
Riti e consuetudini del pellegrino  
 compostelliano

 
Jacopo Caucci von Saucken

Università degli Studi di Firenze 



Jacopo Caucci von Saucken, University of Florence, Italy, jacopo.caucci@unifi.it
Jacopo Caucci von Saucken © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.558

Abstract
Il viaggio del pellegrino si svolge all’interno di un com-
plesso sistema di gesti e segni rituali che lo accompa-
gnano durante tutto il cammino. Il sermone Veneranda 
Dies diciassettesimo capitolo del primo libro del Codex 
callixtinus stabilisce le formule da usare in occasione 
della partenza del pellegrino. La cerimonia consiste 
nella consegna del bordone e della bisaccia secondo 
un rituale che ricorda la vestizione del cavaliere. Il sag-
gio indaga in questo nesso e in altri gesti come l’ab-
braccio al termine del pellegrinaggio della statua roma-
nica di San Giacomo, posta sull’altare della cattedrale. 
Un atto che istaura un legame molto forte tra pellegrino 
e il suo patrono che al ritorno in patria verrà continuato 
attraverso il culto e la nascita di numerose confraterni-
te dedicate a San Giacomo.
Parole chiave: Pellegrinaggio, letteratura di viaggio, let-
teratura odeporica, Santiago de Compostela, bordone, 
bisaccia, baculum, peram, Codex calixtinus.

The pilgrim's journey unfolds within a complex system of 
ritual gestures and signs that accompany him through-
out the journey. The sermon Veneranda Dies, chapter 
seventeen of the first book of the Codex Callixtinus, 
establishes the formulas to be used at the pilgrim's 
departure. The ceremony consists of the handing over 
of the staff and the saddlebag according to a ritual 
reminiscent of the investiture of a knight. The essay ex-
plores this connection and other gestures, such as the 
embrace of the Romanesque statue of Saint James, 
placed on the cathedral altar, at the end of the pilgrim-
age. This act establishes a very strong bond between 
the pilgrim and his patron saint, which, upon his return 
home, will be continued through the cult and the birth 
of numerous confraternities dedicated to Saint James.
Keywords: Pilgrimage, travel literature, Hodeporic liter-
ature, Santiago de Compostela, baculum, peram, Co-
dex calixtinus.

El viaje del peregrino se desarrolla dentro de un com-
plejo sistema de gestos y signos rituales que lo acom-
pañan durante todo el camino.. El sermón Veneranda 
Dies, capítulo diecisiete del primer libro del Códice 
Calixtino, establece las fórmulas que deben emplear-
se antes de la salida del peregrino. La ceremonia con-
siste en la entrega del bordón y la alforja según un 
ritual que recuerda a la investidura de un caballero. 
El ensayo explora esta conexión y otros gestos, como 
el abrazo, al final de la peregrinación, a la estatua ro-
mánica de Santiago, colocada en el altar de la cate-
dral. Este acto establece un vínculo muy fuerte entre 
el peregrino y su santo patrón, que, a su regreso a 
casa, continuará a través del culto y el nacimiento de 
numerosas cofradías dedicadas a Santiago.
Palabras clave: Peregrinación, literatura de viajes, li-
teratura odeporica, Santiago de Compostela, baculum, 
peram, Codex calixtinus.

Jacopo Caucci von Saucken è professore aggregato 
dell’Università degli Studi di Firenze. Ha insegnato all’U-
niversità degli Studi di Perugia. È membro del Comitato 
Internazionale degli Esperti del Cammino di Santiago 
e del Centro Italiano Studi Compostellani. È direttore 
del CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei 
Pellegrinaggi). I suoi interessi di ricerca vertono princi-
palmente sulle tematiche dei pellegrinaggi, della lette-
ratura odeporica e della letteratura di viaggio.

Jacopo Caucci von Saucken is an adjunct professor 
at the University of Florence. He taught at the University 
of Perugia. He is a member of the International Com-
mittee of Experts of the Camino de Santiago and of the 
Italian Center for Compostella Studies. Is the director 
of CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei 
Pellegrinaggi). His research interests mainly focus on 
the topics of pilgrimages, odeporic literature and travel 
literature.

Jacopo Caucci von Saucken es profesor agregado en 
la Universidad de Florencia. Enseñó en la Universidad 
de Perugia. Es miembro del Comité Internacional de 
Expertos del Camino de Santiago y del Centro Italiano 
de Estudios Compostelanos. Es director del CISCUP 
(Centro Internazionale Studi e Culture dei Pellegrinag-
gi). Sus intereses de investigación se centran princi-
palmente en los temas de peregrinaciones, literatura 
odepórica y literatura de viajes.



La vita del pellegrino è scandita da necessità concrete, ma anche da momenti 
simbolici ed emblematici che danno il senso e la struttura “ideologica” al suo 
pellegrinaggio. Fattori di carattere pratico, gesti e segni specifici si mescolano e 
accompagnano il pellegrino durante tutto il viaggio. Fin dalla partenza. 

Nel sermone Veneranda Dies1, nel diciassettesimo capitolo del primo libro 
del Codex Calixtinus2, troviamo  in maniera esplicita e chiara  il rituale da usarsi 
quando ci si mette in cammino. Una cerimonia che resterà sostanzialmente 
immutata durante molti secoli e addirittura ripresa ai nostri giorni da alcune 
confraternite di pellegrini compostellani.

In realtà si tratta di un adattamento alle esigenze del pellegrinaggio ad limi-
na Sancti Jacobi di una serie di preghiere pro fratribus in via dirigendis che già 
erano presenti in alcuni messali del secolo VIII. Dopo l’anno mille iniziano ad 

1  J. Caucci von Saucken, Il Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pellegrinag-
gio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega. 
2  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3 voll., Santiago de Com-
postella 1944; Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, 
Santiago de Compostela 1998. Si vedano anche Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traducción al 
castellano de A. Moralejo, C. Torres, J. Feo, edición revisada por J.J. Moralejo y M.J. García Blanco, San-
tiago de Compostela 20042 (1a ed. 1951, rist. 1992, 1998) e Il Codice callistino. Edizione italiana integrale 
del Codex calixtinus – Liber Sancti Jacobi (sec. XII), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008. Abbreviamo Il Codice callistino. 

Fig. 1. Benedizione del bordone e della scarsella, Pontificale Romano di Vienne 
(fine sec.XV), Lione, Bibliothèque municipale, ms 565.



10 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

applicarsi con sempre maggiore frequenza anche ai pellegrini che si mettevano 
in cammino, come nelle Benedictiones episcopales pro iter agentibus del Ponti-
ficale Salisburgense (1022) o come la Benedictio super fustes id est super baculos 
iter agentium ver super capsellas eorum del Rituale Rhenaugiense (1100-1150)3. 

Vázquez de Parga riproduce  in Las peregrinaciones a Santiago de Composte-
la un Ordo ad sportas dandas his qui peregrinandi sunt   trascritto da un rituale 
monastico del monastero di San Cugat del Vallés, predisposto  per coloro che 
volevano andare in pellegrinaggio verso i principali santuari della cristianità, in 
particolare a chi si dirigeva ad limina Sancti Sepulcri, aut Sancti Iacobi, aut Sancti 
Ilari, vel aliorum  sanctorum, seguito da una Benedictio crucis destinata a colo-
ro che, crucisignati,  sono in procinto di partire per Gerusalemme4. Lo stesso 
rituale si ritrova nel pontificale romano-germanico di Mainz dell’XI secolo in 
cui è prevista la “benedictio super capsellas et fustes” e la loro consegna “ in 
signum peregrinationis” 5.

Il rito, definito a volte come Benedictio perarum et baculorum, è stato studia-
to attentamente anche da Robert Plötz che  ne individua alcune rappresenta-
zioni iconografiche nel mondo tedesco, dove è lo stesso San Giacomo, in veste  
di Pater peregrinorum,  che “inizia” al pellegrinaggio i propri fedeli. L’Apostolo 
vi è raffigurato nell’atto di consegnare ai pellegrini la bisaccia e il bordone come 
nel caso del bassorilievo del convento agostiniano di Mainz6. 

Un gesto simile lo troviamo raffigurato in una patena del XIV secolo, già 
presente nella Basilica di San Domenico di Perugia ed oggi esposta presso la 
Galleria nazionale dell’Umbria7. L’opera di grande impatto icnografico, rinve-
nuta casualmente sotto il pavimento della basilica, è stata realizzata prima del 

3  Oltre a questi casi, altri se ne possono incontrare in Usuarium. A Digital Library and Database for the 
Study of Latin Liturgical History in the Middle Ages and Early Modern Period. Sub voce Pilgrimage. 
4  L.vázquez De Parga, J.m. Lacarra, J. Uría Ríu, Las Peregrinaciones a Santiago de Compostela, 3 
voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, III, p.148.
5  G. Arlotta, Il bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei pontificali medievali (secc.X-
XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26. Arlotta che segue l’evoluzione del rituale di partenza, 
dalle forme più generiche per chiunque si mettesse in viaggio fino a quelle specifiche per i pellegrini, 
sottolinea come la benedictio peregrinorum venisse impartita anche a coloro che partivano armati per la 
Terrasanta, in quanto acquisivano la condizione e lo status di pellegrini: “ Per i pellegrini ‘qui uadunt Ie-
rusalem’, assieme al bordone e alla scarsella, il rito contempla la consegna di una piccola croce “in signum 
peregrinationis’ e la promessa che, giunti alla sacra meta, anche loro come tutti i pellegrini otterranno la 
‘remissionem omnium peccatorum’. Non mancano ovviamente i pontificali contenenti formule di be-
nedizioni di strumenti di guerra: benedictio vexilli, benedictio ensis, benedictio ensis noviter succinti”(p.23). 
6  R. Plötz, Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beiträge zu der Ikonographie des 
Hl. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskultur und Heimat. Fest. für Josef Dünninger, a cura di 
D. Harmening e E. Wimmer, Würsburg 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribución a 
iconografía de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre o camiño de Santiago, a cura di 
Vicente Almazán, Vigo 1992, pp.217-261.
7  Galleria Nazionale dell’Umbria, inv. 105.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 11

Fig. 2. San Giacomo distribuisce bordoni e scarselle ai pellegrini in 
partenza, Mainz, Diözesan und dommuseum, inv. Ps.120.



12 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

1326 dal celebre orafo senese Tondino di Guerrino8. Qui è sempre San Gia-
como che consegna ad un pellegrino il bordone. L’appartenenza al mondo del 
pellegrinaggio viene ribadita da una piccola conchiglia, incisa sullo smalto, tra 
San Giacomo e il pellegrino inginocchiato. 

Nel Veneranda Dies la formula del rituale di partenza dei pellegrini viene 
espressa con estrema chiarezza e se ne spiegano gesti e significato. Il rito consi-
ste nella consegna al pellegrino degli oggetti che maggiormente lo identificano 
quali sono appunto la bisaccia e il bordone che, oltre ad essere oggetti pratici 
per il viaggio e comuni ad ogni viandante, acquisiscono nel contesto del pelle-
grinaggio uno specifico valore simbolico.

Il testo latino è, nella sua concisione, estremamente chiaro ed evidenzia gli 
oggetti essenziali della cerimonia:

In nomine Domini nostri Ihesu Christi, accipe hanc peram, habitum peregrinacionis tue, 
ut bene castigatus et emendatus pervenire merearis ad limina sancti Iacobi, quo pergere 
cupis, et peracto itinere tuo ad nos incolumis cum gaudio revertaris, ipso prestante qui vivit 
et regnat Deus in secula seculorum. Amen9.

Dopo questa formula che corrisponde concettualmente a quella di altri te-
sti liturgici, tranne per il fatto che qui si specifica come unica meta Santiago 
de Compostela, il Sermone si dilunga in una estesa spiegazione sul significato 
della bisaccia. Innanzitutto ne chiarisce i vari nomi con la quale viene indicata 
nelle diverse lingue:  Scarsella, dice, la chiamano gli italiani, sporta  i provenzali, 
ysquirpa  i francesi. Quindi la descrive materialmente: deve essere fatta di pelle 
d’animale, deve essere stretta e non chiusa da legacci.

Aggiunge poi  l’interpretazione simbolica, che ci ricorda le finalità per le 
quali è stato composto il Codex calixtinus, che sono quelle di divulgare il culto 
dell’Apostolo Giacomo, di promuovere il pellegrinaggio alla sua tomba e di 
spiegarne modalità, valori e significato. 

Il testo à esplicito:

È un sacchetto stretto, realizzato con la pelle di un animale morto, la cui estremità supe-
riore è sempre aperta, non chiusa da legacci. Le dimensioni ridotte della bisaccia indicano 
che il pellegrino, confidando nel Signore, non deve portare con sé altro se non una piccola 
e modesta quantità di denaro. È realizzata con la pelle di un animale morto perché lo 
stesso pellegrino deve mortificare la carne afflitta dai vizi e dalle concupiscenze, soffrendo 

8  Cfr. F. Santi, Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia, in “Bollettino d’arte”, s. 
4, XL (1955), pp. 354-385;  M. Santanicchia, Il committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea 
Riguardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118, pp. 149-151.
9  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 
2, p. 91.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 13

Fig. 3. San Giacomo consegna un bordone a un pellegrino. Patena, attribuita a Tondino Di Guer-
rino e Riguardi d’Andrea (prima metà del XIV sec.), Galleria Nazionale dell’Umbria, inv. 1015. 



14 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

la fame, la sete, i digiuni prolungati, il freddo, la nudità, le umiliazioni e la fatica. Non è 
stretta da lacci, ma la sua imboccatura è sempre aperta con allusione al fatto che il pelle-
grino deve prima dividere i propri averi con i poveri e dopo, quindi, dev’essere pronto a 
ricevere e a donare10.

Nell’ exinde paratus ad accipiendum et paratus ad dandum  debet esse11, con 
cui si conclude l’esegesi simbolica della bisaccia, troviamo il senso e la rilevanza 
che si vogliono attribuire al pellegrinaggio compostellano. Valori che l’intero 
codice esalta, come vediamo ad esempio nel secondo libro contenente i mira-
coli ritenuti esemplari e che nella loro scelta mostrano quali siano i principi 
valoriali del Codice. Tra questi quello detto dei trenta lorenesi, in cui si elogia 
la solidarietà tra pellegrini, un tema che darà origine ad una vasta tradizione 
iconografica e letteraria diffusa in tutti i paesi d’Europa12. 

Il rituale continua con una seconda formula dedicata alla consegna del bor-
done:

Item, cum baculum ei damus, sic dicimus: Accipe hunc baculum sustentacionem itineris 
ac laboris ad viam peregrinacionis tue, ut devincere valeas omnes catervas inimici, et per-
venire securus ad limina sancti Iacobi, et peracto cursu tuo ad nos revertaris cum gaudio, 
ipso annuente qui vivit et regnat Deus per omnia secula seculorum. Amen13.

Come nel caso della bisaccia, viene data la spiegazione del significato 
dell’oggetto, in questo caso del baculum, come viene definito il bordone nel 
testo latino. Questo dal momento che viene consegnato al pellegrino, diviene 
quasi pedem  tercium, in quanto incarna – si spiega – la fede nella Santissima 
Trinità.  Serve inoltre per difendersi dagli attacchi dei lupi e dei cani randagi 
ai quali egualmente si attribuisce una raffigurazione simbolica, in quanto rap-
presentano le tentazioni del demonio. Per questo il pellegrino deve affrancare 

10  Il Codice callistino, p. 219. 
11  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 
2, p. 91.
12  Nel quarto miracolo del Liber miracolurum del codex calixtinus si esplicita che il valore della soli-
darietà e dell’aiuto reciproco deve vigere tra i pellegrini. La storia miracolistica narrata corrisponde 
apertamente a tale proposito. Il racconto è semplice e chiaro: prima di intraprendere il pellegrinaggio 
un gruppo di trenta lorenesi stringe un patto di reciproca assistenza e fedeltà. Durante il viaggio un 
pellegrino si ammala ed inizialmente viene assistito ed aiutato, ma peggiorando la sua salute, alla fine 
viene abbandonato. Da tutti meno che da uno di loro che si presta ad aiutarlo a continuare il cammino. 
Giunti al valico di Cize il pellegrino infermo muore. Ma San Giacomo, che non abbandona mai i suoi 
devoti, appare su un bianco cavallo e in una sola notte li trasporta a Santiago. Giunti a destinazione 
l’Apostolo invita il pellegrino a seppellire lo sfortunato compagno di viaggio e a dire agli altri, qualora 
li avesse incontrati, che avendo disatteso una delle regole fondamentali del pellegrinaggio, la loro visita 
non è gradita. 
13  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 2, 
p. 91.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 15

la propria mente dalle suggestioni diaboliche ed allontanarsi dalle tentazioni14. 
Per ottenere ciò deve liberarsi dai propri peccati attraverso la confessione. 

Questo rito rimane sostanzialmente identico fino ai nostri giorni15, anche 
se con il tempo tende ad arricchirsi della consegna di tutti gli altri oggetti ed 
indumenti del pellegrino, divenendo una vera e propria vestizione rituale, della 
quale non è estranea l’eco della investitura cavalleresca. In entrambi i casi si as-
sumono rispettivamente le vesti, o di cavaliere o di pellegrino, in una cerimonia 
in cui viene esaltato il loro valore simbolico.

Una delle descrizioni più complete del rituale della vestizione del pellegrino 
ci viene dato ancora molti secoli dopo, alla metà del Settecento, da Nicola Al-
bani nel suo famoso viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia:

Onde avendo già parlato col Padre Rettore, che far dovevo Io il Viaggio di S. Giacomo di 
Galizia, ed il medesimo mi disse già la maniera come Io far dovevo, che in un primo ci 
voleva la Messa nella propria Cappella di S. Giacomo, come Io già sborzai 10 carlini per 
Celebrare detta Messa, poi il medesimo Rettore mi confessò, ed il medesimo uscì con la 
Messa in detta Cappella di S. Giacomo, che lì doveva Io comunicarmi e far la funzione di 
vestirmi da Peregrino, che mi diede l’ordine di tener preparati tutti l’Arnesi Peregrineschi 
che nella Communione mi dovevo Vestir, come già Io stavo genuflesso à piedi dell’Altare, 
che nel tempo già della Communione mi fece pigliar l’Abito da Peregrino accomodato 
come fusse un Camiso che alle volte si mette il Sacerdote quando si veste per dir Messa, e 
tutto il rimanente stava in terra su del gradino dell’Altare che solo l’Abito avevo su delle 
mie braccia, che prima di comunicarmi si voltò il Sacerdote, e lesse tutto quello che legger 
si doveva con un altro Messale, e mi diede la Santa Benedizzione con l’acqua santa à me, 

14  Il Codice callistino, p. 219: “Quanto al bordone, che il pellegrino riceve come se fosse una terza gamba 
sulla quale appoggiarsi, esso rappresenta la fede nella santissima Trinità, nella quale si deve perseverare. 
Il bordone aiuta l’uomo a difendersi dai lupi e dai cani. Il cane ha l’abitudine di abbaiare contro l’uomo, 
il lupo di divorare gli agnelli. Il cane e il lupo rappresentano il diavolo in quanto seduttore del genere 
umano. Da una parte, infatti, il demonio abbaia all’uomo quando con il latrato delle sue diaboliche sug-
gestioni incita l’animo umano a peccare ; dall’altra, invece, lo morde come un lupo allorché spinge il suo 
corpo a peccare e poi, a causa della sua vita divenuta ormai peccaminosa, gli divora l’anima con le sue 
fauci voraci. Per questo motivo, consegnando il bordone al pellegrino, dobbiamo esortarlo a purificarsi 
dalle sue colpe con la confessione, e a proteggere il suo cuore e le sue membra ricorrendo frequentemen-
te al simbolo della santa Trinità contro gli inganni e le illusioni demoniache”. 
15  Si Veda ad esempio la descrizione che ne fa Padre Lorenzo nel poemetto che descrive il suo pellegri-
naggio a Santiago compiuto pochi anni prima del 1472, data ante quem. Anche in questo caso ci ricorda 
i riti di partenza:

Quel dì che vuoi pigliare il chamino
Alla Chiesa bordone e tasccha porta
Quivi udirai l ’uficio divino
Ivi chonfessa co’ mente achortta
A comunicaharti abbi il cor fino...

In G. Scalia, Il Viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bibliothèque Nationale 
di Parigi), in Il Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), Università degli Studi di Perugia, Perugia 1985, 
p. 327. 



16 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

e tutti l’Arnesi Peregrineschi che portar dovevo addosso con Nome del Padre, Figliolo, e 
Spirito Santo, e con le proprie mani il sacerdote mi pose l’Abito da Peregrino addosso, ed 
immediatamente mi cibò col Sacro Pane della Santa Communione…16.

Fig. 4. Benedizione di Nicola Albani in partenza per Santiago. Disegno acquarellato in N. Albani, Viaggio da 
Napoli a San Giacomo di Galizia (1743).

16  N. Albani, Viaje de Nápoles a Santiago de Galicia, edición y versión castellana de I. González, Edilá 
Edición / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con la trascriziione del testo italiano: Viaggio da Napoli 
a San Giacomo di Galizia, I, p.31.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 17

Definite quindi le caratteristiche rituali che iniziano il pellegrino al cammi-
no, il Veneranda dies completa il quadro della preparazione ricordando che il 
pellegrinaggio deve essere intrapreso con il cuore puro e libero da pesi, senza 
legami o condizionamenti con il mondo che si abbandona per un così lungo 
periodo.

Occorre infatti perdonare coloro che lo hanno ingiuriato, placare tutti i ran-
cori che albergano nel suo cuore, chiedere il permesso ai soggetti e alle persone 
a cui è legittimamente legato: al proprio signore ecclesiastico e alla propria 
famiglia. Comportamenti sui quali si stabiliranno delle regole precise. 

Dovrà inoltre disporre i propri beni come se fosse in procinto di morire 
durante il viaggio, poi dovrà comportarsi onestamente, ascoltare la messa non 
tutti i giorni ma perlomeno la domenica, condividere i rischi e risorse con gli 
altri pellegrini, allontanarsi dalle parole oziose e dalle tentazioni della carne, dal 
vizio, ed in particolare dalle ubriacature a cui viene dedicato un lungo paragra-
fo dove vengono descritte le conseguenze dannose con esempi reali o tratti da 
fonte bibliche e patristiche. Soltanto in questo modo – conclude il Sermone – il 
cammino sarà profittevole per l’anima e il corpo del pellegrino.

Sulla vestizione del pellegrino non possiamo non notare somiglianze molto 
strette con quella del cavaliere. Il contesto è diverso ma il senso del rituale 
è il medesimo. Ed anche l’epoca in cui prendono forma è la stessa. Occorre 
spogliarsi dell’abito vecchio del peccato e attraverso la nuova veste, ammoniti 
dal significato simbolico degli oggetti che vengono consegnati, avviarsi ad una 
metanoia personale e ad una vita rinnovata.

L’Adoubement del cavaliere segue lo stesso schema17. In realtà se guardiamo 
bene, i due sistemi di valori desunti dalla vestizione del pellegrino e dall’ad-
dobbamento del cavaliere, ruotano intorno ai due pilastri dell’etica medievale: 
la fides e la caritas. La fede sulla quale il pellegrino deve appoggiarsi per com-
piere il suo viaggio viene indicata dal bordone, mentre la carità è simboleggiata 
dalla scarsella sempre aperta per dare e per ricevere. Lo stesso postulato era 
rappresentato nelle armi del cavaliere che erano legittimate ad essere usate solo 
nella difesa della fede e nella protezione dei pauperes, dei poveri e dei biso-
gnosi. L’Ordine di San Giovanni di Gerusalemme detto poi di Rodi e di Malta 
riassume questi concetti nel proprio lemma della tuitio fidei e dell’ obsequium 
pauperum.. 

Altre consonanze sono date dal viaggio lontano dalla propria casa, dalla 
ricerca che è mistica Quête dei romanzi di cavalleria e ricerca ad limina di un 
lontano e prezioso corpo santo per i pellegrini; obbiettivi e mete da raggiungere 
entrambi superando difficili prove e gravi difficoltà. In fondo il Santo Graal a 

17  F. Cardini, Alle radici della cavalleria medievale, Il Mulino, Bologna, 2014.



18 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

cui tendono i cavalieri è una reliquia così come quelle contenute nei santuari 
verso i quali si dirigono i pellegrini.

D’altronde molti pellegrini sono anche cavalieri; la letteratura odeporica ne 
è ricca di esempi. Infatti, era costume inviare il giovane cavaliere ad un santua-
rio lontano, come Santiago o Gerusalemme. Lo scopo era quello di completare 
la sua formazione attraverso un viaggio –il cosiddetto Ritterfahrt – che portava 
a conoscenze di popoli ed usanze straniere utili alla sua crescita interiore ed 
esperienziale18. È documentata l’abitudine di lasciare il proprio scudo recante 
lo stemma familiare, appeso alle mura della cattedrale di Santiago. 

18  P. Caucci von Saucken. Pellegrinaggio e cavalleria in “Quaderni Stefaniani”, XIX (2000), p. 299: 
“Il pellegrinaggio cavalleresco diviene molto frequente a partire dal XV secolo. Una delle più antiche 
relazioni di viaggio si deve a Nompar II, Signore di Caumont de Castelnau, seguito pochi anni dopo 
dal patrizio tedesco Peter Rieter, dal pittore fiammingo Juan van Eick, dal conte Ulrich von Cilli, nipote 
dell’Imperatore Sigismondo. D’altronde era costume, soprattutto nel mondo tedesco, far compiere al 
giovane cavaliere, in procinto di assumersi le responsabilità del feudo paterno, un ultimo viaggio per il 
mondo in genere collegato con un pellegrinaggio in Terrasanta o a Santiago, che noi conosciamo come 
Ritterfahrt, o come Kavalierstour. In questa ottica possiamo considerare tali i viaggi a Santiago di un 
Sebastian Islung o di un Hrnold von Harff che si fa rappresentare con il suo stemma nei luoghi santi che 
ha visitato: Mont-Saint Michel, Santiago, Roma, Santa Caterina del Sinai, Gerusalemme. Tra le abitu-
dini di molti cavalieri soprattutto tedeschi vi era quello di far dipingere il proprio stemma in pergamena 
e di appenderlo poi, una volta giunti a Santiago, alle pareti della cattedrale. Dall’Italia partono diversi 
principi della casa d’Este, sempre assai devota a San Giacomo, e, tra gli altri, Cosimo III dei Medici con 
un gran seguito di cortigiani ed amici”.

Fig. 5. Ladoubement d’un chevalier. Bibliothèque nationale de France, ms. Français 343.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 19

Al suo arrivo a Santiago, il pellegrino viene accolto da una serie di riti e con-
suetudini, come ci ricorda molto bene ancora Robert Plötz: “El peregrino entra 
en la Catedral, se acerca al Retablo Mayor, recibe indicaciones e instrucciones 
de las ordenanzas y toma contacto directo con la representación del Apóstol 
que se encuentra encima de la tumba, donde se supone que descansa en com-
pañía de dos discípulos. Desde la reforma de la Catedral, este contacto físico 
se puede realizar bajo la forma de la “apreta”. Allí, con este acto, el peregrino 
culmina su peregrinación. Se somete a los ritos y normas que realizan todos los 
peregrinos en el “Santo Lugar”, pasa la noche en vela (“incubatio”) y oración, 
recibe la penitencia, se le conceden las indulgencias, comulga en la misa del pe-
regrino y se le entrega la Compostela, expedida en su nombre, que le servirá de 
justificante a su llegada a casa, cambia allí su ropa y sus zapatos, utensilios que 
se ofrecen a menudo gratuitamente al peregrino, quemando los trapos viejos, 
como se supone, en una sartén en el tejado de la Catedral…”19. 

Se ci soffermiamo sull’apreta, sull’abbraccio che il pellegrino rivolge alla 
statua romanica di San Giacomo, a cui si accede attraverso un stretta scalina-
ta posta dietro l’altare maggiore, possiamo osservare come questo gesto, oltre 
all’evidente valore affettivo e devozionale, possiede una forte valenza rituale. Il 
pellegrino riconosce la protezione ricevuta durante il cammino, ma riafferma lo 
speciale rapporto personale, che l’unisce all’Apostolo. Un legame che in molti 
documenti lo fa definire con una linguaggio di tipo cavalleresco Herr Sanctiago, 
Señor Santiago, Monsegneur Saint Jacques, o come dice Dante, Barone : “Mira, 
mira: ecco il barone per cui là giù si vicita Galizia”20. In effetti il rapporto tra 
pellegrino compostellano e il suo santo protettore è molto stretto e configura 
una relazione quasi feudale. Il pellegrino indossa le insegne del suo patrono, ne 
proclama il potere, giunto a Santiago lo abbraccia devotamente e tornato in pa-
tria continua ad onorarlo in confraternite che portano il suo nome. Addirittura 
post mortem la sua anima anela ad essere accompagnata nell’ultimo viaggio, 
verso l’estremo Giudizio dal suo Signore e Protettore, che lo aiuterà a superare 
ardue prove21. Dal suo advocatus22, come viene più volte definito nel Callistino, 
certo che non verrà mai abbandonato. 

L’abbraccio alla statua è attestato fin dal XIII secolo ed è continuata fino 
ai nostri giorni23. Nel tempo ha avuto delle varianti come quella descritta nella 

19  R. Plötz, El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad Limina”, 3(2012), p.171.
20  Paradiso, XXV, vv.17-18.
21  L. M. Lombardi Satriani, M. Meligrana Il ponte di San Giacomo, Sellerio Edizioni, Palermo 
1996.
22 F. Puy Muñoz, Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il cammino di Santiago. Una 
dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30 
settembre 1984) a cura di L. Gai, Napoli 1987, pp. 57-92.
23  M. Rodríguez, in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apóstol. : “Se ha relacionado, en todo caso, con la 
parte de la Epístola de Santiago, atribuida a Santiago el Justo (s. I), en la que se considera bienaventura-



20 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 6. L’abbraccio dei pellegrini alla statua di San Giacomo. Particolare del cartulario de 
l’hôpital Saint-Jacques (1489 c.). Tournai, Bibliothèque de la Ville, ms.27.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 21

relazione ufficiale del viaggio Cosimo III dei Medici da Lorenzo Magalotti “...
la folla vi è così grande e continua, che ad ogn’ora del giorno vi è gente, che si 
esercita con simil funzione essendovi di quegli che non contenti né di uno, né 
di due, né di tre ripetono dieci e quindici abbracciamenti in diverse parti della 
persona ora stringendogli il collo or le spalle or la cintura secondo che l’impeto 
o piuttosto la frenesia di lor tenera devozione li consiglia...”24. 

Anche Gian Lorenzo Buonafede Vanti lo racconta con emozione : “…ivi 
con le lagrime agli occhi stetti un gran pezzo avanti l’Altare di S. Giacomo; poi 
ascesi, come tutti fanno, la scala dopo il medesimo Altare, ed abbracciai la sua 
Statua. Il costume sì de’ paesani, come de’ Pellegrini, sì è d’abbracciare questa 
statua, essendovi Indulgenza, porvi il cappello in capo, la mantellina propria 
alle spalle, overo la cappa, cioè ‘l ferraiuolo”25. 

I pellegrini, soprattutto tedeschi erano soliti invece porsi sulla testa una co-
rona appesa sopra la statua, a significare il coronamento del difficile e lungo 
viaggio. Un rito descritto a volte come coronatio peregrinorum e che viene ricor-
dato in vari racconti odeporici come fa Arnold von Harff26. 

Tra le consuetudini informali vanno considerate anche quelle tradizioni che 
il pellegrino compie lungo il cammino e in particolare all’arrivo a Santiago. 
Tra queste anche se discusse nelle origini, nella frequenza e nel significato, è 
stato ritenuto un rito di purificazione la lavanda del corpo e delle parti intime 
che il pellegrino compiva prima di giungere a Santiago. Il Callistino ne parla 
esplicitamente: “ In una zona molto boscosa, a circa due miglia dalla città di 
San Giacomo vi è poi un fiume soprannominato Labacolla (lavamentula, dice 
il testo latino), poiché nelle sue acque i pellegrini giunti dalla Francia e diretti 
a San Giacomo non soltanto lavano le loro parti intime, ma anche, per amore 

do “el hombre que persevera, porque tras resistir la prueba recibirá la corona de vida prometida por Dios 
a los que aman’. También se vincula este rito con la legendaria Historia de Turpín (s. XII), en la que el 
apóstol Santiago le promete al emperador franco-alemán Carlomagno que pedirá a Dios una corona 
celeste para él por el esfuerzo de liberar su sepulcro y abrir un camino hasta los confines de occidente. 
Se cree que este ritual pudo durar hasta principios del siglo XVIII, cuando sucumbe a las nuevas obras 
del altar mayor, que cambiaron por completo la imagen de la estatua de Santiago. En ese momento el 
número de peregrinos alemanes se había reducido casi por completo. De la famosa corona, que todavía 
aparece en un inventario de la catedral a mediados del siglo XVII, nunca más se supo. Algún peregrino, 
como el germano Arnold von Harff (1499), observó el ritual en la catedral compostelana y lo cita al 
revés, es decir, en su relato es el peregrino el que toma la corona en su mano y la coloca sobre la cabeza 
de Santiago”.
24  El viaje del Príncipe Cosimo dei Medici por España y Portugal, a cura di P. Caucci von Saucken, Xunta 
de Galicia, Santiago de Compostela 2004, p.312.
25  G. L. Buonafede Vanti, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e 
Finisterrae, a cura di G Tamburlini, Edizioni Università di Trieste 2004, p. 80. 
26  Il testo in traduzione francese in Le voyage à Compostelle du Xe au XXe siècle, a cura di Adeline Ruc-
quoi, Françoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018, p.328: “Sur sa tête se 
trouve une couronne d’argent que le pèlerin qui montent par-derrière la statue se mettent sur la tête, ce 
qui donne l’occasion aux habitants d’ici de ce moquer de nous autres Allemands”. p. 328. 



22 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

dell’apostolo, si ripuliscono delle sozzure del corpo dopo essersi, svestiti”27. 
Successivamente troviamo solo rare fonti che lo confermano come nel Viaggio 
in Ponente di Domenico Laffi, il quale giunto in prossimità di Santiago seppur 
senza specificare il luogo, ricorda “Seguitassimo avanti, fin giungendo ad una 
fonte, dove ci rinfrescassimo bene, mutandoci gli habiti, perché sapevamo esser 
vicini a San Giacomo”28. 

Più concrete e testimoniate sono le preghiere che i pellegrini recitano sul 
Monte del Gozo, ormai in vista della cattedrale: “Partiti da questa fonte, – con-
tinua Laffi – salimmo per spatio di meza lega, giungendo in cima d’una mon-
tagnola che si chiama il Monte del Gaudio, ove scoprimmo il tanto sospirato 
e bramato San Giacomo, distante meza lega in circa. Subito scopertolo, met-
tendoci in ginocchio e per grande allegrezza, ci cadero da gli occhi le lagrime 
e cominciammo a cantare il Te Deum, ma detto due o tre versetti e non più, 
che non potevamo pronunciar parole per la copia delle lagrime che abbondanti 
scaturivanci da gli occhi, con una tal compassione che il cuore legavaci e li con-
tinui singhiozzi ci fecero trattenere dal canto, fin tanto che, sfogati dal pianto 
che poscia cessato, ritornassimo alla pronuncia del cominciato Te Deum, e così 
cantando, continuammo a discendere fin che arrivammo nel borgo. Qual è bello 
e grande e si fabrica di continuo. Finito detto borgo, arrivassimo alla Porta”29. 

La stessa suggestione e lo stesso Te deum, li troviamo nel racconto di Buona-
fede Vanti che giunge a Santiago dalla parte opposta avendo seguito il cammino 
portoghese : “Dopo un miglio giunti in un alto Colle vedessimo la Città di Com-
postella; e quì dato in un gran pianto per l’allegrezza d’esser ormai arrivato al 
mio tanto bramato fine, passato un tempestoso Mare, Monti, e Colli, mi gettai 
inginocchioni, e diedi principio al ‘Te Deum Laudamus’, in rendimento di gra-
zie al mio Santo, e Glorioso Appostolo Giacomo…”30. 

Il contesto rituale e simbolico non si riferisce solo alla partenza e all’arrivo a 
Santiago. Accompagna il pellegrino per tutto il viaggio, invitato dall’imperativo 
Visitandum est del quinto libro, sempre del Codex callixtinus, che gli indica i 
corpi santi da visitare e le devozioni da compiere durante il pellegrinaggio31. 

Munito di “Compostela”, il documento che attestava il compimento del suo 
viaggio fino alla tomba dell’apostolo Giacomo e dopo aver raccolto le conchiglie 

27 Il Codice callistino. p. 467.
28  D. Laffi, Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione e note a cura di A.S. 
Capponi, Università degli Studi di Perugia – E.S.I., Perugia – Napoli 1989, p.198. 
29  Ivi, pp.198-199.
30  G. L. Buonafede Vanti, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e 
Finisterrae, cit., p.79.
31  Si veda Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso internacional 
de Estudios Jacobeos, Xunta de Galicia, 2005. 



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 23

sulle spiagge dell’Atlantico, o averle acquistate nelle numerose botteghe che cir-
condavano la cattedrale, il pellegrino imprendeva il cammino di ritorno. Se ne 
aveva i mezzi avrebbe comprato anche oggetti in azabache, il prezioso materiale 
con cui venivano fatte statuette del santo, amuleti, placchette da applicare sulle 
vesti.

Giunto a casa il viaggio si concludeva con cerimonie di ringraziamento, come 
la “benedictio pro fratribus redeuntibus”32. Il desiderio di conservare la memo-
ria di un’esperienza così impegnativa spingeva poi frequentemente il pellegrino  
ad entrare in una delle numerose confraternite di pellegrini  composta da coloro 
che erano andati in pellegrinaggio a Santiago, come quella di illorum euntium ad 
ecclesiam S. Iacobi de Galitia, o che visitaverunt eius ecclesiam di Assisi33.

32  Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Liturgia Romana vetus tria sacramentaria complectens 
scilicet, Gelasianum, et antiquum Gregorianum, Tomo II,Venezia 1749, p. 198.
33  P. L. Meloni, Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in Il Pellegrinaggio a Santiago de Com-
postela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 
1983), a cura di G. Scalia, Perugia 1985, p.179.

Fig. 7. Il ritorno del pelle-
grino. Stampa popolare, 
fine XIX sec. Collezione 
privata.



24 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia 

Albani N., viaje de Nápoles a Santiago de Galicia, edición y versión castellana 
de I. González, Edilá Edición / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con 
la trascrizione del testo italiano:Viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia.

Arlotta G., Il bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei 
pontificali medievali (secc.,X-XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26.

Buonafede Vanti G.L., Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Si-
gnora della Barca e Finisterrae, a cura di G. Tamburlini, Edizioni Università 
di Trieste 2004.

Cardini F., Alle radici della cavalleria medievale, Il Mulino, Bologna, 2014.

Caucci von Saucken J., Il Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Sen-
so e valore del pellegrinaggio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de 
Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega.

Caucci von Saucken P., Pellegrinaggio e cavalleria, in “Quaderni stefaniani”, 
XIX (2000), p.299. 

Codice callistino (Il). Edizione italiana integrale del Codex calixtinus – Liber 
Sancti Jacobi (sec. XII), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008.

Laffi, D. Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione 
e note a cura di A.S. Capponi, Università degli Studi di Perugia – E.S.I., 
Perugia – Napoli 1989.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3 
voll., Santiago de Compostella 1944.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. 
Santos Noia, Santiago de Compostela 1998.

Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traducción al castellano de A. Moralejo, 
C. Torres, J. Feo, edición revisada por J.J. Moralejo y M.J. García Blanco, 
Santiago de Compostela 20042 (1a ed. 1951, rist. 1992, 1998)

Lombardi Satriani L.m., Meligrana M,, Il ponte di San Giacomo, Sellerio Edi-
zioni, Palermo 1996.

Meloni P.l., Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in Il Pellegrinaggio 
a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Scalia, 
Perugia 1985.

Paradiso, XXV, vv.17-18.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 25

Plötz R., Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beiträge 
zu der Ikonographie des Hl. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskul-
tur und Heimat. Fest. für Josef Dünninger, a cura di D. Harmening e E. 
Wimmer, Würsburg 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribución 
a iconografía de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre 
o camiño de Santiago, a cura di Vicente Almazán, Vigo 1992, pp.217-261.

Plötz R., El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad 
Limina”, 3(2012).

Puy Muñoz F., Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il Cam-
mino di Santiago. Una dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del 
Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30 settembre 1984) a cura di 
L. Gai, Napoli 1987.

Rodríguez M., in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apóstol.

Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Liturgia Romana vetus tria sacra-
mentaria complectens scilicet, Gelasianum,et antiquum Gregorianum, Tomo 
II,Venezia 1749.

Santanicchia M., Il committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea Ri-
guardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118, 
pp. 149-151.

Santi F.,  Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia, 
in “Bollettino d’arte”, s. 4, XL (1955), pp. 354-385.

Scalia G., Il viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bi-
bliothèque Nationale di Parigi), in Il Pellegrinaggio a Santiago de Compostela 
e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia 
23-24-25 settembre 1983), Università degli Studi di Perugia, Perugia 1985.

Usuarium. A Digital Library and Database for the Study of Latin Liturgical Hi-
story in the Middle Ages and Early Modern Period, sub voce Pilgrimage. 

Vázquez De Parga L., J.m. Lacarra, J. Uría Ríu, Las Peregrinaciones a Santiago 
de Compostela, 3 voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, III, p.148.

Viaje (El) del Príncipe Cosimo dei Medici por España y Portugal, a cura di P. 
Caucci von Saucken, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2004.

Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso 
internacional de Estudios Jacobeos, a cura di Paolo Caucci von Saucken, 
Xunta de Galicia, 2005.

Voyage (Le) à Compostelle du Xe au XXe siècle, a cura di Adeline Rucquoi, 
Françoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018.


