Riti e consuetudini del pellegrino
compostelliano

Jacopo Caucci von Saucken
Universita degli Studi di Firenze




Abstract

I viaggio del pellegrino si svolge all'interno di un com-
plesso sistema di gesti e segni rituali che lo accompa-
gnano durante tutto il cammino. Il sermone Veneranda
Dies diciassettesimo capitolo del primo libro del Codex
callixtinus stabilisce le formule da usare in occasione
della partenza del pellegrino. La cerimonia consiste
nella consegna del bordone e della bisaccia secondo
un rituale che ricorda la vestizione del cavaliere. Il sag-
gio indaga in questo nesso e in altri gesti come I'ab-
braccio al termine del pellegrinaggio della statua roma-
nica di San Giacomo, posta sull’altare della cattedrale.
Un atto che istaura un legame molto forte tra pellegrino
e il suo patrono che al ritorno in patria verra continuato
attraverso il culto e la nascita di numerose confraterni-
te dedicate a San Giacomo.

Parole chiave: Pellegrinaggio, letteratura di viaggio, let-
teratura odeporica, Santiago de Compostela, bordone,
bisaccia, baculum, peram, Codex calixtinus.

The pilgrim's journey unfolds within a complex system of
ritual gestures and signs that accompany him through-
out the journey. The sermon Veneranda Dies, chapter
seventeen of the first book of the Codex Callixtinus,
establishes the formulas to be used at the pilgrim's
departure. The ceremony consists of the handing over
of the staff and the saddlebag according to a ritual
reminiscent of the investiture of a knight. The essay ex-
plores this connection and other gestures, such as the
embrace of the Romanesque statue of Saint James,
placed on the cathedral altar, at the end of the pilgrim-
age. This act establishes a very strong bond between
the pilgrim and his patron saint, which, upon his return
home, will be continued through the cult and the birth
of numerous confraternities dedicated to Saint James.

Keywords: Pilgrimage, travel literature, Hodeporic liter-
ature, Santiago de Compostela, baculum, peram, Co-
dex calixtinus.

El viaje del peregrino se desarrolla dentro de un com-
plejo sistema de gestos y signos rituales que lo acom-
pafan durante todo el camino.. El sermén Veneranda
Dies, capitulo diecisiete del primer libro del Cédice
Calixtino, establece las formulas que deben emplear-
se antes de la salida del peregrino. La ceremonia con-
siste en la entrega del bordén y la alforja segin un
ritual que recuerda a la investidura de un caballero.
El ensayo explora esta conexion y otros gestos, como
el abrazo, al final de la peregrinacion, a la estatua ro-
manica de Santiago, colocada en el altar de la cate-
dral. Este acto establece un vinculo muy fuerte entre
el peregrino y su santo patrén, que, a su regreso a
casa, continuara a través del culto y el nacimiento de
numerosas cofradias dedicadas a Santiago.

Palabras clave: Peregrinacion, literatura de viajes, li-

teratura odeporica, Santiago de Compostela, baculum,
peram, Codex calixtinus.

Jacopo Caucci von Saucken & professore aggregato
dell’'Universita degli Studi di Firenze. Ha insegnato all’U-
niversita degli Studi di Perugia. E membro del Comitato
Internazionale degli Esperti del Cammino di Santiago
e del Centro Italiano Studi Compostellani. E direttore
del CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei
Pellegrinaggi). | suoi interessi di ricerca vertono princi-
palmente sulle tematiche dei pellegrinaggi, della lette-
ratura odeporica e della letteratura di viaggjo.

Jacopo Caucci von Saucken is an adjunct professor
at the University of Florence. He taught at the University
of Perugia. He is a member of the International Com-
mittee of Experts of the Camino de Santiago and of the
[talian Center for Compostella Studies. Is the director
of CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei
Pellegrinaggi). His research interests mainly focus on
the topics of pilgrimages, odeporic literature and travel
literature.

Jacopo Caucci von Saucken es profesor agregado en
la Universidad de Florencia. Ensend en la Universidad
de Perugia. Es miembro del Comité Internacional de
Expertos del Camino de Santiago y del Centro Italiano
de Estudios Compostelanos. Es director del CISCUP
(Centro Internazionale Studi e Culture dei Pellegrinag-
gi). Sus intereses de investigacion se centran princi-
palmente en los temas de peregrinaciones, literatura
odeporica y literatura de viajes.

Jacopo Caucci von Saucken, University of Florence, Italy, jacopo.caucci@unifi.it
Jacopo Caucci von Saucken © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.558



La vita del pellegrino ¢ scandita da necessita concrete, ma anche da momenti
simbolici ed emblematici che danno il senso e la struttura “ideologica” al suo
pellegrinaggio. Fattori di carattere pratico, gesti e segni specifici si mescolano e
accompagnano il pellegrino durante tutto il viaggio. Fin dalla partenza.

Nel sermone Veneranda Dies', nel diciassettesimo capitolo del primo libro
del Codex Calixtinus?, troviamo in maniera esplicita e chiara il rituale da usarsi
quando ci si mette in cammino. Una cerimonia che restera sostanzialmente
immutata durante molti secoli e addirittura ripresa ai nostri giorni da alcune
confraternite di pellegrini compostellani.

In realta si tratta di un adattamento alle esigenze del pellegrinaggio ad limi-
na Sancti Jacobi di una serie di preghiere pro fratribus in via dirigendis che gia
erano presenti in alcuni messali del secolo VIII. Dopo I'anno mille iniziano ad

[XSaieditio Bant & it pegn

Fig. 1. Benedizione del bordone e della scarsella, Pontificale Romano di Vienne
(fine sec.XV), Lione, Bibliothéque municipale, ms 565.

1 J. Caucct voN SAUCKEN, I/ Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pellegrinag-
gio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega.

2 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3 voll., Santiago de Com-
postella 1944; Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia,
Santiago de Compostela 1998. Si vedano anche Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traduccién al
castellano de A. Moralejo, C. Torres, J. Feo, edicién revisada por J.J. Moralejo y M.J. Garcia Blanco, San-
tiago de Compostela 2004 (1* ed. 1951, rist. 1992,1998) e I/ Codice callistino. Edizione italiana integrale
del Codex calixtinus — Liber Sancti Jacobi (sec. XII), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008. Abbreviamo I/ Codice callistino.



10 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

applicarsi con sempre maggiore frequenza anche ai pellegrini che si mettevano
in cammino, come nelle Benedictiones episcopales pro iter agentibus del Ponti-
ficale Salisburgense (1022) o come la Benedictio super fustes id est super baculos
iter agentium ver super capsellas eorum: del Rituale Rhenaugiense (1100-1150)°.

Vazquez de Parga riproduce in Las peregrinaciones a Santiago de Composte-
la un Ordo ad sportas dandas his qui peregrinandi sunt trascritto da un rituale
monastico del monastero di San Cugat del Vallés, predisposto per coloro che
volevano andare in pellegrinaggio verso i principali santuari della cristianita, in
particolare a chi si dirigeva ad limina Sancti Sepulcri, aut Sancti lacobi, aut Sancti
lari, vel aliorum sanctorum, seguito da una Benedictio cructs destinata a colo-
ro che, crucisignatz, sono in procinto di partire per Gerusalemme®. Lo stesso
rituale si ritrova nel pontificale romano-germanico di Mainz dell’XT secolo in
cui ¢ prevista la “benedictio super capsellas et fustes” e la loro consegna “ in
sighum peregrinationis”’.

1l rito, definito a volte come Benedictio perarum et baculorum, ¢ stato studia-
to attentamente anche da Robert Plotz che ne individua alcune rappresenta-
zioni iconografiche nel mondo tedesco, dove ¢ lo stesso San Giacomo, in veste
di Pater peregrinorum, che “inizia” al pellegrinaggio i propri fedeli. I Apostolo
vi ¢ raffigurato nell’atto di consegnare ai pellegrini la bisaccia e il bordone come
nel caso del bassorilievo del convento agostiniano di Mainz®.

Un gesto simile lo troviamo raffigurato in una patena del XIV secolo, gia
presente nella Basilica di San Domenico di Perugia ed oggi esposta presso la
Galleria nazionale dell’'Umbria’. L'opera di grande impatto icnografico, rinve-
nuta casualmente sotto il pavimento della basilica, ¢ stata realizzata prima del

3 Oltre a questi casi, altri se ne possono incontrare in Usuarium. A Digital Library and Database for the
Study of Latin Liturgical History in the Middle Ages and Early Modern Period. Sub voce Pilgrimage.

4 L.vAzqQuez DE PARGA, .M. LACARRA, ]. UR{A Riu, Las Peregrinaciones a Santiago de Compostela, 3
voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, III, p.148.

5 G. ARLOTTA, I/ bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei pontificali medievali (secc.X-
XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26. Arlotta che segue levoluzione del rituale di partenza,
dalle forme piu generiche per chiunque si mettesse in viaggio fino a quelle specifiche per i pellegrini,
sottolinea come la benedictio peregrinorum venisse impartita anche a coloro che partivano armati per la
Terrasanta, in quanto acquisivano la condizione e lo status di pellegrini: “ Per i pellegrini ‘qui uadunt Ie-
rusalem’, assieme al bordone e alla scarsella, il rito contempla la consegna di una piccola croce “in signum
peregrinationis’ e la promessa che, giunti alla sacra meta, anche loro come tutti i pellegrini otterranno la
‘remissionem omnium peccatorum’. Non mancano ovviamente i pontificali contenenti formule di be-
nedizioni di strumenti di guerra: benedictio vexilli, benedictio ensis, benedictio ensis noviter succinti”(p.23).

6 R.PLOTZ, Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beitrige zu der Tkonographie des
HI. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskultur und Heimat. Fest. fir Josef Dinninger, a cura di
D. HarMmEeniNG E E. WiMMER, WiRsBURG 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribucion a
iconografia de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre o camifio de Santiago, a cura di

Vicente Almazin, Vigo 1992, pp.217-261.
7 Galleria Nazionale dell’'Umbria, inv. 105.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano

=

Fig. 2. San Giacomo distribuisce bordoni e scarselle ai pellegrini in
partenza, Mainz, Didzesan und dommuseuns, inv. Ps.120.




12 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

1326 dal celebre orafo senese Tondino di Guerrino®. Qui ¢ sempre San Gia-
como che consegna ad un pellegrino il bordone. ’appartenenza al mondo del
pellegrinaggio viene ribadita da una piccola conchiglia, incisa sullo smalto, tra
San Giacomo e il pellegrino inginocchiato.

Nel Veneranda Dies la formula del rituale di partenza dei pellegrini viene
espressa con estrema chiarezza e se ne spiegano gesti e significato. Il rito consi-
ste nella consegna al pellegrino degli oggetti che maggiormente lo identificano
quali sono appunto la bisaccia e il bordone che, oltre ad essere oggetti pratici
per il viaggio e comuni ad ogni viandante, acquisiscono nel contesto del pelle-
grinaggio uno specifico valore simbolico.

11 testo latino ¢, nella sua concisione, estremamente chiaro ed evidenzia gli
oggetti essenziali della cerimonia:

In nomine Domini nostri Ihesu Christi, accipe hanc peram, habitum peregrinacionis tue,
ut bene castigatus et emendatus pervenire merearis ad limina sancti lacobi, quo pergere
cupis, et peracto itinere tuo ad nos incolumis cum gaudio revertaris, ipso prestante qui vivit
et regnat Deus in secula seculorum. Amen?’.

Dopo questa formula che corrisponde concettualmente a quella di altri te-
sti liturgici, tranne per il fatto che qui si specifica come unica meta Santiago
de Compostela, il Sermone si dilunga in una estesa spiegazione sul significato
della bisaccia. Innanzitutto ne chiarisce i vari nomi con la quale viene indicata
nelle diverse lingue: Scarsella, dice, la chiamano gli italiani, sporta i provenzali,
ysquirpa i francesi. Quindi la descrive materialmente: deve essere fatta di pelle
d’animale, deve essere stretta e non chiusa da legacci.

Aggiunge poi l'interpretazione simbolica, che ci ricorda le finalita per le
quali & stato composto il Codex calixtinus, che sono quelle di divulgare il culto
dell’Apostolo Giacomo, di promuovere il pellegrinaggio alla sua tomba e di
spiegarne modalita, valori e significato.

Il testo a esplicito:

E un sacchetto stretto, realizzato con la pelle di un animale morto, la cui estremita supe-
riore & sempre aperta, non chiusa da legacci. Le dimensioni ridotte della bisaccia indicano
che il pellegrino, confidando nel Signore, non deve portare con sé altro se non una piccola
e modesta quantita di denaro. E realizzata con la pelle di un animale morto perché lo
stesso pellegrino deve mortificare la carne afflitta dai vizi e dalle concupiscenze, soffrendo

8 Cfr. F. SaNT1, Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia, in “Bollettino d'arte’, s.
4,XL (1955), pp. 354-385; M. SANTANICCHIA, I/ committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea
Riguardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118, pp. 149-151.

9 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. HERBERS y M. SanTos Noia, cit. nota
2,p.91.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano

Fig. 3. San Giacomo consegna un bordone a un pellegrino. Patena, attribuita a Tondino Di Guer-
rino e Riguardi d’Andrea (prima meta del XIV sec.), Galleria Nazionale dell'Umbria, inv. 1015.




14 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

la fame, la sete, i digiuni prolungati, il freddo, la nuditd, le umiliazioni e la fatica. Non é
stretta da lacci, ma la sua imboccatura é sempre aperta con allusione al fatto che il pelle-

grino deve prima dividere i propri averi con i poveri e dopo, quindi, dev’essere pronto a

ricevere e a donare®.

Nell’ exinde paratus ad accipiendum et paratus ad dandum debet esse'', con
cui si conclude I’esegesi simbolica della bisaccia, troviamo il senso e la rilevanza
che si vogliono attribuire al pellegrinaggio compostellano. Valori che I'intero
codice esalta, come vediamo ad esempio nel secondo libro contenente i mira-
coli ritenuti esemplari e che nella loro scelta mostrano quali siano i principi
valoriali del Codice. Tra questi quello detto dei trenta lorenesi, in cui si elogia
la solidarieta tra pellegrini, un tema che dara origine ad una vasta tradizione
iconografica e letteraria diffusa in tutti i paesi d’Europa'.

Il rituale continua con una seconda formula dedicata alla consegna del bor-
done:

Item, cum baculum ei damus, sic dicimus: Accipe hunc baculum sustentacionem itineris
ac laboris ad viam peregrinacionis tue, ut devincere valeas omnes catervas inimici, et per-
venire securus ad limina sancti lacobi, et peracto cursu tuo ad nos revertaris cum gaudio,
ipso annuente qui vivit et regnat Deus per omnia secula seculorum. Amen®.

Come nel caso della bisaccia, viene data la spiegazione del significato
dell’oggetto, in questo caso del baculum, come viene definito il bordone nel
testo latino. Questo dal momento che viene consegnato al pellegrino, diviene
quasi pedem tercium, in quanto incarna — si spiega — la fede nella Santissima
Trinita. Serve inoltre per difendersi dagli attacchi dei lupi e dei cani randagi
ai quali egualmente si attribuisce una raffigurazione simbolica, in quanto rap-
presentano le tentazioni del demonio. Per questo il pellegrino deve affrancare

10 I/ Codice callistino, p. 219.

11 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. HERBERs y M. SaNTOSs No1a, cit. nota
2,p.91.

12 Nel quarto miracolo del Liber miracolurum del codex calixtinus si esplicita che il valore della soli-
darieta e dell’'aiuto reciproco deve vigere tra i pellegrini. La storia miracolistica narrata corrisponde
apertamente a tale proposito. Il racconto ¢ semplice e chiaro: prima di intraprendere il pellegrinaggio
un gruppo di trenta lorenesi stringe un patto di reciproca assistenza e fedeltd. Durante il viaggio un
pellegrino si ammala ed inizialmente viene assistito ed aiutato, ma peggiorando la sua salute, alla fine
viene abbandonato. Da tutti meno che da uno di loro che si presta ad aiutarlo a continuare il cammino.
Giunti al valico di Cize il pellegrino infermo muore. Ma San Giacomo, che non abbandona mai i suoi
devoti, appare su un bianco cavallo e in una sola notte li trasporta a Santiago. Giunti a destinazione
I'’Apostolo invita il pellegrino a seppellire lo sfortunato compagno di viaggio e a dire agli altri, qualora
li avesse incontrati, che avendo disatteso una delle regole fondamentali del pellegrinaggio, la loro visita
non ¢ gradita.

13 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 2,
p-91.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 15

la propria mente dalle suggestioni diaboliche ed allontanarsi dalle tentazioni'“.
Per ottenere cio deve liberarsi dai propri peccati attraverso la confessione.

Questo rito rimane sostanzialmente identico fino ai nostri giorni”®, anche
se con il tempo tende ad arricchirsi della consegna di tutti gli altri oggetti ed
indumenti del pellegrino, divenendo una vera e propria vestizione rituale, della
quale non ¢ estranea I’eco della investitura cavalleresca. In entrambi i casi si as-
sumono rispettivamente le vesti, o di cavaliere o di pellegrino, in una cerimonia
in cui viene esaltato il loro valore simbolico.

Una delle descrizioni pitt complete del rituale della vestizione del pellegrino
ci viene dato ancora molti secoli dopo, alla meta del Settecento, da Nicola Al-
bani nel suo famoso viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia:

Onde avendo gia parlato col Padre Rettore, che far dovevo lo il Viaggio di S. Giacomo di
Galizia, ed il medesimo mi disse gid la maniera come lo far dovevo, che in un primo ci
voleva la Messa nella propria Cappella di S. Giacomo, come lo gid sborzai 10 carlini per
Celebrare detta Messa, poi il medesimo Rettore mi confesso, ed il medesimo usci con la
Messa in detta Cappella di S. Giacomo, che li doveva lo comunicarmsi e far la funzione di
vestirmi da Peregrino, che mi diede 'ordine di tener preparati tutti I'Arnesi Peregrineschi
che nella Communione mi dovevo Vestir, come gid lo stavo genuflesso a piedi dell’ Altare,
che nel tempo gia della Communione mi fece pigliar I'Abito da Peregrino accomodato
come fusse un Camiso che alle volte si mette il Sacerdote quando si veste per dir Messa, e
tutto il rimanente stava in terra su del gradino dell’ Altare che solo I'Abito avevo su delle
mie braccia, che prima di comunicarmi si volto il Sacerdote, e lesse tutto quello che legger
st doveva con un altro Messale, e mi diede la Santa Benedizzione con ['acqua santa a me,

14 17 Codice callistino, p. 219: “Quanto al bordone, che il pellegrino riceve come se fosse una terza gamba
sulla quale appoggiarsi, esso rappresenta la fede nella santissima Trinita, nella quale si deve perseverare.
Il bordone aiuta 'vomo a difendersi dai lupi e dai cani. Il cane ha I'abitudine di abbaiare contro 'uomo,
il lupo di divorare gli agnelli. Il cane e il lupo rappresentano il diavolo in quanto seduttore del genere
umano. Da una parte, infatti, il demonio abbaia all'uvomo quando con il latrato delle sue diaboliche sug-
gestioni incita 'animo umano a peccare ; dall’altra, invece, lo morde come un lupo allorché spinge il suo
corpo a peccare e poi, a causa della sua vita divenuta ormai peccaminosa, gli divora 'anima con le sue
fauci voraci. Per questo motivo, consegnando il bordone al pellegrino, dobbiamo esortarlo a purificarsi
dalle sue colpe con la confessione, e a proteggere il suo cuore e le sue membra ricorrendo frequentemen-
te al simbolo della santa Trinita contro gli inganni e le illusioni demoniache”.

15 Si Veda ad esempio la descrizione che ne fa Padre Lorenzo nel poemetto che descrive il suo pellegri-
naggio a Santiago compiuto pochi anni prima del 1472, data ante quem. Anche in questo caso ci ricorda
iriti di partenza:

Quel di che vuoi pigliare il chamino

Alla Chiesa bordone e tasccha porta

Quivi udirai l'uficio divino

1vi chonfessa co’ mente achortta

A comunicaharti abbi il cor fino...
In G. Scavia, Il Viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bibliothéque Nationale
di Parigi), in I/ Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), Universita degli Studi di Perugia, Perugia 1985,
p.327.



16 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

e tutti ['Arnesi Peregrineschi che portar dovevo addosso con Nome del Padre, Figliolo, e
Spirito Santo, e con le proprie mani il sacerdote mi pose I’Abito da Peregrino addosso, ed
immediatamente mi cibo col Sacro Pane della Santa Communione.. .

Fig. 4. Benedizione di Nicola Albani in partenza per Santiago. Disegno acquarellato in N. Albani, Viaggio da
Napoli a San Giacomo di Galizia (1743).

16 N. ALBANI, Viaje de Nipoles a Santiago de Galicia, edicién y version castellana de 1. Gonzilez, Edila
Edicién / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con la trascriziione del testo italiano: Viaggio da Napoli
a San Giacomo di Galizia, 1, p.31.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 17

Definite quindi le caratteristiche rituali che iniziano il pellegrino al cammi-
no, il Veneranda dies completa il quadro della preparazione ricordando che il
pellegrinaggio deve essere intrapreso con il cuore puro e libero da pesi, senza
legami o condizionamenti con il mondo che si abbandona per un cosi lungo
periodo.

Occorre infatti perdonare coloro che lo hanno ingiuriato, placare tutti i ran-
cori che albergano nel suo cuore, chiedere il permesso ai soggetti e alle persone
a cui ¢ legittimamente legato: al proprio signore ecclesiastico e alla propria
famiglia. Comportamenti sui quali si stabiliranno delle regole precise.

Dovra inoltre disporre i propri beni come se fosse in procinto di morire
durante il viaggio, poi dovra comportarsi onestamente, ascoltare la messa non
tutti i giorni ma perlomeno la domenica, condividere i rischi e risorse con gli
altri pellegrini, allontanarsi dalle parole oziose e dalle tentazioni della carne, dal
vizio, ed in particolare dalle ubriacature a cui viene dedicato un lungo paragra-
fo dove vengono descritte le conseguenze dannose con esempi reali o tratti da
fonte bibliche e patristiche. Soltanto in questo modo — conclude il Sermone — il
cammino sara profittevole per 'anima e il corpo del pellegrino.

Sulla vestizione del pellegrino non possiamo non notare somiglianze molto
strette con quella del cavaliere. Il contesto ¢ diverso ma il senso del rituale
¢ il medesimo. Ed anche I’epoca in cui prendono forma ¢ la stessa. Occorre
spogliarsi dell’abito vecchio del peccato e attraverso la nuova veste, ammoniti
dal significato simbolico degli oggetti che vengono consegnati, avviarsi ad una
metanoia personale e ad una vita rinnovata.

L’ Adoubement del cavaliere segue lo stesso schema'’. In realta se guardiamo
bene, i due sistemi di valori desunti dalla vestizione del pellegrino e dall’ad-
dobbamento del cavaliere, ruotano intorno ai due pilastri dell’etica medievale:
la fides e la caritas. La fede sulla quale il pellegrino deve appoggiarsi per com-
piere il suo viaggio viene indicata dal bordone, mentre la carita & simboleggiata
dalla scarsella sempre aperta per dare e per ricevere. Lo stesso postulato era
rappresentato nelle armi del cavaliere che erano legittimate ad essere usate solo
nella difesa della fede e nella protezione dei pauperes, dei poveri e dei biso-
gnosi. L'Ordine di San Giovanni di Gerusalemme detto poi di Rodi e di Malta
riassume questi concetti nel proprio lemma della tuitio fidei e dell’ obsequium
pauperunz.

Altre consonanze sono date dal viaggio lontano dalla propria casa, dalla
ricerca che & mistica Quéte dei romanzi di cavalleria e ricerca ad limina di un
lontano e prezioso corpo santo per i pellegrini; obbiettivi e mete da raggiungere
entrambi superando difficili prove e gravi difficolta. In fondo il Santo Graal a

17 F. CarpiNt, Alle radici della cavalleria medievale, 11 Mulino, Bologna, 2014.



18 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

II'I-I'I'I1‘_I.— (= T8 tlltlrl""!lll'll'."““l-‘?lll-'"l‘ > " i
“m: l?.f.‘ﬂﬁmﬁ F;:-l:.:i:- rﬂil;:‘ u::':ﬁ i :l,ﬂ-:.';lltl.;::fll e Leves [eg cotling
N\ g . [ i 4kt foi comees
e e pe 3 e g g e e P
e R e nanoir 4 pic !Eu,\‘;t BT

TR N
&2 R

S o S S A

e NPT

Fig. 5. Ladoubement d'un chevalier. Bibliothéque nationale de France, ms. Frangais 343.

cui tendono i cavalieri & una reliquia cosi come quelle contenute nei santuari
verso i quali si dirigono i pellegrini.

D’altronde molti pellegrini sono anche cavalieri; la letteratura odeporica ne
¢ ricca di esempi. Infatti, era costume inviare il giovane cavaliere ad un santua-
rio lontano, come Santiago o Gerusalemme. Lo scopo era quello di completare
la sua formazione attraverso un viaggio —il cosiddetto Rztterfahrt — che portava
a conoscenze di popoli ed usanze straniere utili alla sua crescita interiore ed
esperienziale’®. E documentata I'abitudine di lasciare il proprio scudo recante
lo stemma familiare, appeso alle mura della cattedrale di Santiago.

18 P. Caucct voN SAUCKEN. Pellegrinaggio e cavalleria in “Quaderni Stefaniani”, XIX (2000), p. 299:
“Il pellegrinaggio cavalleresco diviene molto frequente a partire dal XV secolo. Una delle piu antiche
relazioni di viaggio si deve a Nompar II, Signore di Caumont de Castelnau, seguito pochi anni dopo
dal patrizio tedesco Peter Rieter, dal pittore fiammingo Juan van Eick, dal conte Ulrich von Cilli, nipote
dellTmperatore Sigismondo. D’altronde era costume, soprattutto nel mondo tedesco, far compiere al
giovane cavaliere, in procinto di assumersi le responsabilita del feudo paterno, un ultimo viaggio per il
mondo in genere collegato con un pellegrinaggio in Terrasanta o a Santiago, che noi conosciamo come
Ritterfabrt, o come Kavalierstour. In questa ottica possiamo considerare tali i viaggi a Santiago di un
Sebastian Islung o di un Hrnold von Harff che si fa rappresentare con il suo stemma nei luoghi santi che
ha visitato: Mont-Saint Michel, Santiago, Roma, Santa Caterina del Sinai, Gerusalemme. Tra le abitu-
dini di molti cavalieri soprattutto tedeschi vi era quello di far dipingere il proprio stemma in pergamena
e di appenderlo poi, una volta giunti a Santiago, alle pareti della cattedrale. Dall'Ttalia partono diversi
principi della casa d’Este, sempre assai devota a San Giacomo, e, tra gli altri, Cosimo III dei Medici con
un gran seguito di cortigiani ed amici”.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 19

Al suo arrivo a Santiago, il pellegrino viene accolto da una serie di riti e con-
suetudini, come ci ricorda molto bene ancora Robert Plotz: “El peregrino entra
en la Catedral, se acerca al Retablo Mayor, recibe indicaciones e instrucciones
de las ordenanzas y toma contacto directo con la representacion del Apédstol
que se encuentra encima de la tumba, donde se supone que descansa en com-
pania de dos discipulos. Desde la reforma de la Catedral, este contacto fisico
se puede realizar bajo la forma de la “apreta”. Alli, con este acto, el peregrino
culmina su peregrinacion. Se somete a los ritos y normas que realizan todos los
peregrinos en el “Santo Lugar”, pasa la noche en vela (“incubatio”) y oracidn,
recibe la penitencia, se le conceden las indulgencias, comulga en la misa del pe-
regrino y se le entrega la Compostela, expedida en su nombre, que le servira de
justificante a su llegada a casa, cambia alli su ropa y sus zapatos, utensilios que
se ofrecen a menudo gratuitamente al peregrino, quemando los trapos viejos,
como se supone, en una sartén en el tejado de la Catedral...”".

Se ci soffermiamo sull’apreta, sull’abbraccio che il pellegrino rivolge alla
statua romanica di San Giacomo, a cui si accede attraverso un stretta scalina-
ta posta dietro I'altare maggiore, possiamo osservare come questo gesto, oltre
all’evidente valore affettivo e devozionale, possiede una forte valenza rituale. Il
pellegrino riconosce la protezione ricevuta durante il cammino, ma riafferma lo
speciale rapporto personale, che 'unisce all’Apostolo. Un legame che in molti
documenti lo fa definire con una linguaggio di tipo cavalleresco Herr Sanctiago,
Sernor Santiago, Monsegneur Saint Jacques, o come dice Dante, Barone : “Mira,
mira: ecco il barone per cui 1a giu si vicita Galizia”?. In effetti il rapporto tra
pellegrino compostellano e il suo santo protettore & molto stretto e configura
una relazione quasi feudale. Il pellegrino indossa le insegne del suo patrono, ne
proclama il potere, giunto a Santiago lo abbraccia devotamente e tornato in pa-
tria continua ad onorarlo in confraternite che portano il suo nome. Addirittura
post mortem la sua anima anela ad essere accompagnata nell’'ultimo viaggio,
verso I'estremo Giudizio dal suo Signore e Protettore, che lo aiutera a superare
ardue prove?'. Dal suo advocatus??, come viene pit volte definito nel Callistino,
certo che non verra mai abbandonato.

L’abbraccio alla statua ¢ attestato fin dal XIII secolo ed & continuata fino
ai nostri giorni?. Nel tempo ha avuto delle varianti come quella descritta nella

19 R.PLOTZ, El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad Limina”, 3(2012), p.171.
20 Paradiso, XXV, vv.17-18.

21 L. M. LomBarDI SATRIANI, M. MELIGRANA I/ ponte di San Giacomo, Sellerio Edizioni, Palermo
1996.

22F. Puy MuRoz, Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il cammino di Santiago. Una
dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30
settembre 1984) a cura di L. Gai, Napoli 1987, pp. 57-92.

23 M. RopriGUEZ, in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apdstol. : “Se ha relacionado, en todo caso, con la
parte de la Epistola de Santiago, atribuida a Santiago el Justo (s.I), en la que se considera bienaventura-



ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

i
)
5

B

o ———

| e T

Fig. 6. Labbraccio dei pellegrini alla statua di San Giacomo. Particolare del cartulario de
I’hépital Saint-Jacques (1489 c.). Tournai, Bibliothéque de la Ville, ms.27.




J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 21

relazione ufficiale del viaggio Cosimo III dei Medici da Lorenzo Magalotti “...
la folla vi & cosi grande e continua, che ad ogn’ora del giorno vi ¢ gente, che si
esercita con simil funzione essendovi di quegli che non contenti né di uno, né
di due, né di tre ripetono dieci e quindici abbracciamenti in diverse parti della
persona ora stringendogli il collo or le spalle or la cintura secondo che I'impeto
o piuttosto la frenesia di lor tenera devozione li consiglia...”*.

Anche Gian Lorenzo Buonafede Vanti lo racconta con emozione : “...ivi
con le lagrime agli occhi stetti un gran pezzo avanti I’Altare di S. Giacomo; poi
ascesi, come tutti fanno, la scala dopo il medesimo Altare, ed abbracciai la sua
Statua. Il costume si de’ paesani, come de’ Pellegrini, si ¢ d’abbracciare questa
statua, essendovi Indulgenza, porvi il cappello in capo, la mantellina propria
alle spalle, overo la cappa, cio¢ ‘1 ferraiuolo”?.

I pellegrini, soprattutto tedeschi erano soliti invece porsi sulla testa una co-
rona appesa sopra la statua, a significare il coronamento del difficile e lungo
viaggio. Un rito descritto a volte come coronatio peregrinorum e che viene ricor-
dato in vari racconti odeporici come fa Arnold von Harff?.

Tra le consuetudini informali vanno considerate anche quelle tradizioni che
il pellegrino compie lungo il cammino e in particolare all’arrivo a Santiago.
Tra queste anche se discusse nelle origini, nella frequenza e nel significato, ¢
stato ritenuto un rito di purificazione la lavanda del corpo e delle parti intime
che il pellegrino compiva prima di giungere a Santiago. Il Callistino ne parla
esplicitamente: “ In una zona molto boscosa, a circa due miglia dalla citta di
San Giacomo vi & poi un fiume soprannominato Labacolla (lavamentula, dice
il testo latino), poiché nelle sue acque i pellegrini giunti dalla Francia e diretti
a San Giacomo non soltanto lavano le loro parti intime, ma anche, per amore

do “el hombre que persevera, porque tras resistir la prueba recibird la corona de vida prometida por Dios
a los que aman’. También se vincula este rito con la legendaria Historia de Turpin (s. XII), en la que el
ap6stol Santiago le promete al emperador franco-alemdn Carlomagno que pedird a Dios una corona
celeste para él por el esfuerzo de liberar su sepulcro y abrir un camino hasta los confines de occidente.
Se cree que este ritual pudo durar hasta principios del siglo XVIII, cuando sucumbe a las nuevas obras
del altar mayor, que cambiaron por completo la imagen de la estatua de Santiago. En ese momento el
numero de peregrinos alemanes se habia reducido casi por completo. De la famosa corona, que todavia
aparece en un inventario de la catedral a mediados del siglo XVII, nunca mis se supo. Algtn peregrino,
como el germano Arnold von Harft (1499), observé el ritual en la catedral compostelana y lo cita al
revés, es decir, en su relato es el peregrino el que toma la corona en su mano y la coloca sobre la cabeza
de Santiago”.

24 Elviaje del Principe Cosimo dei Medici por Espafia y Portugal,a cura di P. Caucci von Saucken, Xunta
de Galicia, Santiago de Compostela 2004, p.312.

25 G. L. BuoNAFEDE VANTI, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e
Finisterrae, a cura di G Tamburlini, Edizioni Universita di Trieste 2004, p. 80.

26 11 testo in traduzione francese in Le voyage a Compostelle du Xe au XXe siécle, a cura di Adeline Ruc-
quoi, Frangoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018, p.328: “Sur sa téte se
trouve une couronne d’argent que le pélerin qui montent par-derriére la statue se mettent sur la téte, ce
qui donne loccasion aux habitants d’ici de ce moquer de nous autres Allemands”. p. 328.



22 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

dell’apostolo, si ripuliscono delle sozzure del corpo dopo essersi, svestiti”?.
Successivamente troviamo solo rare fonti che lo confermano come nel Viaggio
in Ponente di Domenico Laffi, il quale giunto in prossimita di Santiago seppur
senza specificare il luogo, ricorda “Seguitassimo avanti, fin giungendo ad una
fonte, dove ci rinfrescassimo bene, mutandoci gli habiti, perché sapevamo esser
vicini a San Giacomo”?%,

Piti concrete e testimoniate sono le preghiere che i pellegrini recitano sul
Monte del Gozo, ormai in vista della cattedrale: “Partiti da questa fonte, — con-
tinua Laffi — salimmo per spatio di meza lega, giungendo in cima d’'una mon-
tagnola che si chiama il Monte del Gaudio, ove scoprimmo il tanto sospirato
e bramato San Giacomo, distante meza lega in circa. Subito scopertolo, met-
tendoci in ginocchio e per grande allegrezza, ci cadero da gli occhi le lagrime
e cominciammo a cantare il Te Deum, ma detto due o tre versetti e non piu,
che non potevamo pronunciar parole per la copia delle lagrime che abbondanti
scaturivanci da gli occhi, con una tal compassione che il cuore legavaci e li con-
tinui singhiozzi ci fecero trattenere dal canto, fin tanto che, sfogati dal pianto
che poscia cessato, ritornassimo alla pronuncia del cominciato Te Deum, e cosi
cantando, continuammo a discendere fin che arrivammo nel borgo. Qual & bello
e grande e si fabrica di continuo. Finito detto borgo, arrivassimo alla Porta”?,

La stessa suggestione e lo stesso Te deunz, li troviamo nel racconto di Buona-
fede Vanti che giunge a Santiago dalla parte opposta avendo seguito il cammino
portoghese : “Dopo un miglio giunti in un alto Colle vedessimo la Citta di Com-
postella; e qui dato in un gran pianto per I'allegrezza d’esser ormai arrivato al
mio tanto bramato fine, passato un tempestoso Mare, Monti, e Colli, mi gettai
inginocchioni, e diedi principio al “Te Deum Laudamus’, in rendimento di gra-
zie al mio Santo, e Glorioso Appostolo Giacomo...”*",

11 contesto rituale e simbolico non si riferisce solo alla partenza e all’arrivo a
Santiago. Accompagna il pellegrino per tutto il viaggio, invitato dall’'imperativo
Visitandum est del quinto libro, sempre del Codex callixtinus, che gli indica i
corpi santi da visitare e le devozioni da compiere durante il pellegrinaggio®.

Munito di “Compostela”, il documento che attestava il compimento del suo
viaggio fino alla tomba dell’apostolo Giacomo e dopo aver raccolto le conchiglie

2711 Codice callistino. p. 467.

28 D. LaFr1, Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione e note a cura di A.S.
Capponi, Universita degli Studi di Perugia — E.S.I., Perugia — Napoli 1989, p.198.

29 Ivi, pp.198-199.

30 G. L. BuoNAFEDE VANTI, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e
Finisterrae, cit., p.79.

31 Siveda Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso internacional
de Estudios Jacobeos, Xunta de Galicia, 2005.



J. Caucci von Saucken | Rtz e consuetudini del pellegrino compostelliano 23

sulle spiagge dell’Atlantico, o averle acquistate nelle numerose botteghe che cir-
condavano la cattedrale, il pellegrino imprendeva il cammino di ritorno. Se ne
aveva i mezzi avrebbe comprato anche oggetti in azabache, il prezioso materiale
con cui venivano fatte statuette del santo, amuleti, placchette da applicare sulle
vesti.

Giunto a casa il viaggio si concludeva con cerimonie di ringraziamento, come
la “benedictio pro fratribus redeuntibus”?. Il desiderio di conservare la memo-
ria di un’esperienza cosi impegnativa spingeva poi frequentemente il pellegrino
ad entrare in una delle numerose confraternite di pellegrini composta da coloro
che erano andati in pellegrinaggio a Santiago, come quella di 2/lorum euntium ad
ecclesiam S. lacobi de Galitia, o che visitaverunt eius ecclesiam di Assisi®.

Fig. 7. Il ritorno del pelle-
grino. Stampa popolare,
fine XIX sec. Collezione
privata.

32 Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Lifurgia Romana vetus tria sacramentaria complectens
scilicet, Gelasianum, et antiquum Gregorianum, Tomo 11,Venezia 1749, p. 198.

33 P. L. MevoNt1, Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in Il Pellegrinaggio a Santiago de Com-
postela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre
1983), a cura di G. Scalia, Perugia 1985, p.179.



24 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia

ALBANI N., vigje de Ndpoles a Santiago de Galicia, edicion y version castellana
de 1. Gonzalez, Edila Edicién / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con
la trascrizione del testo italiano:Viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia.

ARLOTTA G., Il bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei
pontificali medievali (secc.,X-XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26.

BuoNareDE VANTI G.L., Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Si-
gnora della Barca e Finisterrae, a cura di G. Tamburlini, Edizioni Universita
di Trieste 2004.

CarpiNt F., Alle radici della cavalleria medievale, 11 Mulino, Bologna, 2014.

CAUCCI VON SAUCKEN J., I/ Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Sen-
so e valore del pellegrinaggio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de
Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega.

CAucct VON SAUCKEN P., Pellegrinaggio e cavalleria, in “Quaderni stefaniani”,
XIX (2000), p.299.

Codice callistino (I]). Edizione italiana integrale del Codex calixtinus — Liber
Sancti Jacobi (sec. XI1), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008.

LaFr1, D. Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione
e note a cura di A.S. Capponi, Universita degli Studi di Perugia — E.S.1.,
Perugia — Napoli 1989.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3
voll., Santiago de Compostella 1944.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M.
Santos Noia, Santiago de Compostela 1998.

Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traduccién al castellano de A. Moralejo,
C. Torres, J. Feo, edicién revisada por J.J. Moralejo y M.J. Garcia Blanco,
Santiago de Compostela 20042 (1a ed. 1951, rist. 1992, 1998)

LOMBARDI SATRIANT L.M., MELIGRANA M,, I/ ponte di San Giacomo, Sellerio Edi-
zioni, Palermo 1996.

MELONI P.L., Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in 1] Pellegrinaggio
a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Scalia,
Perugia 1985.

Paradiso, XXV, vv.17-18.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 25

PLOTZ R., Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beitrige
zu der lkonographie des HL. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskul-
tur und Heimat. Fest. fur Josef Diinninger, a cura di D. Harmening e E.
Wimmer, Wirsburg 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribucion
a iconografia de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre
o0 camino de Santiago, a cura di Vicente Almazan, Vigo 1992, pp.217-261.

PLo1z R., El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad
Limina”, 3(2012).

Puy Muroz E,, Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il Camn-
mino di Santiago. Una dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del

Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30 settembre 1984) a cura di
L. Gai, Napoli 1987.

RODRIGUEZ M., in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apdstol.

Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Liturgia Romana vetus tria sacra-
mentaria complectens scilicet, Gelasianum,et antiquum Gregorianum, Tomo
II,Venezia 1749.

SANTANICCHIA M., I/ committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea Ri-
guardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118,
pp. 149-151.

SANTI F., Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia,
in “Bollettino d’arte”, s. 4, XL (1955), pp. 354-385.

ScaLiA G., [l viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bi-
bliothéque Nationale di Parigi), in 1] Pellegrinaggio a Santiago de Compostela
e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia
23-24-25 settembre 1983), Universita degli Studi di Perugia, Perugia 1985.

Usuarium. A Digital Library and Database for the Study of Latin Liturgical Hi-
story in the Middle Ages and Early Modern Period, sub voce Pilgrimage.

VAzQuEz DE PARGA L., J.M. LACARRA, J. URIA Riu, Las Peregrinaciones a Santiago
de Compostela, 3 voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, 111, p.148.

Viaje (El) del Principe Cosimo dei Medici por Espasia y Portugal, a cura di P.
Caucci von Saucken, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2004.

Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso
internacional de Estudios Jacobeos, a cura di Paolo Caucci von Saucken,
Xunta de Galicia, 2005.

Voyage (Le) a Compostelle du Xe au XXe siécle, a cura di Adeline Rucquoi,
Francoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018.



