
La representación del milagro del 
ahorcado y del gallo 

en el Oratorio dei Pellegrini de Asís: 
una lectura escatológico-judicial del 

fresco de P. A. Mezzastris 

Dianella Gambini 
Università per Stranieri di Perugia (Italia)



Abstract
La narrazione pittorica costruita da Mezzastris per 
rappresentare il caso di giustizia del pellegrino im-
piccato può essere letta come una storia di morte e 
speranza cristiana di Salvezza escatologica. Nell’af-
fresco ci sono tre elementi che permettono di soste-
nere questa ipotesi di lettura: 1) l’Apostolo Giacomo,  
rappresentato in modo tale da poter essere interpreta-
to sia come protettore dell’homo viator contro le insidie 
di questo mondo, sia come guida dell’anima nel suo 
viaggio ultraterreno verso il giudizio finale e la città dei 
salvi, la Gerusalemme celeste; 2) il gallo ierofanico. 
Lo stentoreo animale suggerisce un’analogia simbo-
lica con il gallo che Prudenzio equipara a Cristo Giu-
dice apocalittico nel momento in cui, «con voce forte»,  
detterà sentenza e separerà i giusti dai peccatori prima 
dell’arrivo della Salvezza eterna; 3) la città idealizzata 
che appare sullo sfondo dell’affresco. Evoca la «nuova 
Gerusalemme», dimora di tutti coloro che Cristo Giudi-
ce avrà dichiarato salvi, e meta agognata dai pellegrini 
che camminano con speranza verso di essa. 
Parole chiave: San Giacomo Apostolo, simbolismo cri-
stiano del gallo, giudizio escatologico e Salvezza 

The pictorial narrative constructed by Mezzastris to rep-
resent the case of justice involving the hanged pilgrim 
can be read as a story of death and of the Christian 
hope for eschatological Salvation. In the fresco there 
are three elements that support this interpretive hy-
pothesis: 1) the Apostle James, represented in such a 
way that he may be interpreted both as the protector 
of the homo viator against the pitfalls of this world and 
as the guide of the soul in its otherworldly journey to-
ward the Last Judgement and the city of the saved, the 
heavenly Jerusalem; 2) the hierophanic rooster. The 
stentorian animal suggests a symbolic analogy with the 
one that Prudentius equates with Christ as apocalyp-
tic Judge when, «with a loud voice», he will pronounce 
judgement and separate the righteous from the sinners 
before the arrival of eternal Salvation; 3) the idealized 
city that appears in the background of the fresco. It 
evokes the «new Jerusalem», the dwelling place of all 
those whom Christ the Judge will have declared saved, 
and the much-desired destination of pilgrims who walk 
toward it in hope.
Keywords: St. James the Apostle, Christian symbolism 
of the rooster, eschatological judgement and Salvation

La narración pictórica construida por Mezzastris para 
representar el caso de justicia del peregrino ahorcado 
puede ser leída como una historia de muerte y espe-
ranza cristiana de salvación escatológica. En el fresco 
hay tres elementos que permiten sustentar esta hipó-
tesis de lectura: 1) el Apóstol Santiago, representado 
de manera tal que puede interpretarse tanto en térmi-
nos de protector del homo viator contra las insidias de 
este mundo como en el sentido de guía del alma en 
su viaje ultraterreno hacia el último juicio y la ciudad 
de los salvos, la Jerusalén celestial; 2) el gallo hie-
rofánico. El estentóreo animal sugiere una analogía 

simbólica con el gallo que Prudencio equipara a Cristo 
Juez apocalíptico en el momento en que, «con fuerte 
voz», dicte sentencia y segregue a justos y pecadores 
antes de la llegada de la Salvación eterna; 3) la ciu-
dad idealizada que aparece al fondo del fresco. Evoca 
la «nueva Jerusalén», morada de todos aquellos que 
Cristo Juez haya declarado salvos, y meta anhelada 
por los peregrinos que caminan con esperanza hacia 
ella. 
Palabras claves: El Apóstol Santiago, simbolismo cris-
tiano del gallo, juicio escatológico y Salvación

Dianella Gambini è docente ordinario di Lingua Spa-
gnola e Traduzione all’Università per Stranieri di Pe-
rugia, di cui è stata Vicerettore. Ha insegnato all’Uni-
versità degli Studi di Perugia e presso le Università di 
Santiago de Compostela e Complutense di Madrid. I 
suoi interessi di ricerca vertono sulla traduttologia e la 
letteratura romantica, modernista e del Siglo de Oro. 
Dagli inizi della carriera accademica si occupa della 
realtà culturale galega, in particolare della letteratura 
odeporica di tematica jacopea e dell’opera di Valle-In-
clán, che ha tradotto in italiano (Femeninas, Epitala-
mio) e a cui ha dedicato studi di critica ed ermeneutica 
letteraria, oltre che di ricezione critica in Italia.

Dianella Gambini is Professor of Spanish Language 
and Translation at the University for Foreigners of Pe-
rugia, where she was Vice-Rector. She has taught at 
the University of Perugia and at the Universities of San-
tiago de Compostela and Complutense in Madrid. Her 
research interests focus on Translation Studies and 
Romantic, Modernist and Siglo de Oro literature. Since 
the beginning of her academic career, she has been 
concerned with the Galician cultural reality, in partic-
ular the odeporic literature of Jacobean themes and 
the work of Valle-Inclán, which she has translated into 
Italian (Femeninas, Epitalamio) and to which she has 
devoted studies in literary criticism and hermeneutics, 
as well as critical reception in Italy.

Dianella Gambini es Catedrática de Lengua Española 
y Traducción en la Universidad para Extranjeros de 
Perugia, de la que fue Vicerrectora. Ha enseñado en 
la Universidad de Perugia y en las Universidades de 
Santiago de Compostela y Complutense de Madrid. 
Sus intereses de investigación se centran en la tra-
ductología y la literatura romántica, modernista y del 
Siglo de Oro. Desde el inicio de su carrera académica 
se ha ocupado de la realidad cultural gallega, en par-
ticular de la literatura odepórica de tema jacobeo y de 
la obra de Valle-Inclán, que ha traducido al italiano 
(Femeninas, Epitalamio) y a la que ha dedicado estu-
dios de crítica literaria y hermenéutica, así como de 
recepción crítica en Italia.

Dianella Gambini, Università per Stranieri di Perugia, Italy, Dianella.Gambini@unistrapg.it
Dianella Gambini © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.559



En un trabajo reciente, Paolo Caucci von Saucken y Giuseppe Arlotta han 
documentado la existencia en Italia de setenta y tres obras artísticas cuyo tema 
principal es el milagro jacobeo del peregrino ahorcado1, una abundancia que 
no sorprende porque en toda la geografía sagrada de Occidente es copiosísima 
la difusión de imágenes y símbolos relacionados con la veneración del Apóstol 
y el Camino de Santiago. 

Para entender el fenómeno es necesario ampliar el discurso y retroceder en 
el tiempo hasta llegar a la causa de su origen. Ya a partir de la alta Edad Media, 

1  San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni 
Compostellane-Centro Italiano Studi Compostellani, 2021. A los dos autores se debe la localización e 
identificación de las obras; las fichas descriptivas, acompañadas de bibliografía, han sido elaboradas por 
diferentes redactores.
Existen, al menos, dos versiones de la leyenda del peregrino ahorcado. En la más antigua no figura 
el episodio del gallo y la gallina asados que empiezan a cacarear para anunciar la salvación del joven 
suspendido en el patíbulo, por intercesión de Santiago, y además la acción se desarrolla en la localidad 
francesa de Toulouse. Está recogida en el Libro II del Códice Calixtino (s. XII) que contiene una colec-
ción de veintidós milagros atribuidos al Apóstol Santiago y realizados en diversas regiones de Europa. 
El lugar que ocupa en el manuscrito es el quinto. 
De la segunda versión, que incluye las circunstancias del intento de seducción amorosa y de los gallos 
redivivos, se tiene noticia escrita por primera vez a comienzos del s. XV. El noble francés Nompar de 
Caumont llevó a cabo entonces, concretamente en 1417, un viaje a Galicia, del cual realizó una des-
cripción detallada con las distintas localidades por las que pasó. En relación con Santo Domingo de la 
Calzada, hace alusión al milagro y ofrece esta narración del mismo: «C’est assavoir que ung pelerin et sa 
femme aloient à Saint Jaques et menoient avec eulx ung filz qu’ilz avoient, moult bel enfant. Et en l ’ostelerie 
où ilz logerent la nuyt, avoit une servente qui se cointa dudit enfant moult grandemant et pour ce qu’il n’eut 
cure d’elle, si fut grandemant indignée contre luy. Et le nuyt, quant dormoit, elle entra en sa chambre et mist 
une tasse d’argent de celles de l ’ouste en son échirpe. Et lendemain matin quant le père et mère et filz se levérent, 
tindrent leur chemin avant, et quant furent passés le ville, le servente dist asson mestre que une tasse estoit 
perdue et que lez pélerins qui léans avoient couchié, la devoient avoir emblé. Et tantost l ’ouste fist aler aprés eulx 
savoir s’il estoit ainssi ; et lez aperseurent ben une lieue loing, et disrent s’ilz avoient eu une tasse? Ët ilz distrent 
que non, ne pleust à Dieu, car ils estoient bons vrays pélerins, et jamès ne feroient telle malvestie. Et ceulx ne 
les voloient croire ains serchiérent premièremant le père et le mère et ne trouvèrent riens; et puis vont serchier 
l ’enfant et trouvarent le taceW en l ’eschirpe où le servente l ’avoit mise. De quoy les pélerins furent moult esbays; 
et alérent tourner l ’enfant en le ville et là menèrent à le justice. Et fut jutgié estre pendu, de quoy le père et mère 
eurent grant deul, mez pourtant ne demourerent aler leur pélerinatge à Saint Jaques; et puis s’en tournarent en 
leur païs, et vont passer audi lieu de Santo Domingo et alérent au gibet pour veoir leur enfant pour prier Dieu 
pour son ame. Et quant ilz furent bien près se prindrent forment à pleurer. Et l ’enfant fut tout vif et leur vayt 
dire que ne menassent deul, car il estoit vif tout sain. Car depuis qu’ilz partirent, ung preudhomme l ’avoit tout 
dis soustenu par les piés que n’avoit eu nul mal. Et encontinent ils s’en alèrent au jutge, disant qu’il luy pleust 
f ère descendre du gibet leur enfant, car il estoit vif. Et le jutge ne le vonloit jamès croire pour ce que estoit im-
possible. El tout jour plus fort le père et mère afermer qu’il estoit ainxi; et le jutge avoit fait aprester son disner 
où il avoit en l ’aste au feu ung coli et une geline qui rosti estoient. Et le jutge vayt dire qu’il creyroit ainxi tost 
que celle poulaille de l ’aste que estoit près cuyte, chantessent, comme que celluy enfant fusse vif. Et encontinent le 
coli et le jaline sordirent de l ’aste et chantérent. Et lors le jutge fut moult merveillés et assembla gens pour aler 
an gibet. Et trouvérent qu’il estoit veoir, et le mirent à bas sain et vif. Et il ala compter comme il ne savoit riens 
de le tace et comme le chambrier l ’avoit prié. Et ycelle fust prise et comffessa le vérité, qu’elle l ’avoit fait pour ce 
qu’il n’avot voulu fere sa voulenté; et fut pendue. El encore ha, en l ’eglize, ung coli et une jéline de le nature de 
ceulx qui chantérent en l ’aste davant le jutge; et je lez ay veuz de vray, et sont toux blancs» (Voyage d’oultremer 
en Jherusalem par le seigneur de Caumont, l ’an MCCCC XVIII. Publié pour la première fois d’après le ms. 
Britannique, par le marquis de la Grange, París, Aug. Aubry, 1858, págs. 144-145).
La primera versión es probablemente la base sobre la que fue creada la segunda. 



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 29

la propagación del culto a las reliquias de los santos por la ecúmene cristiana 
tuvo como efecto que los itinerarios devocionales se extendiesen rápidamente 
y se intensificase la movilidad de los fieles que acudían a visitar los sitios donde 
reposaban los restos mortales de las venerandas figuras2. Compostela, que al-
bergaba el cuerpo del primer Apóstol martirizado, se convirtió, junto a Roma 
y Jerusalén, en una de las tres grandes metas de los peregrinos. Santiago —en 
cuyo nombre estos recibían acogida y cuidados durante el viaje— fue invocado 
como el protector por excelencia, ya fueran a Compostela, a Roma, a Tierra 
Santa o a otros santuarios. Todo ello explica por qué Europa se fue poblando 
de iglesias, capillas, calles, puentes, puertas urbanas y hospitales dedicados al 
Apóstol. 

En Umbría, la representación del milagro puede observarse en la vidriera 
de la basílica de San Domenico de Perugia3 (s. XIV) (Figs. 1-5), donde la le-
yenda se plasma sin el portento de las aves redivivas en la mesa del corregidor, 
conforme a la versión transmitida por el Códice Calixtino y la Legenda Aurea 
de Jacobo de la Vorágine (s. XIII). En cambio, el doble milagro de conservar la 
vida del inocente peregrino colgado de la soga y de devolvérsela al gallo asado 
se halla reproducido en dos frescos que decoran, respectivamente, el Oratorio 
dei Pellegrini de Asís4 (s. XV) (Figs. 6-7) y la iglesia de San Giacomo in Poreta5 
(s. XVI) (Figs. 8-9), un pequeño pueblo en las afueras de Spoleto, a orillas de 
la antigua vía Flaminia que llevaba a Roma. 

2  Un buen testimonio de este fenómeno es el Libro V del Códice Calixtino, llamado Guía del Peregrino, 
que aporta diversos consejos para la realización del peregrinaje a Santiago: además de las reliquias a visi-
tar a lo largo del viaje, la valoración de los pueblos y gentes de la Ruta, la identificación de las localidades, 
la enumeración de las etapas hasta Compostela y una detallada descripción de la catedral de Santiago. 
3  Los autores son Pietro di Nardo e Bartolomeo di Pietro, que terminan la obra en el año 1411.
Véase la ficha descriptiva de Jacopo Caucci von Saucken en Caucci Von Saucken, P. ‒ Arlotta, G., 
ob. cit., p. 140. 
En cuanto a la presencia de elementos culturales y cultuales jacobeos en la ciudad de Perugia, véase 
Gambini, D., Una città, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di un quadro di civiltà europea 
a Perugia, en “Compostellanum”, 3-4 (2018), págs. 537-564; Id., Una città, un rione, la sua strada compos-
tellana. Ricostruzione di un quadro di civiltà europea a Perugia. Apparato iconografico con note. II PARTE, en 
“Compostellanum”, 3-4 (2019), págs. 509-554.
4  El pintor es Pier Antonio Mezzastris, que firma el contrato de encargo de obra el 21 de mayo de 1477. 
Véase la ficha descriptiva de Jacopo Caucci von Saucken en Caucci Von Saucken, P. – Arlotta, G., 
ob. cit., p. 138.
5  El fresco, que lleva la fecha de 1526, fue realizado por Giovanni di Pietro, llamado Lo Spagna. 
Véase la ficha descriptiva de Mirko Santanicchia en ibid., p. 144. 

https://xacopedia.com/viaje
https://xacopedia.com/Compostela_1


Fig. 1. Perugia. Basílica de San Domenico.

Fig. 2. Lateral del pozo (s. XV) situado en el centro de la plaza 
que está frente a la basílica de San Domenico. La concha jaco-

bea indicaba que los peregrinos podían beber de su agua.

Figs. 3-5. Perugia. Basílica de San Domenico. La vidriera poli-
cromada de Mariotto di Nardo y Bartolomeo di Pietro (23 m x 
8 m), terminada en 1411. Medallón polilobulado con la imagen 
de Santiago peregrino. Registro inferior de la vidriera. Milagro 

del peregrino ahorcado.



Fig. 7. P. A. Mezzastris, Representación del milagro del peregrino, la horca y el gallo, 
1477 (fecha del contrato).

Fig. 6. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Fachada.



Fig. 8. Spoleto (Perugia). Iglesia de San Giacomo in Poreta.

Fig. 9. Iglesia de San Giacomo in Poreta. Escena del milagro del ahorcado.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 33

La presencia de tres representaciones en localidades ubicadas a poca distan-
cia unas de otras, el relevante tamaño de las obras artísticas y su calidad estética 
—indicio de un rico mecenazgo— dan cuenta de la difusión e importancia del 
culto jacobeo en Umbría. Esto no es de extrañar, porque especialmente en la 
parte oriental de la región se cruzan algunas de las principales vías de comuni-
cación y peregrinación de la Italia central: además de los itinerarios hacia Roma 
y Loreto (Fig. 10)6, de esta zona parte una serie de caminos que atraviesan los 
Apeninos y conducen al sur, por ejemplo a San Michele al Gargano, etapa 
devocional incluida desde la Alta Edad Media en la ruta hacia Tierra Santa7. 
Además, cabe destacar que Foligno —a medio camino entre Asís y Spoleto— 
desempeñó un importante papel en el s. XV como lugar de encuentro y partida 
de los peregrinos que se dirigían a Santiago de Compostela, procedentes tam-
bién de los Abruzos y Las Marcas8 (Fig. 11). 

La frecuente reproducción del milagro en diversos géneros de la literatura 
y el arte europeo9 se explica por dos circunstancias: la mayor popularidad de 
esta fábula en comparación con otras que circulaban en el mundo de los pere-
grinos y la ejemplaridad del milagro para transmitir valores y significados de 
la peregrinación a Compostela, propagados por el texto fundacional del culto 
jacobeo, el ya citado Códice Calixtino. 

La historia del inocente ahorcado con la inclusión del episodio de los gallos 
—que en Italia empieza a manifestarse en la segunda mitad del s. XIV—10 tenía 
como objeto subrayar bajo el velo de la alegoría el poder de Santiago, cuya 
fuerza de intercesión y protección se considera superior a la de otros santos que 
ayudan a sus devotos en diferentes circunstancias. El Apóstol asiste a quienes 
le invocan en todos sus menesteres11. Contemplando la escena del patíbulo, los 

6  Véase Caucci Von Saucken, P., La via dei cavalieri e dei pellegrini nell ’Umbria medievale, en “Compostel- 
la”, 23 (1997), págs. 40-51.
7  Véase Sensi, M., Pellegrini dell ’Arcangelo Michele e santuari garganici ‘ad instar’ lungo la dorsale appen-
ninica umbro-marchigiana, en “Compostella”, 27 (2000), págs. 19-50. 
8  Véase Meloni, P. L., Appunti sulla Peregrinatio Jacobea in Umbria, en Il pellegrinaggio a Santiago de 
Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settem-
bre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Perugia-Centro Italiano di Studi 
Compostellani, 1985, págs. 171-197.
9  Sobre las fuentes, la ampliación de la trama y la plasmación de la leyenda en diversos géneros literarios 
y artísticos, véase Caucci Von Saucken, P., Introduzione, en Caucci Von Saucken, P. – Arlotta, G., 
ob. cit., págs. 7-24.
10  Ibid., p. 17.
11  «Brilla el gran Apóstol en Galicia con milagros divinos; mas también brilla en otros lugares, si la fe 
de sus devotos lo reclama; pues hace en toda la tierra prodigios grandes e inefables, no sólo oculta, sino 
manifiestamente. A los enfermos da la salud; a los presos, la libertad; a las estériles, la fecundidad de sus 
hijos; a las parturientas, el feliz alumbramiento; a los que zozobran en el mar, el puerto saludable; a los 
peregrinos, el regreso a su patria; a los necesitados, el alimento; a los moribundos, muchas veces, la vuelta 
a la vida; a todos los afligidos, alivio; suelta y rompe las cadenas, abre pronto las cárceles; regula el exceso 
de lluvias, serena el ambiente, refrena los vientos de las tormentas; los incendios del fuego devastador, 



!"#$
%FGF(#"#)

!F*#"

+",F-)."#F

/)01*#"

2F3*45)

!"#$

6)43)#"

7*48(F"

911F1F

:)0F(#)

6)0.F)4F3)

;)4*3)

<)#3*=80-F"#)

L43*

?G5*43F,*

6F33@A ,F$6"13*00)

L34F-)0F

B"4#F

C*4#F

!=)0*3)

%8"0,)$C",F#)

%855F)

%F'()*F(+*,,*-.F/F
*(0'1',F*.F

2'3.*/4'/'

5,'6F/F'

5.'/0F-*/'

$6*.F/'

!"#$
%FGF(#"#)

!F*#"

+",F-)."#F

/)01*#"

2F3*45)

!"#$

6)43)#"

7*48(F"

911F1F

:)0F(#)

6)0.F)4F3)

;)4*3)

<)#3*=80-F"#)

L43*

?G5*43F,*

6F33@A ,F$6"13*00)

L34F-)0F

B"4#F

C*4#F

!=)0*3)

%8"0,)$C",F#)

%855F)

%F'()*F(+*,,*-.F/F
*(0'1',F*.F

2'3.*/4'/'

5,'6F/F'

5.'/0F-*/'

$6*.F/'
Fig. 10. La ruta de los caballeros y los 
peregrinos en la Umbría medieval (P. 
Caucci von Saucken).

11. Foligno (Perugia). Iglesia de San Giacomo, documentada en 1210. En el ábside, 
a la izquierda, estatua de Santiago (s. XVIII).

Lauretana



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 35

peregrinos podían constatar el cuidado con el que el patrono velaba por ellos, 
socorriéndoles de forma extraordinaria incluso en la hora postrera, cuando ya 
ni amigos ni parientes podían auxiliarles.

Como prueba de este poder misericordioso, y a efectos del análisis que se 
realizará del fresco de Asís, valgan los testimonios demológicos y tradiciones 
populares que documentan la creencia según la cual corresponde a Santiago 
ya decidir el momento adecuado para la partida del alma de esta tierra como 
gestionar su viaje ultraterreno por la Vía Láctea a través del llamado «ponte di 
San Giacomo»12. Y al final del viaje, durante la psicostasis que realiza San Mi-
guel, de nuevo se le confía al Apóstol el papel de defender los méritos del alma 
cuando el diablo, con engañosas artimañas, intenta bajar el brazo de la balanza 
para impedir que entre en el Reino de los Cielos. Los cuentos y las imágenes ar-
tísticas presentan el «ponte di San Giacomo» como una pasarela sobre un río, 
semejante a la hoja de un cuchillo o a un sutil cabello, que solo pueden cruzar 
«los de alma buena»13. Buena muestra de ello es el fresco Il Giudizio Finale 
(1429) que decora la iglesia de Santa Maria in Piano en Loreto Aprutino (Abru-
zos). En la obra se ven las almas dirigiéndose a la Jerusalén celestial tras haber 
superado el puente del juicio y el pesaje del arcángel Miguel (Figs. 12-13).

Asimismo, los peregrinos podían extraer de la leyenda un advertencia prác-
tica: prestar mucha atención en las tabernas para no incurrir en estafas y abu-
sos. El aviso procedía de nuevo del Códice Calixtino, donde el tipo de engaño 
sufrido por el joven viajero ahorcado aparece entre los actos deshonestos per-
petrados por los posaderos en perjuicio de sus huéspedes14. 

Como señala Marco Piccat: 

El episodio y su desarrollo eran tan conocidos que bastaban unos trazos para traerlos 
a la memoria: el milagro del «pendu dependu» o «de la potence», como se ha definido 

por las oraciones de los hombres los extingue; impide que los ladrones maléficos y que los pérfidos genti-
les dañen a los pueblos cristianos, como desearían; aplaca la ira y la venganza, da la tranquilidad. A todo 
el que le pide da el deseado auxilio, conforme a la ordenación de Dios, hasta a los gentiles, si lo invocan 
fielmente. Con razón, pues, a este Santiago se le llama el Mayor, pues grandes favores acostumbra a ha-
cer en todas partes y a cualquiera» (Liber Sancti Iacobi Códex Calixtinus, trad. de A. Moralejo, C. Torres 
y J. Feo (1951). Dirigida, prologada y anotada por A. Moralejo (1951). Con notas aumentadas por J. J. 
Moralejo y Mª. J. García Blanco (2004). Nueva edición actualizada por Mª. J. García Blanco, Santiago 
de Compostela, Xunta de Galicia, 2014, págs 191-192).
12  Véase Lombardi Satriani, L. M. − Meligrana, M., Il ponte di San Giacomo: l ’ideologia della morte 
nella società contadina del Sud, Milano, Rizzoli, 1996.
13  Ibid., p. 100.
14  Se lee en el sermón Veneranda Dies: «También se han de precaver los peregrinos contra algunos mal-
vados mesoneros que meten su anillo, o su sello de plata, en las alforjas o en los sacos de sus huéspedes 
cuando de noche están dormidos y cuando salen del hospedaje y han andado una milla los persiguen, y 
con este fraudulento pretexto los roban» (Liber Sancti Iacobi Códex Calixtinus ... cit., p. 207). 
Sobre este tema, véase Caucci Von Saucken, J., Il sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso 
e valore del pellegrinaggio compostellano, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2001, págs. 90-91.



36 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 12. Loreto Aprutino (Abruzos). Iglesia de Santa Maria in Piano. Fresco que repre-
senta el judicio final. En primer plano «Il ponte di San Giacomo».

Fig. 13. Loreto Aprutino (Abruzos). Iglesia de Santa Maria in Piano. 
 «Il ponte di San Giacomo» (detalle).



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 37

en numerosas ocasiones, estaba marcado por motivos figurativos extremadamente elo-
cuentes y contundentes: el contexto, la disposición, los caracteres e incluso los gestos 
de los protagonistas eran de fácil comprensión, de todo ello solo recientemente hemos 
perdido el rastro15.

La historia, además, mostraba eficazmente el dominio del Señor de la vida 
sobre la muerte y el triunfo de la Ley divina de justicia y misericordia sobre la 
arbitrariedad humana.

Centrándonos en la pintura de Asís, estos mensajes surgen de un mundo 
irreal donde el movimiento se percibe como suspendido fuera del tiempo. El 
artista resume la leyenda en dos visiones nítidas e idealizadas en las que el 
misterio interroga e impacta a los personajes sin alterar la compostura de las 
poses y apenas perturbando los semblantes y las miradas. Dispuestos en orden 
de sucesión temporal, los milagros del peregrino y del gallo aparecen en sendos 
paneles, separados y enmarcados en su conjunto total por orlas decorativas a 
fin de una mejor comprensión visual de los hechos representados. 

La narración oral y escrita tradicional—que ya de por sí obliga a un des-
ciframiento de sentido pues encadena varias metáforas— en este cuento por 
imágenes atrae aún más el interés del espectador atento16. El hecho se debe a la 
presencia de numerosos elementos simbólicos o alusivos que induce a buscar 
las relaciones que los conectan en un entramado de más complejo significado, 
puesto que «los símbolos no ocupan compartimentos estancos, sino que suelen 
aparecer asociados a otros en el discurso figurado»17. 

Tratándose de un tema religioso, como método de análisis interpretativo 
hemos aplicado al texto los tipos exegéticos que provienen de la lectura de las 
Escrituras, a saber: 1) el literal18; 2) el alegórico, pues imágenes y símbolos re-

15  «La vicenda era così conosciuta nel suo evolversi che bastavano poche impressioni iconografiche per ri-
chiamarla alla memoria. Il miracolo del “pendu dependu” o “de la potence”, come è stato più volte definito, era 
d’altronde contrassegnato da motivi figurativi estremamente parlanti e forti: gli atteggiamenti, le situazioni, i 
caratteri, i gesti dei protagonisti erano di semplice leggibilità, di cui solo in tempi recenti abbiamo perso traccia» 
(Il miracolo jacopeo del pellegrino impiccato. Riscontri tra narrazione e figurazione, en Il pellegrinaggio a San-
tiago de Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 
settembre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Perugia-Centro Italiano di 
Studi Compostellani, 1985, p. 290). 
[Trad. de la autora]
16  Equivale a la figura del «lector atento». La definición se utiliza en la narratología para referirse al 
lector que realiza un análisis crítico e inferencial del texto participando activamente en la construcción 
de su significado. 
17  Ráez Padilla, J., Manual de simbología: Tierra, agua, aire y fuego, Oviedo, Septem Ediciones, 2015, 
p. 90.
18  El sentido literal de la obra se extrae de las formas de la «figuración» que de manera inmediata y llana 
la relacionan con los referentes extra-lingüísticos.
Empleamos el término «figuración» según el significado que le atribuye Gilles Deleuze en Francis Bacon: 
Lógica de la Sensación (trad. de I. Herrera, Madrid, Ed. Arena, 2009). El filósofo distingue entre «figura-
tivo», «figuración» y «figura». Lo primero es la forma referida a un objeto que supuestamente representa; 



38 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

miten a aspectos de la religiosidad y de la metafísica cristiana; 3) el tropológico 
o moral, dado que la obra transmite enseñanzas a los fieles sobre la importancia 
de obedecer a la Ley de Dios; 4) el anagógico, en cuanto la Salvación —tema 
crucial de la historia— es legible en clave escatológica como transformación de 
la existencia hacia la plenitud de lo divino19. 

Sobre todo para la tarea interpretativa dirigida a desentrañar el sentido ana-
gógico es importante tener en cuenta las circunstancias del contexto local que 
motivaron la creación artística, que han de considerarse a la luz de un dato 
general observable en toda Europa. 

Fuera de las principales rutas de peregrinación que llevaban a Compostela, 
la presencia de temas relacionados con el culto a Santiago y sus milagros se 
debe a la labor de las cofradías constituidas bajo su advocación. Era habitual 
que estas asociaciones fundasen capillas y oratorios dedicados al patrono de los 
peregrinos y los ornamentasen con piezas artísticas u otros signos jacobeos. Los 
documentos de archivo registran la existencia en Asís de una Societas illorum 
euntium de Assisio ad ecclesiam S. Iacobi de Galitia ya en el año 1330. Por estos 
sabemos que en 1417 su mayordomo Rufino di Cola peregrinó a Santiago20. La 
Societas jacobea y la cofradía de San Antonio, que era muy activa en la ciudad, 
decidieron erigir juntas un oratorio en honor de sus santos protectores y en-
cargaron la decoración al pintor de Foligno, Pier Antonio Mezzastris. Como 
queda documentado en el contrato firmado en 1477 el artista debía representar 
«dos historias de Santiago»21 en la parte del edificio que correspondía al Após-
tol.

lo segundo, lo ilustrativo y lo narrativo, y lo tercero, la forma referida a la sensación, eso es, a la forma de 
superar la figuración.
La importancia del sentido literal fue subrayada por Santo Tomás de Aquino, quien reconoce que «todos 
los sentidos parten de uno, el literal. Sólo del sentido literal puede partir el argumento, no del alegórico» 
(Summa Theologiae I, 1, 10, ad. 1, https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_
Aquinas,_Summa_Theologiae,_ES.pdf ) (última consulta: 28/10/2025). 
19  A propósito de los cuatro sentidos de la Sagrada Escritura, Pauline A. Viviano escribe: «El sentido 
literal se refiere al significado de las palabras en sí mismas [...]. El sentido espiritual surge cuando lo 
que significan las palabras de un texto, sentido literal, tiene también otro significado que va más allá 
del literal [...] En la época medieval, se distinguían tres sentidos espirituales [...]: el sentido alegórico se 
refiere al significado que está oculto bajo la superficie del texto [...] Por medio de la interpretación ale-
górica, la verdad era descubierta; donde había estado el misterio ahora había revelación [...]. El sentido 
tropológico se preocupa por las lecciones morales que pueden derivarse del texto bíblico [...]. El sentido 
anagógico representa un cambio de enfoque hacia el futuro, especialmente hacia el final de los tiempos y 
las últimas cosas. Mira al objetivo de nuestro peregrinar por esta vida mientras somos ‘guiados’ a la casa 
celestial» (Los sentidos de la Sagrada Escritura, https://www.usccb.org/bible/national-bible-week/upload/
viviano-senses-scripture-sp.pdf, págs. 1-2) (última consulta: 28/10/2025).
[el subrayado es de la autora]
Sobre la relación existente entre los cuatro sentidos de las Escrituras, véase Santo Tomás De Aquino, 
ob. cit., I, 1, 10.
20  Véase Caucci Von Sacken, J., ob. cit., p. 138. 
21  «Nella intrata, dal canto dentro ad man manca, doie storie de sancto Iacomo» (Cenci, C., Documentazione 
di vita assisana, 1300-1530, Grottaferrata, Ed. Colleggi S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1975, p. 757).
[Trad. de la autora: Entrando por el acceso de la izquierda [aparecen] dos historias de Santiago]. 



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 39

El proceso de lectura comprensiva22 permite identificar en el texto pictórico 
de Asís dos ejes temáticos que son fundamentales para explorar los niveles 
de sentidos anteriormente mencionados: 1) el peregrinaje como metáfora del 
caminar espiritual en clara alusión al viaje de la vida; 2) la Salvación que Dios 
quiere para todos, por la cual otorga constantemente gracia tanto al bueno 
como al malo. Así lo muestran las vicisitudes extraordinarias del peregrino y 
del juez. 

Nos movemos en el terreno de los símbolos, que en la tradición cristiana 
actúan como recordatorios visuales y tangibles de verdades espirituales, y que 
en la cosmovisión teocéntrica medieval eran medios fundamentales para inter-
pretar un mundo concebido como manifestación divina. A la luz de esto, las 
figuras de Santiago y del gallo se pueden leer como signos divinamente dados 
para transmitir un mensaje de Salvación y una exhortación a comportarse en el 
respeto a la Ley divina, en línea con lo escrito en la Biblia: 

El inocente será tratado conforme a su inocencia, el malvado conforme a su maldad. Si 
el malvado se convierte de todos los pecados cometidos y observa todos mis preceptos, 
practica el derecho y la justicia, ciertamente vivirá, y no morirá. No se tendrán en cuen-
ta los delitos cometidos; por la justicia que ha practicado, vivirá23. 

Del nivel alegórico se accede al sentido tropológico, que descubre el signifi-
cado moral de los símbolos pues la verdad divina se encubre tras ellos. El Após-
tol, que en la primera escena mantiene vivo en la horca al peregrino inocente,  
subraya que aún hay tiempo para rectificar el curso de los acontecimientos. 
Evitando que se produzca la muerte de su devoto —de este modo el juez tiene 
ocasión de arrepentirse y restaurar los principios de justicia y amor inscritos en 
la Ley divina que había violado— el Santo testimonia la voluntad perseverante 
del Señor de renovar la vida del hombre en el orden intramundano para que 
también el pecador (el juez), vuelto al buen camino, alcance la Salvación eter-
na. El gallo hierofánico en la segunda escena contribuye al mismo fin. Instru-
mento sonoro movido de manera invisible por el Todopoderoso, su canto sobre 
la mesa suena como una sentencia sobrenatural de absolución del peregrino 
que induce al engreído magistrado a corregirse y a pronunciar el veredicto 
reparador del orden moral perturbado. 

Debo estos datos de archivo a Elvio Lunghi, especialista y profesor de Historia del Arte Medieval de 
la Università per Stranieri de Perugia. Junto con Giordana Benazzi ha editado el volumen Pierantonio 
Mezzastris. Pittore a Foligno nella seconda metà del Quattrocento, Foligno, Ass. Orfini Numeister, 2006.
22  El proceso de lectura comprensiva tiene como finalidad identificar la idea principal (o las ideas 
principales) del texto.
23  La cita está tomada del libro de las profecías de Ezequiel (Eze 18: 20-22, https://www.conferencia-
episcopal.es/biblia/ezequiel/) (última consulta: 28/10/2025).

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/


40 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Yendo más a fondo, puede que la escena judicial terrenal esté relacionada 
con el sistema judicial divino y aluda al destino que le espera al justo después 
de su muerte. La posibilidad de que la cobertura figurativa encierre un sentido 
anagógico es lo que distingue y caracteriza esta representación del milagro res-
pecto a otras versiones figurativas y literarias de la cadena intertextual. El senti-
do anagógico representa un cambio de enfoque hacia el futuro, especialmente 
hacia el final de los tiempos y la bienaventuranza eterna. Mira al objetivo de 
nuestro peregrinar por esta vida (purificarnos para entrar en el Cielo) mientras 
somos «guiados» (el vocablo griego anagoge significa «conducir» o «guiar») a 
la Civitas Dei. Por tanto, en este último nivel de sentido los dos ejes temáticos 
mencionados convergen y se unen. 

Como observa Jacques  Le Goff24,  en la sociedad fuertemente sacralizada 
medieval, el cristiano es llamado a mantener siempre consciente y viva la pre-
sencia del más allá, puesto que su Salvación está en juego en todo momento. La 
preocupación del creyente por el destino post-mortem afecta tanto al «estado» 
de salvado o condenado como al escenario en donde se localizará su vida futu-
ra. Todo dependerá de cómo se haya portado en la existencia terrenal. Tras la 
resurrección de los cuerpos y el juicio de Cristo, el justo vivirá eternamente en 
un lugar de delicias, el paraíso, mientras que el impío permanecerá por siem-
pre en un lugar repleto de suplicios, el infierno. Acudamos a las palabras del 
historiador medievalista:

La creencia en la realidad ultraterrena confiere a la vida de los cristianos del tiempo 
características particulares. La vida en este mundo es un combate por la salvación, por 
la vida eterna. El mundo es un campo de batalla en donde el ser humano lucha contra 
el diablo, es decir, en realidad, contra sí mismo, puesto que, en su condición de here-
dero del pecado original, se encuentra a merced de caer en las tentaciones, de cometer 
maldades y de condenarse [...] Este combate entre vicios y virtudes se introdujo pronto 
en la literatura y en la iconografía cristianas [...] La vida cotidiana del cristiano o de la 
cristiana de la Edad Media se desarrolla en una trama escatológica25.

Al hilo de estas consideraciones, es pertinente recordar que en el arte eu-
ropeo, entre finales del s. XV y mitad del s. XVI, alcanzó su máximo auge la 
producción de temática apocalíptica centrada en las realidades ultraterrenas y 
el juicio escatológico. Las representaciones del juicio final y la resurrección cor-
pórea, del paraíso y el infierno, servían para comunicar importantes conceptos 
doctrinales y para reforzar la fe de los fieles, que podían apreciar plásticamente 
la potencia de la justicia divina, el pago por el pecado, la dádiva de la Salvación. 
Jacques Delumeau, especialista en la materia, escribe:

24  Véase Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid, Akal, 2003.
25  Ibid., p. 497.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 41

Las obras iconográficas más podero-
sas y numerosas dedicadas al Apoca-
lipsis, al Anticristo y al Juicio Final 
datan todas de la época anterior a la 
Reforma y de la Reforma26.

En la pintura del milagro, 
Mezzastris podría haber plas-
mado la temática apocalíptica27 
de manera sintética e intensiva, 
excluyendo el aspecto catastro-
fista –muy enfatizado en el arte 
del tiempo– por no adaptarse 
al mensaje esperanzador de la 
leyenda. El elemento figurativo 
que refiere al imaginario del es-
chathon es la ciudad visible en el 
primer panel, que se correspon-
de con la iconografía de la Civi-
tas Dei (Fig. 14) predominante 
en el Occidente cristiano: 

El paraíso del Génesis era un jardín, en consonancia con la realidad climática y el ima-
ginario de los Orientales; el paraíso de la Edad Media occidental, mundo de ciudades 
antiguas y nuevas, se concebía principalmente en forma urbana, dentro de una muralla, 
siguiendo el modelo de la Jerusalén celestial28.

Si atendemos a los pasajes del Apocalipsis donde San Juan describe la Ciu-
dad Santa, comprobaremos las analogías existentes entre esta y la construc-
ción de la pintura. El evangelista la describe «como piedra de jaspe cristalino» 
(Ap. 21: 11); se presenta con «una muralla grande y elevada» (Ap. 21: 12), «su 
longitud es igual a su anchura» (Ap 21: 16) y con «un río de agua de la vida, 

26  «Les plus puissantes et les plus nombreuses réalisations iconographiques consacrées à l’Apocalypse, à l ’An-
téchrist et au Jugement dernier datent toutes du temps de la Préréforme et de la Réforme» (Préface, en Van Der 
Meer, F., L’Apocalypse dans l ’art, Anvers, Fonds Mercator, 1978, p. 9).
[Trad. de la autora].
27  Una temática de ilustre tradición en Asís: piénsese en el Ciclo de la Apocalipsis de Cimabue en la 
Basílica Superior de San Francisco.
28  «Il paradiso della Genesi era un giardino, in conformità con la realtà del clima e dell’immaginario degli Orien-
tali; il paradiso dell’Occidente medievale, mondo di città vecchie e nuove, fu concepito perlopiù in forma urbana 
all’interno di una città cinta di mura, sul modello della Gerusalemme celeste» (Dizionario dell’Occidente medieva-
le. Temi e percorsi, a cura di J. Le Goff e J.-C. Schmitt, t. 1, Torino, Einaudi, 2003-2004, p. 11).
[Trad. de la autora]

Fig. 14. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Escena del milagro 
del ahorcado.



42 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

reluciente como el cristal» (Ap 22: 1)29. 
En la obra pictórica es de color rosáceo, 
tiene forma cuadrada, está rodeada de 
altas murallas, a orillas de un río que la 
circunda y solo es accesible a través de 
un puente que reposa sobre una serie 
de pilares. Lejana, casi irreal en el silen-
te sosiego del paisaje natural, forma un 
vivo contraste con el theatrum mundi 
del primer plano. 

Otro elemento útil para respaldar la 
hipótesis de la identificación procede 
del contexto de producción de la obra 
y se relaciona con los responsables del 
encargo. Como la Jerusalén celestial re-
presenta la meta definitiva de todo pe-
regrino, es comprensible que los miem-
bros de la Societas jacobea desearan 
verla reflejada en el fresco de su orato-
rio. En este sentido, hay un detalle en la 
configuración espacial que es de mucha 
trascendencia para la lectura crítica ana-
gógica: justo desde el patíbulo parte el 
sendero que a ella conduce. Santiago, al pie de la horca, es interpretable de 
dos maneras: en el viaje terrenal protege y ayuda al homo viator contra las in-
sidias y trampas que le tiende continuamente el demonio; como psicopompo, 
le asegura asistencia cuando su alma, en el mundo ultreterreno, se encamine 
hacia el último juicio y, como es de esperar, a la Jerusalén celestial. De hecho, 
las figuras que están a punto de llegar a las murallas de la ciudad traen en las 
manos bordones (Fig. 15). 

Tampoco se debe olvidar la afinidad del fresco de Asís con el de Loreto 
Aprutino. En ambos, los componentes semióticos susceptibles de interés se 
encuentran en la misma secuencia en el espacio: el Apóstol —presente como 
personaje en la pintura de Asís, aludido por el «ponte di San Giacomo» en 
la iglesia de Santa Maria en Piano—; el puente; la ciudad allende el río como 
meta30.

29  https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ (última consulta: 28/10/2025). 
30  En muchos tratados religiosos, el puente es el elemento que media la relación espacial entre este 
mundo y el más allá. Véase Lombardi Satriani, L. M. – Meligrana, M., ob. cit.; León Azcárate, 
J. L. De, La muerte y su imaginario en la historia de las religiones, Bilbao, Universidad de Deusto, 2007.

Fig. 15. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Deta-
lle de la escena del milagro del ahorcado. 

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/


D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 43

Buscando el sentido anagógico, las dos escenas del fresco, vistas a contraluz, 
desprenden un inédito encanto. 

En la atmósfera profana del banquete (Fig. 16) vemos aparecer: 

1) el tema de la resurrección de la carne por medio del gallo redivivo; 
2) a través de este —que es el animal solar por excelencia y el símbolo de 

la luz naciente— percibimos alusiones a Cristo en la tríplice conceptualización 
de: a) Resucitado de la noche de la muerte, b) Luz y vida nueva para el peca-
dor31, c) Juez al amanecer del último día de la humanidad; 

y en la escena del milagro del ahorcado (Fig. 14):
3) Santiago se muestra como protector del peregrino en la vida de ultratumba32; 
4) el peregrino se presenta como figura de los justos que se encaminan hacia 

la Jerusalén celestial.  

31  Cristo se define simbólicamente como el sol y la luz en varias interpretaciones bíblicas, ya que es 
considerado como la fuente de luz y vida para el mundo, quien guía a la humanidad a través de las tinie-
blas. El Profeta Malaquías predice la venida del «Sol de justicia» que traerá Salvación: «Pero a vosotros, 
los que teméis mi nombre, os iluminará un sol de justicia y hallaréis salud a su sombra» (Mal 3: 20,  
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/ ) (última consulta: 28/10/2025). En el Evange-
lio de San Juan, Jesús se describe a sí mismo como la «luz del mundo», comparándose con el sol que di-
sipa la oscuridad: «Yo soy la luz del mundo; el que me sigue no camina en tinieblas, sino que tendrá la luz 
de la vida» ( Jn 8: 12, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/ ) (última consulta: 28/10/2025). 
En el Salmo 84 (83): 12 se lee: «Porque el Señor Dios es sol y escudo, el Señor da la gracia y la gloria; y 
no niega sus bienes a los de conducta intachable» (https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/) 
(última consulta: 28/10/2025).
32  Véase García Serrano, P., Los tres conceptos del Apóstol Santiago, en “Lucero”, 1 (1990), págs. 10-16.

Fig. 16. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Escena del milagro del gallo.

file:///C:\Users\Dianella\Desktop\Norcia\Malaquías%203:2
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/


44 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

El gallo ha sido el elemento clave para activar la interpretación escatológi-
co-judicial, dado que tiene una carga metafórica capaz de poner en tensión la 
virtualidad simbólica de otros signos del texto pictórico y construir con ellos la 
contextura de máximo poder significativo. En este punto, nos interesa exami-
nar los sentidos figurados que el animal ha acumulado a lo largo de la historia, 
puesto que en torno a ellos gira y adquiere sentido la lectura anagógica. 

La naturaleza solar del gallo, su función de mensajero del día y su papel 
como cabeza y guardián del gallinero, no podían dejar de inspirar a dos im-
portantes escritores del cristianismo latino como San Ambrosio y Prudencio 
(s. IV). San Ambrosio, en el himno Aeterne rerum Conditor33, desarrolla de 
manera original el motivo del gallo respecto a la tradición griega y romana 
asignándole el valor simbólico de Cristo Luz anterior a la luz: orienta a los 
caminantes a través de la oscuridad [el pecado], los libera de las tinieblas [ig-
norancia espiritual, muerte espiritual], es centinela en lo más profundo de la 
noche y heraldo del día. En las estrofas sucesivas la figura animal es representa-
ción simbólica de Cristo como mensajero del día de la Salvación34. Fue al llorar 
tras el canto del gallo cuando Pedro, la «Piedra de la Iglesia», corrió a la fuente 
de la Misericordia, pidió con penitencia el agua y el Señor de la Vida no se la 
negó35. Como el Apóstol, el pueblo de Dios, reunido bajo la presidencia del 
sacerdote para celebrar el sacrificio eucarístico, lava con lágrimas sus culpas y 
la esperanza y la fe vuelven a cuantos se han perdido36. La parte final del himno 
compendia los varios significados que el obispo de Milán y doctor de la Iglesia 

33  Sant’Ambrogio, «Aeterne rerum Conditor, / Noctem diemque qui regis» (vv. 1-2) [Creador perpetuo 
del universo, / que gobiernas la noche y el día]. 
[La traducción al español del himno de San Ambrosio ha sido realizada por la autora basándose en el 
texto latino recogido en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII. Traduzione dal latino de’ signori 
R. de Fusco, A. Lenci e A. Mazzarotta, t. 1, Napoli, tipografia di Gennaro Palma, 1837, págs. 17-20].
34  En los vv. 5-13 es figura de Cristo Luz y Salvación: «Praeco diei jam sonat / Noctis profundae pervigit, / 
Nocturna lux viantibus / A nocte noctem segregans / Iubarque solis evocat. / Hoc excitatus lucifer / Solvit polum 
caligine, / Hoc omnis erronum cohors / Viam nocendi deserit» [Trad. de la autora: Ya canta el heraldo del día 
/ que en lo más profundo de la noche vela / En la oscuridad luz de caminantes / Que separa la noche 
tenebrosa de la noche próxima a la luz / Y llama al rayo del amanecer. / Despertada por él, la estrella de 
la mañana / Despeja el cielo de las sombras, / Y la multitud de perdidos / Abandona el camino del mal].
35  En los vv. 15-16 es figura de Cristo Renovación de la conciencia: «Hoc ipsa Petra Ecclesiae / Canente 
culpa diluit» [Trad. de la autora: Al oír ese canto, incluso la Piedra de la Iglesia / Llora su culpa].
36  Vv. 20-21-24: «Gallus negantes arguit. / Gallo canente spes redit, / [...] / Lapsis fides revertitur» (ibidem). 
[Trad. de la autora: El gallo acusa a los que reniegan de la fe. / Al canto del gallo se reaviva la esperanza 
/ [...] / se renueva la fe en los que han caído]. 
Vv. 25-32: «Jesu, labentes respice, / Et nos videndo corrige: / Si respicis, labes cadunt, / Fletuque culpa solvitur. 
/ Tu lux refulge sensibus, / Mentisque somnum discute, / Te nostra vox primum sonet, / Et vota solvamus tibi» 
(ibidem).
[Trad. de la autora: Pon tus ojos, Señor, en quien vacila, / Y que a todos corrija tu mirada: / Si nos honras 
con tu mirada, Los vicios se extinguen / Y las culpas se disuelven a través del arrepentimiento. / Tú, o 
Luz, ilumina nuestros corazones, / Disipa el sopor de la mente (N.d.T. el pecado): / Sé el primero a 
quien, orantes, / Se eleven nuestras voces].



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 45

atribuye al gallo como figura crística: su canto se convierte en el cántico de la 
comunidad entera. El gallo-Cristo ha anunciado a la humanidad la Luz de la 
Salvación, y esta, liberada del pecado, eleva su himno de alabanza. La asamblea 
orante invoca a Jesucristo como luz que corrige, ilumina, dona el perdón de los 
pecados y la reconciliación con Dios. 

San Ambrosio dedica un amplio espacio al simbolismo del gallo también 
en el tratado Hexamerón que fue muy popular en la Iglesia antigua y medie-
val. Tras definir el canto del animal como «suavis» y «utilis», se detiene en el 
significado de esta utilitas espiritual. Precisamente en la parte final del Libro 
V, el simbolismo del gallo revela con mayor claridad el significado de Jesús. El 
teólogo obispo reitera la imagen de Cristo gallo místico de la Salvación, que se 
alcanza a través del sincero arrepentimiento37. 

A continuación, sigue la invocación a Jesús para que perdone los pecados: 

puesto que el gallo de Pedro cantó en nuestro sermón [el acto penitencial de la comuni-
dad eclesial al inicio de la celebración de la misa] dirija Cristo su mirada benévola hacia 
nosotros. Se apresure la Pasión del Señor, que cada día condona nuestras culpas y obra 
el perdón de los pecados38.

37  Hemos consultado Sant’Ambrogio, L’Esamerone ossia Dell ’origine e natura delle cose, testo con intro-
duzione, versione e commento di Mons. Dr. E. Pasteris (Torino, Società Editrice Internazionale,1937, 
págs. 561-567) ya que el exégeta ambrosiano enriquece con un aparato de notas textuales y contextuales 
esclarecedoras su traducción y comentario sobre la imagen de Cristo gallo místico como pordador de:  
a) luz y renovación de las conciencias; 2) resurrección, y 3) vida eterna a través del sacramento de la 
eucaristía. 
Se extraen de este trabajo crítico las citas del Hexamerón. 
«Est etiam galli cantus [...] non solum suavis, sed etiam utilis, qui quasi bonus cohabitator et dormitantem exci-
tat et sollicitum admonet et viantem solatur processum noctis canora significatione protestans. Hoc canente latro 
suas reliquit insidias, hoc ipse lucifer excitatus oritur caelumque inluminat [...], hoc (canente) devotus adfectus 
exsilit ad precandum, legendi quoque munus instaurat, hoc postremo canente ipsa ecclesiae petra culpam suam 
diluit, quam priusquam gallus cantaret negando contraxerat. Istius cantu spes omnibus redit, aegri relevatur 
incommodum [...], revertitur fides lapsis, Iesus titubantes respicit, errantes corrigit. Denique respexit Petrum, 
et statim error abscessit, pulsa est negatio, secuta confessio […]. Respice nos quoque, Domine Iesu. Ut et nos pro-
pria recognoscamus errata, solvamus piis fletibus culpam, mereamur indulgentiam peccatorum [...] Da quaeso 
lacrimas Petri [...]» (Libro V, Giorno V, págs. 561-565).
[Trad. de la autora: También el canto del gallo es [...] no solo agradable, sino incluso útil, porque como 
un buen compañero de habitación, despierta al que está adormecido, avisa a quien ya se inquieta y con-
forta al caminante, indicando con su señal estentórea el final de la noche. A su canto, el ladrón abandona 
sus fechorías y la estrella de la mañana en persona se levanta e ilumina el cielo [...]; a su canto, el corazón 
devoto se eleva a la oración y reemprende además la lectura interrumpida; a su canto, en fin, la misma 
Piedra de la Iglesia lava la culpa que había contraído con su negación, antes de que cantara el gallo. Con 
su canto, a todos vuelve la esperanza, se alivia la angustia del enfermo [...] se renueva la fe de los que han 
caído, Jesús vuelve a mirar a los que vacilan, corrige a los que están en el error. Así volvió su mirada a 
Pedro y al punto desapareció el error, se retractó de su negación, siguió a esto la confesión [...]. Míranos 
también a nosotros, Señor Jesús, para que también nosotros reconozcamos nuestras faltas, borremos 
con lágrimas piadosas nuestra culpa y merezcamos indulgencia por nuestros pecados [...]. Danos, te lo 
rogamos, las lágrimas de Pedro].
38  «quoniam Petri gallus in nostro sermone cantavit […] in nos pia Christi ora convertat. Adproperet Iesu 
Domini Passio, quae cottidie delicta nostra condonat et munus remissionis operatur» (idem, págs. 566-567].
[Trad. de la autora].



46 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Finalmente San Ambrosio invita a la comunión sacramental a todos aque-
llos que han purificado sus culpas y renovado su vida espiritual. La dimensión 
eclesial sella la exhortación:

El Señor, benigno, no quiere que nadie se vaya en ayunas, para que no se desmaye por 
el camino [...] por eso también se desea la refección [comer del pan y beber del cáliz39]. 
Después de haber [...] cantado con el gallo [...] las águilas [los miembros de la asam-
blea] se reúnan alrededor del cuerpo de Jesús40.

Al igual que San Ambrosio, el autor hispanolatino Prudencio (s. IV) cele-
bra al gallo como figura de Cristo41. En el poema I del Cathemerinon, titulado 
Himno para cuando canta el gallo, inicialmente asocia la figura animal a la de 
Cristo despertador del sopor del pecado con su luz de vida: «El heraldo alado 
del día / canta la luz cercana. / Cristo, que nos llama a la vida, / despierta las 
mentes»42. Prudencio utiliza los mismos tropos que San Ambrosio (Cristo Luz 
y Renovación de las conciencias; Cristo Salvación y Redención)43; añade, ade-
más, un significado metáforico nuevo vinculando la voz del gallo a la de Cristo 
Juez apocalíptico: «Esa voz con que las aves, plantadas al pie mismo del techo, 

La mencionada Domini Passio es una referencia a la celebración del sacrificio eucarístico de la misa que 
renueva y perpetúa el sacrificio de la cruz: «La Misa que es, al mismo tiempo y de modo inseparable, el 
memorial del sacrificio de la cruz y el banquete sagrado de la comunión en el Cuerpo y la Sangre del Señor. 
La celebración de este sacrificio eucarístico está totalmente orientada hacia la unión íntima de los fie-
les con Cristo por medio de la comunión» (Catechismus Ecclesiae Catholicae, n. 1382, https://mercaba.
org/Articulos/E/Euca_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm) (última consulta: 
28/10/2025). 
39  En la Iglesia Primitiva, la Comunión se administraba y recibía ordinariamente bajo las dos especies. 
Tal era la práctica mencionada por San Pablo en 1 Cor 11: 28 (https://www.conferenciaepiscopal.es/
biblia/1-corintios/ ) (última consulta: 28/10/2025). 
40  «Bonus Dominus dimittere ieiunos non vult, ne quis deficiat in via […] ideo refectio corporis desideratur 
[...] ideo qui [...] cum gallo cantavimus, iam domini canamus mysteria, et ad corpus Iesu conveniant aquilae 
peccatorum ablutione renovata» (ibid., p. 566-567).
[Trad. de la autora].
41  Michele Cutino ha analizado el gallicinium de San Ambrosio y el de Prudencio, realizando una 
lectura comparativa para individuar las peculiarides de cada poema. Véase El himno Ad galli cantum y la 
poesía de la luz de Ambrosio a Prudencio, en Éter divino: Teopoética de la luz y el aire, F. L. Borrego Gallardo 
y M. Herrero de Jáuregui (eds.), Madrid, Ediciones Universidad San Dámaso, 2018, págs. 177-196. 
42  Vv. 1-4: «Ales diei nuntius / lucem propinquam praecinit; / nos excitatur mentium / iam Christus ad vi-
tam vocat» (Hymnus ad galli cantum, https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.
html) (última consulta: 28/10/2025). 
[Trad. de la autora]. 
43  A propósito de Cristo Luz que renueva las conciencias, Prudencio toma como ejemplo a Pedro, que 
pecó durante la noche para después arrepentirse al canto del gallo (ibid., vv. 49-72). En la parte final del 
poema (ibid., vv. 97-100) se refuerza el vínculo simbólico entre el gallo y Cristo Salvación y Redención 
a través de la siguiente invocación de la asamblea orante: «Tu, Christe, somnum dissice, / tu rumpe noctis 
vincula, / tu solve peccatum vetus / novumque lumen ingere» [Trad. de la autora: Oh Cristo, aleja tú el sue-
ño, / rompe tú las cadenas de la noche, / borra tú el antiguo pecado / y trae una nueva luz].

https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1350689
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=887909
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=12268
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html


D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 47

alborotan poco antes de que la luz lance sus rayos, figura es de nuestro juez»44. 
En la sonoridad de su canto resuena el eco de la «fuerte voz»45 divina que se 
alzará del trono46 cuando todos, vivos y muertos, estén a la espera de recibir 
sentencia (vv. 13-16) y los «hijos de las tinieblas» sean segregados de los «hijos 
de la luz»47. 

En la escena convivial de la leyenda se despliegan todos los valores meta-
fóricos que San Ambrosio y Prudencio atribuyen a Cristo gallo místico. A tal 
propósito cabe señalar que estas composiciones eran muy conocidas, ya que 
«siguiendo el ejemplo de los dos profetas Moisés y David, la Iglesia Católica 
Romana introdujo, por tradición apostólica, el canto de los himnos en los ofi-
cios divinos»48.

Vemos dos gallitos negros palpitantes de vida erguidos en el mismo plato 
donde antes yacían cocinados. Mientras tanto, el corregidor, sentado con sus 
comensales, mira a los padres del peregrino que —según la narración tradicio-
nal— han ido a su mansión para anunciarle que su hijo se mantiene con vida 
en el patíbulo tras su vuelta del santuario compostelano (Fig. 7). Antes de que 
sucediera el prodigio, el magistrado, entre incrédulo, irónico y sarcástico, les 
había objetado que el joven estaba tan vivo como las aves que él se disponía a 
comer. En el fresco lo vemos extender los índices de las manos —como indi-
cando el origen divino del hecho maravilloso (Fig. 17)— en el momento en que 
la voz estentórea del animal suena sobre la mesa como un veredicto esculpato-
rio proclamado desde lo alto, imposible de discutir. La fuerza inherente en el 
canto del ave se ofrece al corregidor, y este, como un nuevo Pedro, transforma 
su error en virtud49.

44  «Vox ista, qua strepunt aves / stantes sub ipso culmine / paulo ante quam lux emicet, / nostri figura est 
iudicis» (ibid., vv. 13-16).
[Trad. de la autora].
45  «Y vi la ciudad santa, la nueva Jerusalén, que descendía del cielo [...] Y oí una gran voz desde el trono 
que decía: “He aquí la morada de Dios entre los hombres, y morará entre ellos, y ellos serán su pueblo» 
(Ap 21: 2-3, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ ) (última consulta: 28/10/2025).
46  «Vi un trono blanco y grande, y al que estaba sentado en él. De su presencia huyeron cielo y tierra, y 
no dejaron rastro. Vi a los muertos, pequeños y grandes, de pie ante el trono. Se abrieron los libros y se 
abrió otro libro, el de la vida. Los muertos fueron juzgados según sus obras, escritas en los libros [...] Y 
si alguien no estaba escrito en el libro de la vida fue arrojado al lago de fuego» (Ap 20: 11-15, https://
www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ ) (última consulta: 28/10/2025). 
47  Este contraste se encuentra en la Biblia, especialmente en la Epístola de San Pablo 1 Tes 5: 4-8, 
que diferencia a los que viven de acuerdo con la luz (en el día) de los que se mueven en la oscuridad 
(en la noche) ( https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/ ) (última consulta: 
28/10/2025).
48  Introduzione, en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII … cit., p. 11.
49  El corregidor se traslada inmediatamente al lugar donde está el peregrino, y al encontrarlo vivo, orde-
na que lo bajen del patíbulo y lo entrega a sus padres. Ante el segundo milagro, revelador de la inocencia 
del joven, admite su error judicial, anula la sentencia emitida y condena a la posadera. 

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/


48 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Haciendo una lectura integral de los dos paneles, el gallo que «sentencia», 
en conexión simbólico-metafórica con la ciudad alusiva de la Jerusalén celestial 

Cabe destacar que en la producción artística centrada en el tema de la negación y arrepentimiento de 
San Pedro, el gallo aparece frecuentemente como figura profética o parenética que anuncia el paso de lo 
negativo del pecado a lo positivo de la salvación del Apóstol. En la Plena Edad Media lo encontramos 
como tipo iconográfico de la última cena, por ejemplo en el techo de la Real Colegiata de San Isidoro de 
León (s. XI-XII) (https://www.romanicodigital.com/el-romanico/imagenes-romanico/pinturas-mura-
lesde-panteon-real-ultima-cena), ciudad y centro neurálgico en las rutas hacia Santiago. La estudiosa 
María Rodríguez Velazco explica así el fenómeno de su introducción en la representación del último 
banquete del Señor con los Apóstoles: «En esta pintura se añade un pormenor muy significativo para 
señalar que en muchos programas decorativos la Última Cena adquiere significado pleno en un ciclo 
más amplio de la pasión de Cristo. Nos referimos al gallo, detalle que refiere gráficamente las palabras de 
Cristo a San Pedro en la Última Cena (“Esta noche, antes de que el gallo cante, me negarás tres veces”, 
Mt 26, 34)» (Tipos iconográficos de la Última Cena y simbolismo eucarístico en las imágenes de la Edad Media 
milagros, en “Revista Digital de Iconografía Medieval”, 16 (2016), p. 124).
Como símbolo parenético y resurreccional vuelve a aparecer en diferentes épocas y contextos geográfi-
cos. En L’ultima cena del italiano Francesco Bassano (1586), a poca altura sobre el nivel de la mesa, se 
observan tres gallos colgados de un palo como referencia a la triple negación de Pedro (https://it.wiki-
pedia.org/wiki/Ultima_cena_(Bassano) ). En L’ultima cena que decora el frontal del ara de la iglesia de 
Contrà Santa Corona (Vicenza) (mosaico de piedra dura diseñado por Bovio Da Feltre, 1671), el gallo 
figura como emblema resurreccional asociado con el pelícano, otro de los animales más representados en 
la simbología funeraria cristiana. El significado complementario de las dos figuras es evidente: por un 
lado, el Señor ofrece su propio cuerpo y sangre en la eucaristía para alimentarnos y darnos la vida eterna; 
y por otro, con su luz, vence las tinieblas del pecado y de la muerte (https://www.ultimacena.afom.it/
vicenza-chiesa-di-santa-corona-tarsia-con-ultima-cena/).

Fig. 17. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Detalle de la escena del milagro del gallo.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 49

sugiere la imagen de Cristo cuando aparezca como Juez Supremo en la hora del 
Apocalipsis. El animal, al nacer a una nueva vida de resucitado, evoca también 
la figura de Jesús levantándose del sepulcro50. El evento divino muestra a todos 
los que pecan que siempre se les ofrece la oportunidad de salvarse de la muerte 
espiritual, como manifiesta el caso del Justicia.

Así se muestran las dos connotaciones apocalípticas—judicial y salvífica—, 
que reenvían al nivel del sentido anagógico.

Un elemento de interés del fresco es el lugar donde se produce el milagro.
El motivo del gallo que vuelve a la vida en el asador o sobre la mesa para 

desmentir actitudes de incredulidad y afirmar la verdad era recurrente ya antes 
de su introducción en la historia del peregrino ahorcado51. En el relato de viaje 
de Nompar de Caumont, el episodio ocurre dentro de la chimenea ante los ojos 
del juez y de los padres del peregrino; en cambio, en las representaciones pictó-
ricas y literarias que empiezan a proliferar posteriormente, el hecho suele suce-
der durante la reunión convivial. El segundo tipo iconográfico iba obviamente 
en la dirección de potenciar el dramatismo de la escena, siendo el banquete un 
lugar de mayor énfasis patémico52 por su ostensividad e interobservabilidad53. 

50  Muchos autores de literatura religiosa han asociado el gallo a Cristo Resucitado debido a la creencia 
de que la resurrección tuvo lugar a la hora del Galicinio. Adalbert G. Hamman describe cómo la iglesia 
de Roma celebraba antiguamente el rito de la resurrección, que empezaba la noche anterior al domin-
go: «[...] El canto del gallo anuncia el nuevo día, día de fiesta y día de alegría. Se rompe el ayuno. La 
celebración de la eucaristía adquiere su sentido pleno de memorial de la muerte y de la resurrección de 
Jesucristo. Nunca los corazones de los cristianos estaban más ardientes que ese día, cuando con el alba 
volvían a emprender sus quehaceres cotidianos» (La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, Ed. 
Palabras, 1985, p. 212).
Siendo ligado a la imagen del sol que vence las tinieblas, el gallo es portador de una simbología funerario 
celeste ascensional. Al romper la noche con su canto, manifiesta el carácter esperanzador de la escato-
logía cristiana donde la muerte coincide con el acceso a una nueva vida, culminante fuera del devenir 
mediante la resurrección de la carne y la comunión eterna de los justos con Dios. 
51  En ciertas vernacularizaciones medievales del Evangelio apócrifo de Nicodemo se narra que Judas, 
antes de ahorcarse, conversa en casa con su madre, empeñada en asar capones. Desairando las palabras 
de la mujer sobre la inminente resurrección del Señor, el Iscariote dice que «Jesús no puede resucitar más 
de lo que este capón puede cantar». Al instante, el animal se desprende del espetón y empieza a gritar 
por toda la casa. Aplicadas a personajes y situaciones diferentes, pero con la misma función de desmentir 
las actitudes escépticas y afirmar la verdad, las mismas imágenes u otras similares se encuentran en las 
baladas inglesas y bretonas de la Baja Edad Media. Sobre estos antecedentes, véase Piccat, M., art. cit., 
págs. 304-308. 
52  Se emplea el término «patémico» según el significado que tiene en Greimas, A. J., – Fontanille, J., 
Semiótica de las pasiones: de los estados de cosas a los estados de ánimo, México D. F.- Buenos Aires, México 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Siglo XXI Editores, 2002.
53  Aumentando el número de asistentes al milagro, se intensificaba el efecto de las manifestaciones 
somáticas que expresaban «pasiones»: atención, sobresalto, respeto, altivez, crispación, mofa. Se utiliza el 
término «pasión» según el significado que reviste en ibid.
Sobre los conceptos de ostensividad e interobservabilidad relacionados con las manifestaciones somáti-
cas de las «pasiones», Ugo Savardi e Ivana Bianchi comentan: «la sorpresa è uno dei comportamenti concessi 
biologicamente che affermano la priorità del ciò che si vede a livello pre-linguistico, quando cioè i conti si fanno 
soltanto con l ’ostensività del dato e la sua interosservabilità (e d’altronde anche gestualmente la sorpresa si 



50 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

En el primer plano de la escena merecen mención dos elementos figurativos: 
la vasija y el mono. Distantes y aislados dentro de ella, comparten una relación 
simbólico-conceptual con los otros signos y significados de la figuración pues 
sirven para entender mejor el mensaje moral: el triunfo de la verdad sobre 
la falsedad y, por ende, de la justicia. En el lado izquierdo, suspendido en el 
aire, reconocemos, gracias al hors-texte54, el recipiente objeto de la calumnia 
de robo, metido a hurtadillas por la posadera dentro de la alforja del pere-
grino (Fig. 18). En el centro, sentado frente a la mesa, se ve un simio con una 
especie de fruto en la mano (Fig. 19). Tiene la cabeza girada hacia los padres 
del ahorcado, como sorprendido por su discurso, cuya consecuencia será el 
desvelamiento de la mentira de la mujer. Hay que tener en cuenta que en el arte 
cristiano a menudo se representa al diablo en forma de mono con una manzana 
en la mano o en la boca, en cuanto es el emblema de la caída de Adán y Eva55 
(Figs. 20, 21, 22). Además, es imagen del hombre degradado por sus vicios:

En el cristianismo, el mono representa solo los aspectos inicuos de la naturaleza huma-
na: lujuria, fastuosidad, frivolidad, indecencia, codicia, vanidad, malicia, astucia, idola-
tría, alma indolente y perversión de la palabra de Dios. En la Edad Media, Satanás fue 
descrito como la simia Dei, y en el arte cristiano el diablo se representa a menudo como 
un mono con una manzana en la boca, emblema de la caída, y el cuerpo encadenado, 
símbolo del pecado vencido por la virtud56.

esprime con lo stare “a bocca aperta”, puntando lo sguardo e talvolta il dito nella direzione dell ’evento che ha 
sorpreso e che così viene consegnato all ’interosservazione; e la verificabilità della realtà del fatto è tutto in quel 
“guarda!”» (Le questioni dei classici, in Gli errori dello stimolo, a cura di U. Savardi e I. Bianchi, Verona, 
Cierre Ed., 1999, p. 161.
[Trad. de la autora: La sorpresa es uno de los comportamientos que se dan biológicamente, que afirman 
la prioridad de lo que se ve a nivel prelingüístico, es decir, cuando solo se tiene en cuenta la ostensividad 
del dato y su interobservabilidad (por otra parte, también gestualmente la sorpresa se expresa con la boca 
abierta, dirigiendo la mirada y, a veces, el dedo en dirección al acontecimiento que ha sorprendido y que 
así se entrega a la interobservación; la verificabilidad de la realidad del hecho está toda en ese «¡mira!»].
54  Elegimos esta definición para explicar la noción de hors-texte: «un espacio imaginario [...] gracias 
al cual se está a la vez dentro y fuera del texto, gracias al cual tiene sentido lo que se lee: este efecto de 
hors-texte permite interpretar lo leído, (en su defecto, son necesarias numerosas notas explicativas), y 
para cada texto actualiza ciertas referencias y las organiza en sistema» (Specel De Chirinos, M.-C., 
La subversión de una escritura: Madame Bovary de Gustave Flaubert, Caracas, Universidad Central de 
Venezuela, 2000, p. 153).
55  En la miniatura Adán nombrando a los animales (s. XII) el mono aparece representado con una man-
zana en la mano, imitando anticipadamente el acto que va a causar la caída edénica. Como comenta 
Laura Bossi, en el preciso instante en que Adán es investido de una autoridad divina que le da el poder 
sobre los animales, el simio está ahí para recordarle que no es muy diferente de las bestias (véase His-
toria natural del alma, Madrid, Antonio Machado Libros, 2022). La miniatura aparece recogida en el 
trabajo de Jurij Pirastu, Metafore, simboli e allegorie della scimmia tra l ’Età antica e il Medioevo (https://
www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_anti-
ca_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338) (última consulta: 28/10/2025).
56  «Nel Cristianesimo, la scimmia rappresenta solo gli aspetti iniqui della natura umana: lussuria, fasto, 
frivolezza, indecenza, avidità, vanità, malizia, furberia, idolatria, l ’anima indolente e il pervertimento della 
parola di Dio. Nel Medioevo, Satana fu descritto come la simia Dei, e nell ’arte cristiana il diavolo è spesso 

https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338


Fig. 18. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. 
Detalle de la escena del milagro del gallo.

Fig. 19. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini.
Detalle de la escena del milagro del gallo.

Fig. 20. Adán nombrando a los animales, s. XII.

Fig. 23. Alberto Durero, La Virgen y el 
Niño con el mono, hacia 1498.

Fig. 21. Alexandre-François Desportes, Bodegón, 1725.

Fig. 22. Pieter Bruegel el Viejo, Dos monos 
encadenados, 1562.



52 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

En la época en que pinta Mezzastris, la iconografía cristiana de la Virgen 
con el niño comienza a incluir también la figura del primate, que, situado a los 
pies de María, indica la sumisión de la mentira ante el poder de la divinidad. 
Un ejemplo representativo es el cuadro Virgen con el niño y el mono de Alberto 
Durero (hacia 1498) (Fig. 23). Manteniendo firme el significado primario, es de 
destacar que la simia, habiéndose «convertido en un animal familiar en la vida 
europea, desde principios del s. XII simboliza lo exótico, lo espectacular, y se 
mantiene en cautividad por sus bromas»57 (Fig. 24). 

Tratándose de una escena de solaz, podríamos suponer que Mezzastris ha 
utilizado el mono para enriquecer el decorado con un elemento curioso y di-
vertido. En realidad, el modo en que lo retrata alude a su valor demoníaco: 
tiene como atributos la manzana edénica y un collar con argolla del que pende 
una cuerdecita, símbolo de su sometimiento. Para evidenciar la relación causal 
existente entra el animal y la vasija, el artista los pinta con los mismos colores y 
matices. En contraste con los signos evocadores de la escatología de la gloria, 
el primate encarna el mal metafísico y moral, cuyo fin es destruir los planes 
salvíficos de Dios y llevar al hombre al infierno. Esta hipótesis queda reforzada 
en el personaje del niño [inocencia] con la espada en la mano colocado entre la 
vasija/mujer y el mono/diablo, interpretable como emblema de la justa justicia 
que pone fin a la arbitrariedad del juez (Fig. 25). 

Al lector provisto de saber enciclopédico y conocimientos del co-texto58, el 
sentido literal de la figuración de Asís posibilita las tres representaciones men-
tales y modelos de significados ilustrados, que los biblistas medievales reunían 
bajo la definición «sentido espiritual del texto»59. 

A modo de conclusión: la representación de Asís, al igual que otras, no 
incluye la escena final con la sentencia que decreta la liberación del inocente y 
el castigo de la culpable, pero al creyente que conoce la trama no le es difícil 
entender la interacción entre la Ley divina y el derecho humano con sus limita-
ciones, clave para captar el enfoque moral de la leyenda. Los roles patémicos60 
que desenvuelven los actantes sorprendidos por el misterio lo invitan a reflexio-
nar sobre las acciones de deshonestidad, venganza y arbitrariedad, a valorar el 

raffigurato come una scimmia con una mela nella bocca, emblema della caduta, e il corpo in catene, simbolo del 
peccato sconfitto dalla virtù» (Dizionario dei simboli, a cura di M. Eliade e I. P. Couliano, Milano, Jaca 
Book, 2017, s.v.).
[Trad. de la autora]. 
57  «fin dall ’inizio del XII secolo, diventata un animale familiare nella vita europea, simboleggia l ’esotico, lo 
spettacolare, viene tenuta in cattivati per i suoi scherzi» (Uguccioni, A., Salomone e la regina di Saba: la 
pittura di cassone a Ferrara, Ferrara, G. Corbo Ed., 1988, p. 44).
[Trad. de la autora].
58  «[...] zona de mediaciones entre texto y extratexto» (Specel De Chirinos, M.-C., ob. cit., p. 153).
59  Véase la nota 19.
60  Véase la nota 52.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 53

arrepentimiento tras el pecado, la recompensa al sufrimiento del justo, el amor 
misericordioso de Dios.

Nuestra interpretación cobra impulso con la lectura de los comentarios de 
la Biblia y de las obras de San Ambrosio y Prudencio; además, tiene en cuenta 
la visión de la moderna teología según la cual la hermenéutica de los textos de 
la tradición de la fe debe entrar en correlación con la experiencia humana del 
contexto histórico contemporáneo, suscitando una interpretación creativa. De 
este modo el mensaje cristiano transmitido por la tradición es actualizado sin 
cesar, de forma viva. De hecho, uno de los retos clave que se pone la teología 
de hoy es mantener «la actitud profética»61, consistente en 

61  Vélez Caro, O. C., El método teológico. Fundamentos, especializaciones, enfoques, Bogotá, Ed. Pontifi-
cia Universidad Javeriana, 2008, p. 54.

Fig. 24. Anonimo ferrarese, L’incontro di Salo-
mone con la regina di Saba, 1473. Fig. 25. Asís (Perugia). Oratorio dei 

Pellegrini. Detalle de la escena del 
milagro del gallo.



54 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

«anunciar los cielos nuevos y la tierra nueva» (Ap. 21: 1) que hagan posible que el ser 
humano armonice su relación con el cosmos, consigo mismo, con los otros y con Dios, 
en todas sus dimensiones: económica, genérica, cultural, generacional62.

Al hilo de este paradigma, la interpretación escatológico-judicial que pro-
yecta el mundo textual de Mezzastris hacia un horizonte de sentido63 esperan-
zador, se alinea a la perspectiva hermenéutica sobre el juicio final expuesta 
recientemente por el teólogo don Luigi Giussani:

Cada acción conlleva un juicio [...]. Cada acción y cada momento anticipan en el tiem-
po el juicio final [...]. Todos nuestros actos ponen de manifiesto un juicio, porque en 
cada uno de ellos se anticipa el juicio final, la luz que lo iluminará todo cuando Cristo 
vuelva [...]. El dolor de contrición aparta [el] «infierno», porque la contrición tiene el 
poder para convertir incluso un acto injusto, un acto que en sí es un «mal», en dolor 
y deseo de que él venga [...]. Al final el juicio será sobre la caridad, sobre la comunión 
y, al mismo tiempo, sobre el testimonio [... ] en favor de Cristo. Está claro que sobre 
esto se nos juzgará, porque el juicio final tiene a Cristo como criterio y contenido; no 
simples normas o leyes, sino un hecho viviente que aconteció en la historia y ha entrado 
en nuestra vida; nos ha incorporado a él e insertado en la comunión de la Iglesia64.

Así pues, el milagro de Santiago, la horca y el gallo pintado por Mezzastris 
tiene valor no solo por la calidad estética y la originalidad del programa icono-
gráfico, sino por su estimulante actualidad «profética».

62  Ibid., p. 61.
63  Sinnhorizon: expresión forjada por Hans-Georg Gadamer. La hermenéutica del filósofo alemán ha 
proporcionado herramientas para entender cómo se construye el significado en el ámbito teológico, 
donde los textos sagrados y la tradición juegan un papel central.
64  Giussani, L., La inminencia de su venida, en La familiaridad con Cristo: Meditaciones sobre el Año 
Litúrgico, Madrid, Ed. Encuentro, 2014, págs. 20-21 y p. 25. 



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 55

Bibliografia

Bossi, L., Historia natural del alma, Madrid, Antonio Machado Libros, 2022.

Catechismus Ecclesiae Catholicae, https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA 
_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm (última consulta: 
28/10/202). 

Caucci Von Saucken, J., Miracolo del pellegrino impiccato e del gallo nell’Ora-
torio dei Pellegrini di Assisi (Perugia), ficha descriptiva, en CAUCCI VON 
SAUCKEN, P. – ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante 
delle opere d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Composte-
llane-Centro Italiano Studi Compostellani, 2021, p. 138.

Idem, Miracolo del pellegrino impiccato nella vetrata della chiesa basilicale di San 
Domenico di Perugia, ficha descriptiva, en CAUCCI VON SAUCKEN, P. – 
ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in 
Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Centro Italiano 
Studi Compostellani, 2021, p. 140.

Idem, Il sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pelle-
grinaggio compostellano, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2001.

Caucci Von Saucken, P., Introduzione, en Caucci Von Saucken, P. – Arlo-
tta, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in Italia, 
Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Centro Italiano Studi 
Compostellani, 2021, págs. 7-24.

Idem, La via dei cavalieri e dei pellegrini nell’Umbria medievale, en «Composte-
lla», 23 (1997), págs. 40-51.

Caumont, N. De, Voyage d’oultremer en Jherusalem par le seigneur de Caumont, 
l’an MCCCC XVIII. Publié pour la première fois d’après le ms. Britannique, 
par le marquis de la Grange, París, Aug. Aubry, 1858.

Cenci, C., Documentazione di vita assisana, 1300-1530, Grottaferrata, Ed.  
Colleggi S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1975.

Cutino, M., El himno Ad galli cantum y la poesía de la luz de Ambrosio a Pru-
dencio, en Éter divino: Teopoética de la luz y el aire, F. L. Borrego Gallardo y 
M. Herrero de Jáuregui (eds.), Madrid, Ediciones Universidad San Dámaso, 
2018, págs. 177-196.

Deleuze, G., Francis Bacon: Lógica de la Sensación, trad. de I. Herrera, Madrid, 
Ed. Arena, 2009.

https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1350689
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=887909
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=12268


56 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Delumeau, J., Préface, en Van Der Meer, F., L’Apocalypse dans l’art, Anvers, 
Fonds Mercator, 1978, págs. 7-10.

Dizionario dei simboli, a cura di M. Eliade e I. P. Couliano, Milano, Jaca Book, 
2017.

Dizionario dell’Occidente medievale. Temi e percorsi, a cura di J. Le Goff e J.-C. 
Schmitt, t.1, Torino, Einaudi, 2003-2004.

Gambini, D., Una città, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di 
un quadro di civiltà europea a Perugia. Apparato iconografico con note. II 
PARTE, en “Compostellanum”, 3-4 (2019), págs. 509-554.

Idem, Una città, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di un qua-
dro di civiltà europea a Perugia, en “Compostellanum”, 3-4 (2018), págs. 
537-564.

García Serrano, P., Los tres conceptos del Apóstol Santiago, en “Lucero”, 1 
(1990), págs. 10-16.

Giussani, L., La inminencia de su venida, en La familiaridad con Cristo: Medi-
taciones sobre el Año Litúrgico, Madrid, Ed. Encuentro, 2014, págs 13-26.

Greimas, A. J. – Fontanille, J., Semiótica de las pasiones: de los estados de co-
sas a los estados de ánimo, México D. F.- Buenos Aires, México Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla, Siglo XXI Editores, 2002.

Hamman, A. G., La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, Ed. Pala-
bras, 1985.

Introduzione, en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII. Traduzione 
dal latino de’ signori R. de Fusco, A. Lenci e A. Mazzarotta, t. I, Napoli, 
tipografia di Gennaro Palma, 1837, págs. 9-12.

Le Goff, J., Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid, Akal, 2003.

León Azcárate, J. L. De, La muerte y su imaginario en la historia de las religio-
nes, Bilbao, Universidad de Deusto, 2007.

Liber Sancti Iacobi Códex Calixtinus, trad. de A. Moralejo, C. Torres y J. Feo 
(1951). Dirigida, prologada y anotada por A. Moralejo (1951). Con notas 
aumentadas por J. J. Moralejo y Mª. J. García Blanco (2004). Nueva edición 
actualizada por Mª. J. García Blanco, Santiago de Compostela, Xunta de 
Galicia, 2014.

Libro de Ezequiel, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/ (últi-
ma consulta: 28/10/2025).

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/


D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 57

Libro de Malaquías, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/ 
(última consulta: 28/10/2025).

Lombardi Satriani, L. M. – Meligrana, M., Il ponte di San Giacomo: l’ideologia 
della morte nella società contadina del Sud, Milano, Rizzoli, 1996.

Lunghi, E. – Benazzi, G., Pierantonio Mezzastris. Pittore a Foligno nella secon-
da metà del Quattrocento, Foligno, Ass. Orfini Numeister, 2006.

Meloni, P. L., Appunti sulla Peregrinatio Jacobea in Umbria, en Il pellegrina-
ggio a Santiago de Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno 
internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Sca-
lia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Perugia-Centro Italiano di Studi 
Compostellani, 1985, págs. 171-197.

Piccat, M., Il miracolo jacopeo del pellegrino impiccato. Riscontri tra narrazione 
e figurazione, en Il pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la letteratura 
jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settem-
bre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Peru-
gia-Centro Italiano di Studi Compostellani, 1985, págs. 287-310.

Pintus, G. M., Storia di un simbolo: il gallo, en “Sandalion”, 8-9 (1985-86 publ. 
1986), págs. 243-267.

Pirastu, J., Metafore, simboli e allegorie della scimmia tra l’Età antica e il Medioevo, 
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_de-
lla_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338 
(última consulta: 28/10/2025).

Prudentius, Hymnus ad galli cantum, https://ccel.org/ccel/prudentius/cathi-
merinon/cathimerinon.p01o.html (última consulta: 28/10/2025). 

Ráez Padilla, J., Manual de simbología: Tierra, agua, aire y fuego, Oviedo, Sep-
tem Ediciones, 2015.

Rodríguez Velasco, M., Tipos iconográficos de la Última Cena y simbolismo eu-
carístico en las imágenes de la Edad Media, en “Revista Digital de Iconografía 
Medieval”, 16 (2016), págs. 119-142.

Salmos, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/ (última consulta: 
28/10/2025).

San Juan, Apocalipsis, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalip-
sis/ (última consulta: 28/10/2025). 

Idem, Evangelio, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/ (última con-
sulta: 28/10/2025). 

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/


58 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

San Pablo, 1 Corintios, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corin-
tios/ (última consulta: 28/10/2025). 

Idem, 1 Tesalonicenses, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-te-
salonicenses/ (última consulta: 28/10/2025).

Sant’Ambrogio, Aeterne Rerum Conditor, en Inni sacri giusta il breviario di 
papa Urbano VIII. Traduzione dal latino de’ signori R. de Fusco, A. Lenci e 
A. Mazzarotta, t. I, Napoli, tipografia di Gennaro Palma, 1837.

Idem, L’Esamerone ossia Dell’origine e natura delle cose, testo con introduzio-
ni, versione e commento di Mons. Dr. E. Pasteris, Torino, Società Editrice 
Internazionale, 1937.

Santanicchia, M., Miracolo del pellegrino impiccato e del gallo nella Chiesa di 
San Giacomo in Poreta di Spoleto (Perugia), ficha descriptiva, en Caucci Von 
Saucken, P. – Arlotta, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle ope-
re d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Cen-
tro Italiano Studi Compostellani, 2021, p. 144.

Santo Tomás De Aquino, Summa Theologiae, https://www.documentacatho-
licaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_Aquinas,_Summa_Theologiae,_
ES.pdf (última consulta: 28/10/2025). 

Savardi, U. – Bianchi, I., Le questioni dei classici, in U. Savardi e I. Bianchi (a 
cura di), Gli Errori dello Stimolo, Verona, CIERRE Ed., 1999, págs. 131-
168.

Sensi, M., Pellegrini dell’Arcangelo Michele e santuari garganici ‘ad instar’ lun-
go la dorsale appenninica umbro-marchigiana, en “Compostella”, 27 (2000), 
págs. 19-50.

Specel De Chirinos, M.-C., La subversión de una escritura: Madame Bovary de 
Gustave Flaubert, Caracas, Universidad Central de Venezuela, 2000.

Uguccioni, A., Salomone e la regina di Saba: la pittura di cassone  a Ferrara,  
Ferrara, G. Corbo Ed., 1988.

Vélez Caro, O. C., El método teológico. Fundamentos, especializaciones, enfo-
ques, Bogotá, Ed. Pontificia Universidad Javeriana, 2008.

Viviano, P. A., Los sentidos de la Sagrada Escritura, https://www.usccb.org/bi-
ble/national-bible-week/upload/viviano-senses-scripture-sp.pdf, págs. 1-4 
(última consulta: 28/10/2025).

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/

