
Una fonte anglosassone 
del Codice callistino.

Memorie jacobee nella predicazione 
di Anselmo di Canterbury

Matteo Zoppi



Abstract
Il saggio studia in modo comparato alcuni racconti di 
miracolo attribuiti a san Giacomo, assieme ad altri con-
tenuti e testimonianze particolarmente interessanti, 
dei Dicta Anselmi di Alessandro di Canterbury ripresi e 
inclusi dal Codice callistino. La disamina lascia emer-
gere il contributo di Anselmo d’Aosta e della sua cerchia 
al pellegrinaggio e al culto jacobei, valorizzando fonti te-
stuali poco note, ma particolarmente icastiche e ricche 
per tracciare e comprendere le origini dell’immaginario 
medievale, contemporaneo e successivo, sul tema.
Parole chiave: Pellegrinaggio, pellegrino, San Giacomo 
il maggiore, Anselmo di Canterbury, Alessandro di Can-
terbury, Codice callistino, Dicta Anselmi. Miracula.

This essay comparatively studies several miracle sto-
ries attributed to Saint James, along with other par-
ticularly interesting contents and testimonies, from 
Alexander of Canterbury’s Dicta Anselmi, which were 
included in the Callistine Codex. The examination high-
lights the contribution of Anselm of Aosta and his circle 
to the pilgrimage and cult of Saint James, drawing on 
little-known but particularly vivid and rich textual sourc-
es to trace and understand the origins of medieval, 
contemporary, and subsequent imagery on the subject.
Keywords: Pilgrimage, pilgrim, Saint James the Greater, 
Anselm of Canterbury, Alexander of Canterbury, Callis-
tine Codex, Dicta Anselmi. Miracula.

Este ensayo estudia comparativamente varios relatos 
milagrosos atribuidos a Santiago, junto con otros con-
tenidos y testimonios de especial interés, proceden-
tes de los Dicta Anselmi de Alejandro de Canterbury, 
incluidos en el Códice Calixtino. El análisis destaca la 
contribución de Anselmo de Aosta y su círculo a la pe-
regrinación y el culto a Santiago, recurriendo a fuen-
tes textuales poco conocidas, pero especialmente ví-
vidas y ricas, para rastrear y comprender los orígenes 
de la imaginería medieval, contemporánea y posterior 
sobre el tema.
Palabras clave: Peregrinación, peregrino, Santiago el 
Mayor, Anselmo de Canterbury, Alejandro de Canter-
bury, Códice Calixtino, Dicta Anselmi. Miracula.

Matteo Zoppi (Genova 1976) è Professore ordinario di 
Filosofia dell’essere e del pensiero nell’Istituto Superio-
re di Scienze Religiose Ligure, di Metafisica/Teodicea 
nell’Istituto Teologico affiliato di Genova della Facoltà 
Teologica dell’Italia Settentrionale e Professore a con-
tratto di Storia della filosofia medievale nell’Università 
di Genova. È membro dell’“Académie Saint-Anselme 
d’Aoste”, della “Società Italiana per lo Studio del Pen-
siero Medievale”, della “Società Filosofica Italiana” e fa 
parte, inoltre, dei comitati scientifici delle riviste Com-
postella e Teoresi. Tra le sue numerose pubblicazioni 
scientifiche, i saggi La verità sull’uomo. L’antropologia 
di Anselmo d’Aosta (Città Nuova 2009) e Intorno ad 
Anselmo d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec a Canter-
bury (Carocci 2020).

Matteo Zoppi (Genoa 1976) is Full Professor of Phi-
losophy of Being and Thought at the Ligurian Institute 
of Religious Sciences, of Metaphysics/Theodicy at 
the Affiliated Theological Institute of the Northern Italy 
Theological Faculty in Genoa, and Adjunct Professor of 
History of Medieval Philosophy at the University of Ge-
noa. He is a member of the “Académie Saint-Anselme 
d’Aoste”, the “Italian Society for the Study of Medieval 
Thought”, and the “Italian Philosophical Society”, and 
also serves on the scientific committees of the journals 
Compostella and Teoresi. His numerous scientific pub-
lications include the essays La verità sull’uomo. L’an-
tropologia di Anselmo d’Aosta (Città Nuova 2009) and 
Intorno ad Anselmo d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec 
a Canterbury (Carocci 2020).

Matteo Zoppi (Génova, 1976) es Catedrático de Fi-
losofía del Ser y del Pensamiento en el Instituto Ligur 
de Ciencias Religiosas, de Metafísica/Teodicea en el 
Instituto Teológico Afiliado a la Facultad de Teología 
del Norte de Italia en Génova y Profesor Adjunto de 
Historia de la Filosofía Medieval en la Universidad de 
Génova. Es miembro de la “Academia San Anselmo 
de Aosta”, de la “Sociedad Italiana para el Estudio 
del Pensamiento Medieval” y de la “Sociedad Filosó-
fica Italiana”, y también forma parte de los comités 
científicos de las revistas Compostella y Teoresi. Sus 
numerosas publicaciones científicas incluyen los en-
sayos La verità sull’uomo. L’antropologia di Anselmo 
d’Aosta (Città Nuova 2009) y Intorno ad Anselmo 
d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec a Canterbury (Ca-
rocci 2020). 

Matteo Zoppi, Istituto Superiore di Scienze Religiose Ligure, Italy
Matteo Zoppi © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.561



Il libro I del Codice callistino, databile intorno alla metà del XII secolo1, rac-
coglie, come è noto, omelie, racconti di martirio, festività e formulari liturgici 
legati al culto dell’apostolo san Giacomo il maggiore, particolarmente praticato 
nella cattedrale di Santiago di Compostella in Galizia. Al cap. XXVIII, l’opera 
annovera uno scritto attribuito espressamente a papa Callisto II (1119-1124), 
con il quale viene estesa al culto universale una devozione legata a san Giaco-
mo, ma che riconosce essere stata originariamente istituita nientemeno che da 
sant’Anselmo d’Aosta (1033-1109), arcivescovo di Canterbury. Si tratta della 
festa dei miracoli di san Giacomo, istituita per il tre di ottobre:

Papa Callisto sulla festa dei miracoli di san Giacomo che si celebra il tre ottobre. 
Sant’Anselmo, arcivescovo di Canterbury, ha ordinato un tempo, e noi lo riconfermia-
mo, che fosse celebrata il tre ottobre la festa dei miracoli di san Giacomo, grazie ai quali 
egli ha resuscitato con l’aiuto di Maria, Madre di Dio, un uomo che si era suicidato per 
istigazione del demonio; ha liberato, per la potente virtù di Dio, venti uomini prigio-
nieri dei Moabiti; ha trasportato un morto in una notte, sebbene occorressero dodici 
giornate, da Port de Cize fino a Compostella per dargli sepoltura, e ha compiuto molti 
altri miracoli2.

Una menzione analoga la fa pure il medesimo Codice nel libro III, al cap. 
III3. In questi testi Anselmo, che fu arcivescovo di Canterbury e primate d’An-
glia dal 1093 al 1109, anno della sua morte, compare come figura chiave all’o-
rigine di una rinnovata diffusione in pieno Medioevo, a partire dal contesto 
anglosassone e normanno, del culto di san Giacomo, dal momento che la festa 
dei miracoli, da lui inserita nel santorale della Chiesa inglese, sarebbe stata poi 
estesa anche a quella gagliega, per essere, infine, accolta nel calendario romano 
e universale appunto da papa Callisto II. Il passo citato del libro I prosegue, 
in tal senso, riportando anche il formulario integrale della Messa4. Ad ulteriore 
conferma, poi, il libro II del medesimo Codice, contenente il racconto di ven-
tidue miracoli dell’apostolo, attribuisce i due contenuti nei capp. XVI e XVII, 
alla memoria e all’insegnamento orale di Anselmo. Si tratta di miracoli avvenuti 
oltremanica, nel territorio francese frequentato dal santo aostano in occasione 
dei suoi due esili causati dalla politica ostile dei re inglesi, avvenuti tra il 1097 e 
il 1100 (Cluny, Lione, Roma, Capua, Bari) e tra il 1103 e il 1106 (Bec, Chartres, 
Roma, Lione, Cluny). Ambedue i miracoli in questione ebbero luogo presso 

1  Cfr. V.M. Berardi, Introduzione a Il Codice callistino. Prima edizione italiana integrale del Liber Sancti 
Jacobi – Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e introduzione di V.M. Berardi, presentazione di P. 
Caucci von Saucken, Edizioni Compostellane, Perugia 2008, pp. 9-37, in particolare, pp. 19-20.
2  Il Codice callistino…, cit., lib. I, cap. XXVIII, p. 318.
3  Cfr. ivi, lib. III, cap. III, p. 392.
4  Cfr. ivi, lib. I, cap. XXVIII, p. 318-319.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 77

Lione e per intercessione di san Giacomo: il primo fu a vantaggio di un cavalie-
re pellegrino a Santiago assieme a due commilitoni del castello di Donzy, libera-
to per intervento dell’Apostolo nientemeno che da diavoli, il secondo a favore 
di un giovane di nome Giraldo5, residente in un villaggio viciniore, addirittura 
risuscitato da san Giacomo. Vista l’origine geografica dei protagonisti, si tratta 
verosimilmente di episodi di cui probabilmente Anselmo era venuto a cono-
scenza per interposta persona o nella vicina Cluny o nelle sue frequentazioni di 
Ugo arcivescovo di Lione e primate di Gallia. Ad esse avrebbe potuto poi fare 
più volte riferimento nella sua predicazione, soprattutto in Inghilterra, oltreché 
nei suoi scambi spirituali già nel corso della sua peregrinazione di esiliato, sen-
z’altro nella comunità di Cluny e, forse, addirittura pure a Chartres. Alla fine 
del secondo racconto, contenuto nel cap. XVII, il testo recita:

Anche il reverendissimo Ugo, santo abate cluniacense, poté vedere, insieme a molti 
altri, quest’uomo e tutti i segni della sua morte; e si narra che incredulo per quanto 
aveva potuto osservare, abbia affermato di averlo voluto esaminare anche più di una 
volta. Quanto a noi, invece, per amore dell’apostolo e perché non se ne perda il ricordo, 
abbiamo affidato alla scrittura questo miracolo, ordinando a tutti che in ogni chiesa si 
celebri con degni uffici, il tre di ottobre, la festa di questo miracolo e di tutti gli altri 
realizzati da san Giacomo. Onore e gloria, dunque al Re dei re, che si degnò di realiz-
zare tali e tanti prodigi per mezzo del suo diletto Giacomo, nei secoli dei secoli. Amen6. 

In tal senso, va osservato che, curiosamente, il Codice callistino non è la pri-
ma fonte scritta a riportare questi due racconti, trascrivendoli direttamente da 
un’altra opera risalente ad una cinquantina di anni prima, all’inizio del XII se-
colo, e redatta nell’ambiente culturale ed ecclesiale della cerchia di Anselmo: i 
Dicta Anselmi7 appunto, del monaco Alessandro di Canterbury (fl. 1100-1115), 
suo collaboratore e amico e la relativa appendice, intitolata Miracula, dal me-
desimo redatta per l’omonimo nipote di Anselmo, anch’egli come quest’ultimo 
entrato nel monastero del Bec, in Normandia. Dei precedenti racconti di mi-
racoli rispettivamente intitolati Giacomo apostolo mette in fuga i demoni (cap. 
XXI)8 e Giacomo apostolo risuscita un morto (cap. XXII)9, quest’opera riporta 

5  Cfr. ivi, lib. II, cap. XVI-XVII, pp. 363-370.
6  Ivi, lib. II, cap. XVIII, p. 370.
7  Cfr. Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, in Anselmo d’Aosta, Nel ricordo dei 
discepoli. Parabole, detti, miracoli, a cura di I. Biffi – A. Granata – C. Marabelli – D. Riserbato, Jaca Book, 
Milano 2008, Parte II, pp. 166-477 (in particolare, capp. XXI-LII e Appendix, pp. 326-477); Alexan-
dri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), 
Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici Medii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969, 
II, pp. 105-270 (in particolare, capp. XXI-LII e Appendix, pp. 196-270).
8  Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI, [II]-[I], trad. it., pp. 331-339.
9  Ivi, cap. XXII, [II]-[I], pp. 338-353.



78 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

due redazioni per ciascuno, tra di loro pressoché collimanti tranne che in pochi 
dettagli. La divergenza più significativa sembra caratterizzare il racconto del 
secondo miracolo, quello di Giraldo, e riguarda singolarmente la descrizione 
fisica dell’apostolo Giacomo: nella prima redazione è scritto che «sembrava 
giovane, di bell’aspetto, ilare»10, nella seconda invece si trova che «sembrava 
giovane e di bell’aspetto, magro, di medio colorito, volgarmente detto olivastro 
[macilentus, medii coloris, qui vulgo brunus dicitur]»11. Quest’ultima descrizio-
ne, peraltro, è quella poi recepita nel Codice callistino12, che nondimeno riporta 
come conclusione del racconto quella della prima versione contenuta nei Dicta 
Anselmi. La seconda, inoltre, aggiunge un dettaglio conclusivo importante per 
conoscere meglio come e da chi Anselmo apprese questo miracolo:

10  Ivi, cap. XXII, [II], pp. 344-345.
11  Ivi, [I], cap. XXII, pp. 350-351.
12  Cfr. Il Codice callistino… cit., p. 369.

Fig. 1. Anonimo, Agonia del Getzemani, (in second’ordine da sinistra: San Giacomo dormiente), affresco, XIV 
secolo, Chiesa San Bartolomeo degli Armeni, Genova, anti-sacrestia, foto Giacomo Valenti, su concessione 

dell’Ufficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova e dei
Chierici regolari di San Paolo (Padri Barnabiti), custodi e rettori della chiesa.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 79

Il reverendissimo vegliardo, cioè Ugo abate di Cluny, poté vedere quest’uomo e, per 
l’ammirazione che ne nutriva, fu spesso solito narrare questa vicenda nei termini in cui 
è stata riferita. Anche don Goffredo, nipote e monaco dell’abate, uomo degno di fede 
e religioso, ha visto spesso quell’uomo e tutti i segni della sua morte, e in mia presenza 
ha raccontato al signor arcivescovo Anselmo questo racconto e l’altro che è stato ag-
giunto13. 

Per quanto nessuna delle due versioni disponibili del secondo dei due rac-
conti riporti, in conclusione, il riferimento all’istituzione da parte di Anselmo 
della festa dei miracoli di san Giacomo del tre di ottobre, possiamo comun-
que riconoscere quanto questa fonte anselmiana sia recepita come autorevole 
dall’autore del Codice callistino, tanto da includerli ambedue. Eppure a Can-
terbury non pare che avesse spazio un particolare culto a san Giacomo: nell’im-
ponente opera di ampliamento architettonico della cattedrale primaziale del 
Santissimo Salvatore, avviato dall’arcivescovo Lanfranco di Pavia nel 1066, ul-
teriormente intensificato dal successore Anselmo a partire dal 1098 e concluso 
nel 1130, non trovò posto un altare dedicato a San Giacomo, mentre è attestato 
che furono numerosi quelli dedicati ad altri apostoli (Pietro, Andrea, Giovan-
ni, Paolo) e santi menzionati nel Nuovo Testamento (la Vergine Maria, Maria 
Maddalena, Stefano) o cari alla tradizione anglosassone (Agostino, Nicola, El-
fego, Dunstano)14, al cui culto peraltro fanno riscontro diverse delle Orationes 
anselmiane ad alcuni di essi espressamente dedicate15. Non possiamo pertanto 
stabilire con certezza che la menzionata festa risalga effettivamente ad una ini-
ziativa personale di Anselmo, ma è sicuro che egli fu nondimeno determinante 
per la promozione del culto e del pellegrinaggio a Santiago di Compostella, 
diffondendo questi racconti, da lui appresi personalmente a Cluny, e poi ri-
portati per iscritto da Alessandro di Canterbury a margine dei Dicta Anselmi 
con il titolo di Miracula. Quest’opera, peraltro, contiene, in una parte imme-
diatamente successiva, anche due redazioni di un terzo miracolo attribuito a 
Giacomo: San Giacomo apre il suo oratorio (cap. XXIII)16, e un altro ancora 
successivo collegato nientemeno a un martire legato all’iter sancti Jacobi, san 
Firmino (Pamplona ca. 272 – Amiens 303), primo vescovo di Amiens e patro-

13  Ivi, cap. XXII, [I], pp. 352-353.
14  Cfr. R.W. Southern, Anselmo d’Aosta. Ritratto su sfondo, a cura di I. Biffi – C. Marabelli, con la 
collaborazione di A. Granata e A. Tombolini, (Di fronte e attraverso 459) Jaca Book, Milano 1998 (ed. 
or. Saint Anselm: a portrait in a lanscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990), pp. 342-245.
15  Cfr. Anselmo d’Aosta, Orazioni e Meditazioni, Introduzioni di B. Ward – I. Biffi – A. Granata, 
Analisi e commento delle singole Orazioni e Meditazioni di C. Marabelli, trad. it. di G. Maschio, Indici 
a cura di A. Tombolini, Jaca Book, Milano 1997.
16  Cfr. Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXIII, [II]-[I], pp. 354-357; 
Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. Schmitt 
(eds.), Memorials…, pp. 208-209).



80 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

no della capitale navarrina, espressamente menzionata tra le tappe dal Codice 
callistino17: San Firmino si vendica di Ivo (cap. XXXI)18. In questo caso, né l’uno 
né l’altro figurano nel Codice, ma solo nei Dicta Anselmi. Miracula. La seconda 
recensione del primo di essi contiene una suggestiva descrizione dell’antico 
oratorio interno alla nuova cattedrale compostellana, quello che come è noto fu 
realizzato da Maestro Mateo e terminato all’inizio del XII secolo: 

Entrati in chiesa, non avendo potuto visitare il suo oratorio che è collocato al centro 
della chiesa, dove giace il corpo dell’apostolo, chiesero al sacrista di aprirlo. Quell’ora-
torio infatti, come affermano quelli che l’hanno visto, è stato costruito come una corona 
che si allunga leggermente verso oriente, chiuso saldamente dalla pietra su ogni lato. 
Vi si può camminare attorno liberamente, ma difficilmente è permesso entrare. Presso 
l’altare principale, posto all’esterno, si celebrano ogni giorno sacrifici e preghiere; ma 
nel suddetto luogo a nessuno è permesso entrare a meno che questi non goda di grande 
considerazione, e questo nell’ora stabilita19.

Come si vede, la cerchia dei discepoli di Anselmo, che pure non era mai 
stato a Santiago, trascrivendo ed elaborando nei Dicta Anselmi e nei Miracula 
i suoi insegnamenti orali, attesta una profonda e puntuale conoscenza da parte 
sua dei racconti20 e dell’esperienza di pellegrinaggio, oltreché una straordina-
ria familiarità con l’ambiente architettonico della cattedrale compostellana21, 
offrendo una prima importante fonte antologica di repertorio, consultata e uti-
lizzata poi dagli stessi estensori del Codice callistino. Fu appunto nel contesto 
del suo secondo esilio, tra il 1103 e il 1106, quando si trovava a Cluny, che 
Anselmo si interessò del pellegrinaggio jacobeo22. Alessandro di Canterbury 
riporta utilmente, su richiesta di suo nipote monaco Anselmo junior, racconti 
e ricordi appresi dall’arcivescovo Anselmo durante il suo secondo esilio e ci 
fornisce questa interessante, esplicita testimonianza, introducendo i Miracula: 

17  Cfr. Il Codice callistino…, cit., lib. V, pp. 459-507, in particolare cap. III, p. 463.
18  Cfr. Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXXI, [II], pp. 376-379; 
Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. Schmitt 
(eds.), Memorials…, pp. 219,15 – 220,36.
19  Ivi, cap. XXIII, [II], pp. 356-357.
20  Sulla fama taumaturgica eccezionale di san Giacomo in quest’epoca, cfr. Le strade del medioevo. Arte 
e figure del pellegrinaggio a Compostela, testo di R. Oursel, fotografie di Zodiaque, (già e non ancora, 
arte 22) Jaca Book, Milano 1982, pp. 420-421; ed or. Routes romanes, 1, Zodiaque, St. Léger Vauban 
(Francia) 1982.
21  Per una puntuale illustrazione del tema e per una selezione della bibliografia, cfr. J.F. Lago, El Apostol 
Santiago: Amigo, Discípulo y Testigo de Jesús, Gráfica Lopes • Teléfs, Santiago de Compostela 2021, pp. 
143-185.
22  Sull’insieme, cfr. M. Zoppi, L’esperienza del pellegrinaggio a Roma e oltre, nella vita, nell ’opera e nell ’e-
redità anselmiane, in Académie Saint-Anselme d’Aoste, Bulletin, Nouvelle Série, 17, Imprimerie Val-
dôtaine, Aoste 2016, pp. 197-215, in particolare pp. 204-211.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 81

Fig. 2. Turino Vanni (seconda metà sec. XIV – 1439), San Ranieri da Pisa, eremita e pellegrino, (in second’or-
dine da sinistra) particolare del trittico, pala dell’altare maggiore, Madonna con Bambino e santi, olio su tavola, 
1415 c.a, Chiesa San Bartolomeo degli Armeni, Genova, abside, foto Giacomo Valenti, su concessione dell’Uf-
ficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova e dei Chierici regolari di San Paolo (Padri Barnabiti), custodi e 

rettori della chiesa.



82 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Quando Anselmo, di santa memoria, sommo pontefice della Chiesa degli Angli, era 
esule in patria e si tratteneva per qualche tempo nella Chiesa di Lione poiché lo aveva 
chiamato con insistenza per restare presso di lui Ugo, il venerabile vescovo di quella 
Chiesa, Ugo, l’abate di Cluny, uomo di nobili propositi e pio, lo costrinse una volta con 
pressanti richieste a raggiungerlo. Restammo da lui per due mesi, e durante la giornata 
l’arcivescovo e l’abate discorrevano frequentemente sulla patria della vita celeste, sulle 
virtù, su come impostare i comportamenti virtuosi, sulle opere sante e mirabili di uo-
mini giusti. Discussioni riguardanti il beato apostolo Giacomo, il fratello di Giovanni 
evangelista, e altri argomenti di cui venni a conoscenza tramite lo stesso abate, e che – 
avendo spesso preso parte anch’io a tali discussioni –, mi sono preso la briga di affidare 
alla memoria perché non rimanessero nascoste ai posteri23.

Nel Prologo dei Dicta Anselmi, Alessandro precisa che i Miracula sono una 
sorta di appendice dell’opera (opusculum), della quale peraltro essi continuano 
l’ordine numerico dei capitoli, menzionando espressamente solo tre miracoli, 
quelli circa i miracoli di san Giacomo («tria de miraculis beati Jacobi»), cor-
rispondenti ai capp. XXI-XXIII ouverture della raccolta, a fronte dei seguenti 
ben più numerosi capp. XXIV-LII, che addirittura sminuisce al confronto, de-
finendoli “e qualche altra cosa che segue”, «alia nonnulla quae sequuntur»24. 
Il finale immediatamente successivo del Prologo sembra, in tal senso, alludere 
a un’opera di collage antologico: «quae a quibus acceperim, in ipsis patebit 
relationibus», rafforzata peraltro dal precedente sintagma introdotto dalla pre-
posizione de: «de miraculis beati Jacobi», che in tal senso, più che introdur-
re un complemento di argomento, sembrerebbe formare un complemento di 
moto dall’alto verso il basso (moto da luogo figurato), benché non tutti i codici 
lo riportino25 e per quanto, comunque, sia attestato questo tipo di uso e di 
significato della preposizione de nella versione del Prologo delle anselmiane 
Orationes sive Meditationes, dedicato alla contessa Matilde di Canossa tra il 
1104 e il 110526. In ogni caso, la diversa datazione delle due raccolte, di quella 
anselmiana intorno al 111627 e, come si è visto, di quella callistina intorno al 
1140, non lascia spazio a questa ipotesi e sembrerebbe piuttosto essere raffor-
zata dal fatto documentario delle due varianti testuali dei racconti di miracoli 
jacobei a riprova della precedenza storica della prima raccolta menzionata. Gli 
stessi Franciscus Salesius Schmitt e Richard William Southern, editori del testo 

23  Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI, [II], pp. 330-333, ll. 1-12. 
24  Ivi, Prologus, p. 168, ll. 17-19; Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in 
R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), Memorials…, p. 107, l. 22.
25  Cfr. Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. 
Schmitt (eds.), Memorials…, p. 107, nota 2.
26  Cfr. Anselmo d’Aosta, Orazioni e Meditazioni, cit., Prologus, Recensio altera, pp. 120-121; F.S. Sch-
mitt (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, F. Fromman Verlag (Günter Hol-
zboog), Stuttgard-Bad Cannstatt 1968 (rist. anastatica Ia ed., 6 voll., Th. Nelson, Edimburgi 1946-61), 
t. II/3, p. 4,6.
27  Cfr. R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), Memorials…, p. 26.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 83

critico anselmiano, nel volume Memorials of Saint Anselm, affermano a chiare 
lettere che si tratta di testi originariamente redatti nei Dicta Anselmi. Miracula 
e solo successivamente assimilati dal Codice callistino28. Ne consegue un aspetto 
veramente interessante per la diffusione dell’immaginario del pellegrinaggio 
e del culto jacobeo negli ambienti anselmiani: sia quello anglosassone dipen-
dente dalla cattedrale di Canterbury sia quello normanno legato all’abbazia del 
Bec. Nel primo dei tre racconti, infatti, dove è chiaramente espresso il valore 
penitenziale del camminare e dell’aiutare i bisognosi, anche da parte di chi può 
disporre di una cavalcatura, san Giacomo è rappresentato ora come peregri-
nans e ora come defensor bellator: a seconda del contesto, bordone e bisaccia 
gli servono ora per camminare e sostentarsi, ora per debellare gli spiriti dia-
bolici e difendere le loro vittime. Un ruolo analogo, nella forma del defensor, 
san Giacomo svolge nel secondo racconto sulla risurrezione e guarigione del 
giovane pellettiere Giraldo di Lione in pellegrinaggio a Santiago, ingannato 
e indotto all’automutilazione e al suicidio da un diavolo, fintosi nientemeno 
san Giacomo, con la variante che stavolta l’Apostolo agisce assieme alla Ver-
gine Maria, della quale è offerta una suggestiva descrizione fisica: «nella mia 
vita non avevo mai visto in nessun luogo una creatura tanto bella [numquam 
in vita mea tam pulchram creaturam uspiam vidi]. Di media statura non alta, 
aveva un viso bellissimo, un aspetto assai gradevole [Non magnae, sed medio-
cris erat staturae, pulcherrima facie, delectabilis aspectu]»29. Nel complesso, si 
tratta di interessanti annotazioni, attestanti al medesimo tempo familiarità e 
sensibilità rispetto alla prassi del pellegrinaggio, che appunto a partire dal XII 
secolo anche l’iconografia associa come «primo segno distintivo in assoluto» 
all’instrumentum del bordone, «bastone del viandante», arricchito poi anche 
dalla conchiglia30. La fonte storico-letteraria, peraltro, documenta pure la com-
presenza di un duplice ruolo originario riconosciuto a san Giacomo: quello di 
pellegrino, ma anche quello di difensore combattente contro le forze diaboli-
che, solo in seguito, ripreso ed esteso, in chiave politico-religiosa nell’iconogra-
fia più nota e popolare di matamoros. Come si può notare, nei Dicta Anselmi. 
Miracula troviamo, in tal senso, una delle prime descrizioni di san Giacomo e 
dei pellegrini, che fa da pendant con quella delle rappresentazioni artistiche del 
tempo, divenute paradigmatiche nell’iconografia sul tema e riproposte ininter-
rottamente nei secoli successivi, fino ad oggi:

28  Cfr. ivi, p. 198, nota 2; p. 200, nota 1; p. 208, nota 2.
29  Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXII, [I], p. 345, ll. 93-95; cfr. anche 
[I], ivi, pp. 350-351, l. 237 – 352-353, ll. 238-239; Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis 
beati Anselmi, in R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), Memorials…, pp. 200 – 207, in particolare, 
rispettivamente, II: pp. 205,18 – 206,2 e I: pp. 205,20 – 206,2.
30  Cfr. Le strade del medioevo. Arte e figure del pellegrinaggio a Compostela, pp. 422-427; P. Caucci von 
Saucken – P. Asolan, Cammini in Europa. Pellegrinaggi antichi e moderni tra Santiago, Roma e la Terra 
Santa, Terre di mezzo Editore, Milano 2009, pp. 64-65. 



84 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Una delle prime rappresentazioni si trova a Santa Marta de Tera, nella provincia di 
Zamora, in Castiglia. Nella splendida collegiata – romanica! – di quel paese, Santiago 
appare con la conchiglia e il bordone. Si tratta di un caso particolare se non unico: 
Santiago prende le proprie insegne iconografiche dai simboli che contraddistinguono 
i suoi devoti, non dallo strumento del suo martirio, come avviene per tutti gli altri san-
ti. Si raffigura magari anche la sua decapitazione, ma quando è solo lo si rappresenta 
con gli abiti dei pellegrini, dai quali si differenzia per l’aureola e il libro del Vangelo. 
Successivamente, in quanto matamoros, monterà su un bianco cavallo brandendo una 
luccicante spada […]31.

A questo proposito, i Dicta Anselmi. Miracula offrono una testimonianza 
storico-letteraria particolarmente utile per comprendere pure l’origine dell’i-
conografia di san Giacomo come combattente, a partire dalla sua attività di 
difensore dei pellegrini anzitutto dalle opposizioni di carattere diabolico e in 
seguito, per estensione, da ogni altro ostacolo che si frapponga tra loro e la 
meta santa. D’altra parte, senza trascurare il fatto che Anselmo, in qualità di 
arcivescovo di Canterbury, ebbe una sua personale corrispondenza nientemeno 
che con Diego Gelmírez, vescovo di Santiago di Compostella32, occorre anche 
osservare che, come riferisce il suo discepolo e segretario Eadmero di Canter-
bury (1055/60-1127), egli conobbe questi aspetti non solo dai racconti ascoltati 
dai pellegrini, ma ebbe modo di familiarizzare con essi e di interiorizzarli nella 
sua esperienza personale di pellegrinaggio, dal momento che, appunto da pel-
legrino, nell’ottobre del 1097, partì a piedi per Roma con bisaccia e bordone, 
dando corso al suo primo, volontario esilio dall’Inghilterra33:

in presenza di una grande moltitudine di monaci, di chierici e di popolo ricevette da-
vanti all’altare, secondo la consuetudine, la bisaccia e il bastone dei pellegrini [peram et 
baculum peregrinantium more coram altari suscepit]. Poi dopo averli raccomandati tutti 
a Cristo, partì, tra fragorosi pianti e lamenti34.

31  Ivi, p. 65.
32  Cfr. Anselmo d’Aosta, Epistola 263. A Diaco, vescovo di sant’Jacopo di Compostella, in Id., Lettere. 
Arcivescovo di Canterbury, 2/1, trad.it. di A. Granata, commento di C. Marabelli, Jaca Book, Milano 
1990, pp. 396-399; F.S. Schmitt (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, cit., t. 
II/4, p. 178. Cfr., nuovamente, M. Zoppi, L’esperienza del pellegrinaggio…, p. 204.
33  Cfr. Eadmero, Historia novorum in Anglia, a cura di A. Tombolini, con la collaborazione di I. Biffi – 
A. Granata – S.M. Malaspina – C. Marabelli, Jaca Book, Milano 2009, II, 246-485, pp. 172-189. 
34  Ivi, II, 486-491, pp. 188-189.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 85

Fig. 3. Anonimo di scuola toscana, San Giacomo il maggiore, apostolo, affresco, fine secolo XV – inizio 
XVI, Chiesa Sant’Ugo di Prè (inferiore di San Giovanni, la Commenda), Genova, lato destro di porta-
le interno, foto Giacomo Valenti, su concessione dell’Ufficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova, 

con la collaborazione della Comunità di Sant’Egidio.



86 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia

Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, in Anselmo d’Ao-
sta, Nel ricordo dei discepoli. Parabole, detti, miracoli, a cura di I. Biffi – A. 
Granata – C. Marabelli – D. Riserbato, Jaca Book, Milano 2008, Parte II, 
pp. 166-477.

Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in Southern 
R.W. – Schmitt F.S. (eds.), Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici 
Medii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969, II, pp. 105-270.

Anselmo d’Aosta, Lettere. Arcivescovo di Canterbury, 2/1, trad.it. di A. Grana-
ta, commento di C. Marabelli, Jaca Book, Milano 1990.

Id., Orazioni e Meditazioni, Introduzioni di B. Ward – I. Biffi – A. Granata, 
Analisi e commento delle singole Orazioni e Meditazioni di C. Marabelli, 
trad. it. di G. Maschio, Indici a cura di A. Tombolini, Jaca Book, Milano 
1997.

Berardi V.M., Introduzione a Il Codice callistino. Prima edizione italiana in-
tegrale del Liber Sancti Jacobi – Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e 
introduzione di V.M. Berardi, presentazione di P. Caucci von Saucken, Edi-
zioni Compostellane, Perugia 2008, pp. 9-37.

Caucci von Saucken P. – Asolan P., Cammini in Europa. Pellegrinaggi antichi e 
moderni tra Santiago, Roma e la Terra Santa, Terre di mezzo Editore, Milano 
2009.

Eadmero, Historia novorum in Anglia, a cura di A. Tombolini, con la collabo-
razione di I. Biffi – A. Granata – S.M. Malaspina – C. Marabelli, Jaca Book, 
Milano 2009.

Lago J.F., El Apostol Santiago: Amigo, Discípulo y Testigo de Jesús, Gráfica Lo-
pes • Teléfs, Santiago de Compostela 2021.

Schmitt F.S. (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, 
F. Fromman Verlag (Günter Holzboog), Stuttgard-Bad Cannstatt 1968, I-II 
(rist. anastatica Ia ed., 6 voll., Th. Nelson, Edimburgi 1946-61).

Southern R.W., Anselmo d’Aosta. Ritratto su sfondo, a cura di I. Biffi – C. 
Marabelli, con la collaborazione di A. Granata e A. Tombolini, (Di fronte e 
attraverso 459) Jaca Book, Milano 1998 (ed. or. Saint Anselm: a portrait in a 
lanscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990).

Id. – Schmitt F.S. (eds.), Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici Me-
dii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 87

Zoppi M., L’esperienza del pellegrinaggio a Roma e oltre, nella vita, nell’opera e 
nell’eredità anselmiane, in Académie Saint-Anselme d’Aoste, Bulletin, Nou-
velle Série, 17, Imprimerie Valdôtaine, Aoste 2016, pp. 197-215.

Il Codice callistino. Prima edizione italiana integrale del Liber Sancti Jacobi 
– Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e introduzione di V.M. Berardi, 
presentazione di P. Caucci von Saucken, Edizioni Compostellane, Perugia 
2008.

Le strade del medioevo. Arte e figure del pellegrinaggio a Compostela, testo di R. 
Oursel, fotografie di Zodiaque, (già e non ancora, arte 22) Jaca Book, Mi-
lano 1982; ed or. Routes romanes, 1, Zodiaque, St. Léger Vauban (Francia) 
1982.


