
C
om

postella
M

orlacchi Editore U
.P.

45
2025

Centro Italiano Studi Compostellani

Compostella
Rivista di approfondimento e ricerca

sui pellegrinaggi e la letteratura di viaggio

n. 45. Anno 2025

Il numero 45 della rivista Compostella si mantiene nel solco dalla ricerca e 
dell’indagine inerenti le tematiche legate ai pellegrinaggi, alla letteratura di 
viaggio e alla letteratura odeporica. Un’analisi che, pur muovendosi in am-

biti interdisciplinari, desidera rispettare un filo conduttore con la civiltà, la sto-
ria, la cultura, l’arte dei cammini nelle sue numerose declinazioni. Gli articoli 
analizzano l’investitura, il significato, i gesti e i simboli legati alla partenza dei 
pellegrini e la successiva istituzionalizzazione e codificazione del rituale; ampio 
spazio viene dato, poi, al celebre “miracolo dell’impiccato”, una delle rappre-
sentazioni più famose dell’iconografia jacopea la cui diffusione ha implicato 
un’attenta indagine non solo artistica. In chiave moderna e contemporanea 
la rivista ospita un significativo contributo che si inserisce nel dibattito sulla 
sostenibilità culturale, affrontando la tutela del patrimonio storico-artistico e 
la valorizzazione dell’identità culturale nelle sue dimensioni linguistiche, reli-
giose, simboliche e immateriali. Di seguito, grazie al reperimento e studio delle 
fonti, l’investigazione propone un saggio che studia in modo comparato alcuni 
racconti di miracoli attribuiti a San Giacomo, assieme ad altri contenuti e te-
stimonianze dei Dicta Anselmi di Alessandro di Canterbury. L’ultimo saggio 
tratta dell’insolita statua a grandezza naturale di San Giacomo vestito da pel-
legrino, l’unica testimonianza artistica rimasta della fase medievale dell’ospe-
dale romano San Giacomo di Augusta. Si evince, quindi, la collocazione della 
rivista in uno spazio scientifico multidisciplinare che si estende nella ricerca 
internazionale seguendone crismi, criteri e regole per l’ammissione e la valuta-
zione dei prodotti in essa contenuti

ISBN/EAN

www.morlacchilibri.com | 25,00 € 9 788893 926768

ISBN 978-88-9392-676-8

Morlacchi Editore U.P.

C
om

postella
M

orlacchi Editore U
.P.

45
2025



“Compostella” è la rivista scientifica del Centro Italiano Studi Compostellani, un’is-
tituzione di ricerca e studio sulle tematiche legate al pellegrinaggio a Santiago de 
Compostela, fondata a Perugia nel 1982. Le tematiche trattate si riferiscono agli as-
petti storici, letterari, artistici, filosofici, giuridici, economici, sociologici, antropo-
logici in cui il pellegrinaggio jacopeo si è manifestato. Allo stesso tempo è aperta 
a contributi che riguardano la cultura e la civiltà del pellegrinaggio in generale e la 
letteratura di viaggio.
 
Periodicità
La rivista “Compostella” ha carattere annuale.
 
Classificazione
La rivista è inclusa nell’elenco delle riviste scientifiche dell’Area 10 – valido ai 
fini del I quadrimestre ASN 2023-2025 – pubblicato il 16/11/2023 dall’ANVUR, 
Agenzia Nazionale di Valutazione del sistema Universitario e della Ricerca.
 
Libero accesso
La rivista mette a disposizione degli studiosi i risultati delle proprie ricerche at-
traverso la pagina Web www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/compostella. 
Chiunque può accedervi liberamente e gratuitamente.
 
Norme per la presentazione degli articoli
La rivista segue per la pubblicazione degli articoli tutte le norme di valutazione, 
selezione e correzione previste dalle principali riviste scientifiche internazionali.

“Compostella” is the scientific journal of the Centro Italiano Studi Compostellani, 
an institution for research and study on subjects related to the pilgrimage to San-
tiago de Compostela. It was founded in Perugia in 1982. The topics covered relate 
to the historical, literary, artistic, philosophical, legal, economic, sociological and 
anthropological aspects in which the Jacobean pilgrimage has manifested itself. 
At the same time, it is open to contributions on the culture and civilisation of the 
pilgrimage in general and travel literature.

Frequency 
The journal “Compostella” is published annually. 

Classification 
The journal is included in the list of Area 10 scientific journals – valid for the purpo-
ses of the 1st four-year period ASN 2023-2025 – published on 16/11/2023 by AN-
VUR, the National Agency for the Evaluation of the University and Research System.

Open access 



The journal makes the results of its research available to scholars through its website 
www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/compostella. Anyone can access it free of 
charge.
Rules for submission of articles
For the publication of articles, the journal follows all the evaluation, selection and 
correction standards required by the main international scientific journals.

Management and editorial staff 
At the Centro Italiano Studi Compostellani 
Piazza IV Novembre, 6 – 06123 Perugia ITALY 
Tel. 0039. 075 5736381. E-mail: centro.santiago@unipg.it

“Compostella” es la revista científica del Centro Italiano Studi Compostellani, ins-
titución de investigación y estudio sobre temas relacionados con la peregrinación 
a Santiago de Compostela fundada en Perugia en 1982. Los temas tratados se re-
fieren a los aspectos históricos, literarios, artísticos, filosóficos, jurídicos, económi-
cos, sociológicos y antropológicos en los que se ha manifestado la peregrinación 
jacobea. Al mismo tiempo, está abierta a contribuciones relativas a la cultura y a la 
civilización de la peregrinación en general y a la literatura de viaje. 

Periodicidad 
La revista “Compostella” se publica anualmente. 

Clasificación 
La revista está incluida en la lista de revistas científicas del Área 10 – válida a efec-
tos del I cuatrienio ASN 2023-2025 – publicada el 16/11/2023 por ANVUR, la 
Agencia Nacional de Evaluación del Sistema Universitario y de la Investigación.

Acceso libre 
La revista pone a disposición de los estudiosos los resultados de sus investigaciones 
a través de la página Web www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/compostella. 
Cualquier persona puede acceder a ella de forma libre y gratuita.

Normas para la presentación de artículos
Para la publicación de artículos, la revista sigue todas las normas de evaluación, se-
lección y corrección exigidas por las principales revistas científicas internacionales.

Dirección y redacción 
En el Centro Italiano Studi Compostellani 
Piazza IV Novembre, 6 – 06123 Perugia ITALIA 
Tel. 0039. 075 5736381. Correo electrónico: centro.santiago@unipg.it

mailto:centro.santiago@unipg.it


The publications are submitted to an external refereeing process.

Direttore
Jacopo Caucci von Saucken

Direttore responsabile
Laura Marozzi

Comitato scientifico
Presidente

Franco Cardini

Giuseppe Arlotta (Centro Italiano Studi Compostellani); Paolo Caucci von Saucken 
(Centro Italiano Studi Compostellani); Dianella Gambini (Università per Stranieri 
di Perugia); Manuel Castiñeiras (Universidad de Barcelona); Francesco Guidi Bru-
scoli (Università degli Studi di Firenze); Pasquale Iacobone (Pontificia Commissione 
di Archeologia Sacra, Città del Vaticano); Fernando López Alsina (Universidade de 
Santiago de Compostela); Marco Piccat (Università degli Studi di Trieste); Mirko 
Santanicchia (Università degli Studi di Perugia); Inmaculada Solis García (Univer-
sità degli Studi di Firenze); Miguel Taín Guzmán (Universidade de Santiago de 
Compostela); Mario Tosti (Università degli Studi di Perugia).

Comitato di redazione
Lucia Arcifa (Università degli Studi di Catania); Paolo Asolan (Pontificia Università 
Lateranense, Roma); Fabrizio Benente (Università degli Studi di Genova); Rosanna 
Bianco (Università degli Studi di Bari); Francesco Biviano (Centro Italiano Studi 
Compostellani); Anna Sulai Capponi (Università degli Studi di Perugia); Franco 
Cinti (Università degli Studi di Bologna); Luisa D’Arienzo (Università degli Studi di 
Cagliari); Carla Del Zotto (Sapienza Università di Roma); Carlo Donato (Università 
degli Studi di Trieste); Laura Esposito (Università degli Studi Suor Orsola Benin-
casa, Napoli); Dolores Fraga Sampedro (Universidade de Santiago de Compostela); 
Mariny Guttilla (Università degli Studi di Palermo); Marco Lazzari (Università de-
gli Studi di Bergamo); Alfredo Lucioni (Università Cattolica del Sacro Cuore, Mi-
lano); Laura Ramello (Università degli Studi di Torino); Guido Tamburlini (Centro 
Italiano Studi Compostellani).



Questo numero è stato pubblicato con il contributo del Centro Italiano Studi Compostellani

Per le illustrazioni è stata richiesta l’autorizzazione agli aventi diritto. Nel caso di irreperibilità 
si resta a disposizione per regolare eventuali spettanze.

In copertina: San Giacomo consegna un bordone a un pellegrino. Patena attribuita a Tondino 
Di Guerrino e Riguardi d’Andrea (prima metà del XIV sec.), Galleria Nazionale dell’Um-
bria, inv. 1015. 

Redazione e progetto grafico: Martina Galli e Giacomo Sidoni

Direzione e Redazione
Presso il Centro Italiano Studi Compostellani 
Piazza IV Novembre, 6 – 06123 Perugia ITALIA
Tel. 0039. 075 5736381 E-mail: centro.santiago@unipg.it

© 2025 Author(s). 

The authors retain all rights to the original work without any restriction.This is an open access 
peer-reviewed issue edited by Morlacchi Editore, distributed under the terms of the Creative 
Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY-4.0) which permits unrestricted 
use, distribution, and reproduction in any medium, provided you give appropriate credit to 
the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons license, and 
indicate if changes were made. 

Published by Morlacchi Editore, P.zza Morlacchi 7/9, Perugia (Italy)
redazione@morlacchilibri.com | www.morlacchilibri.com
Finito di stampare nel mese di dicembre 2025 presso Logo spa, Borgoricco (PD).

Numero 45 | Anno 2025
Testata regolarmente registrata presso il Tribunale di Perugia n. 3/78 del 30 gennaio 1998.

ISSN (print): 2282-6092
ISSN (online): 3034-8641
ISBN: 978-88-9392-676-8

mailto:centro.santiago@unipg.it


Jacopo Caucci von Saucken

Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 7

Dianella Gambini 

La representación del milagro del ahorcado y del gallo en el Oratorio dei Pellegrini 
de Asís: una lectura escatológico-judicial del fresco de P. A. Mezzastris 	 26

Sara Ferretti

Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali: 
il ruolo dell’Intelligenza Artificiale	 59

Matteo Zoppi

Una fonte anglosassone del Codice callistino. Memorie jacobee nella predicazione 
di Anselmo di Canterbury	 74

Philine Helas

Il San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma	 88

Recensioni

Georgiana Goddard King

M. Taín Guzmán y P. Fra López (Coordinatori), Georgiana Goddard King  
y The Way of Saint James (1920). La primera peregrinación erudita por  
el Camino de Santiago, Akal Ediciones, Madrid, 2024.	 97

Antonella Palumbo

Il Cammino delle anime. San Giacomo e San Michele: due culti a confronto,  
Edizioni Menabó, Ortona, 2023, pp. 362.	 103

Indice



Riti e consuetudini del pellegrino  
 compostelliano

 
Jacopo Caucci von Saucken

Università degli Studi di Firenze 



Jacopo Caucci von Saucken, University of Florence, Italy, jacopo.caucci@unifi.it
Jacopo Caucci von Saucken © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.558

Abstract
Il viaggio del pellegrino si svolge all’interno di un com-
plesso sistema di gesti e segni rituali che lo accompa-
gnano durante tutto il cammino. Il sermone Veneranda 
Dies diciassettesimo capitolo del primo libro del Codex 
callixtinus stabilisce le formule da usare in occasione 
della partenza del pellegrino. La cerimonia consiste 
nella consegna del bordone e della bisaccia secondo 
un rituale che ricorda la vestizione del cavaliere. Il sag-
gio indaga in questo nesso e in altri gesti come l’ab-
braccio al termine del pellegrinaggio della statua roma-
nica di San Giacomo, posta sull’altare della cattedrale. 
Un atto che istaura un legame molto forte tra pellegrino 
e il suo patrono che al ritorno in patria verrà continuato 
attraverso il culto e la nascita di numerose confraterni-
te dedicate a San Giacomo.
Parole chiave: Pellegrinaggio, letteratura di viaggio, let-
teratura odeporica, Santiago de Compostela, bordone, 
bisaccia, baculum, peram, Codex calixtinus.

The pilgrim's journey unfolds within a complex system of 
ritual gestures and signs that accompany him through-
out the journey. The sermon Veneranda Dies, chapter 
seventeen of the first book of the Codex Callixtinus, 
establishes the formulas to be used at the pilgrim's 
departure. The ceremony consists of the handing over 
of the staff and the saddlebag according to a ritual 
reminiscent of the investiture of a knight. The essay ex-
plores this connection and other gestures, such as the 
embrace of the Romanesque statue of Saint James, 
placed on the cathedral altar, at the end of the pilgrim-
age. This act establishes a very strong bond between 
the pilgrim and his patron saint, which, upon his return 
home, will be continued through the cult and the birth 
of numerous confraternities dedicated to Saint James.
Keywords: Pilgrimage, travel literature, Hodeporic liter-
ature, Santiago de Compostela, baculum, peram, Co-
dex calixtinus.

El viaje del peregrino se desarrolla dentro de un com-
plejo sistema de gestos y signos rituales que lo acom-
pañan durante todo el camino.. El sermón Veneranda 
Dies, capítulo diecisiete del primer libro del Códice 
Calixtino, establece las fórmulas que deben emplear-
se antes de la salida del peregrino. La ceremonia con-
siste en la entrega del bordón y la alforja según un 
ritual que recuerda a la investidura de un caballero. 
El ensayo explora esta conexión y otros gestos, como 
el abrazo, al final de la peregrinación, a la estatua ro-
mánica de Santiago, colocada en el altar de la cate-
dral. Este acto establece un vínculo muy fuerte entre 
el peregrino y su santo patrón, que, a su regreso a 
casa, continuará a través del culto y el nacimiento de 
numerosas cofradías dedicadas a Santiago.
Palabras clave: Peregrinación, literatura de viajes, li-
teratura odeporica, Santiago de Compostela, baculum, 
peram, Codex calixtinus.

Jacopo Caucci von Saucken è professore aggregato 
dell’Università degli Studi di Firenze. Ha insegnato all’U-
niversità degli Studi di Perugia. È membro del Comitato 
Internazionale degli Esperti del Cammino di Santiago 
e del Centro Italiano Studi Compostellani. È direttore 
del CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei 
Pellegrinaggi). I suoi interessi di ricerca vertono princi-
palmente sulle tematiche dei pellegrinaggi, della lette-
ratura odeporica e della letteratura di viaggio.

Jacopo Caucci von Saucken is an adjunct professor 
at the University of Florence. He taught at the University 
of Perugia. He is a member of the International Com-
mittee of Experts of the Camino de Santiago and of the 
Italian Center for Compostella Studies. Is the director 
of CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei 
Pellegrinaggi). His research interests mainly focus on 
the topics of pilgrimages, odeporic literature and travel 
literature.

Jacopo Caucci von Saucken es profesor agregado en 
la Universidad de Florencia. Enseñó en la Universidad 
de Perugia. Es miembro del Comité Internacional de 
Expertos del Camino de Santiago y del Centro Italiano 
de Estudios Compostelanos. Es director del CISCUP 
(Centro Internazionale Studi e Culture dei Pellegrinag-
gi). Sus intereses de investigación se centran princi-
palmente en los temas de peregrinaciones, literatura 
odepórica y literatura de viajes.



La vita del pellegrino è scandita da necessità concrete, ma anche da momenti 
simbolici ed emblematici che danno il senso e la struttura “ideologica” al suo 
pellegrinaggio. Fattori di carattere pratico, gesti e segni specifici si mescolano e 
accompagnano il pellegrino durante tutto il viaggio. Fin dalla partenza. 

Nel sermone Veneranda Dies1, nel diciassettesimo capitolo del primo libro 
del Codex Calixtinus2, troviamo  in maniera esplicita e chiara  il rituale da usarsi 
quando ci si mette in cammino. Una cerimonia che resterà sostanzialmente 
immutata durante molti secoli e addirittura ripresa ai nostri giorni da alcune 
confraternite di pellegrini compostellani.

In realtà si tratta di un adattamento alle esigenze del pellegrinaggio ad limi-
na Sancti Jacobi di una serie di preghiere pro fratribus in via dirigendis che già 
erano presenti in alcuni messali del secolo VIII. Dopo l’anno mille iniziano ad 

1  J. Caucci von Saucken, Il Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pellegrinag-
gio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega. 
2  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3 voll., Santiago de Com-
postella 1944; Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, 
Santiago de Compostela 1998. Si vedano anche Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traducción al 
castellano de A. Moralejo, C. Torres, J. Feo, edición revisada por J.J. Moralejo y M.J. García Blanco, San-
tiago de Compostela 20042 (1a ed. 1951, rist. 1992, 1998) e Il Codice callistino. Edizione italiana integrale 
del Codex calixtinus – Liber Sancti Jacobi (sec. XII), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008. Abbreviamo Il Codice callistino. 

Fig. 1. Benedizione del bordone e della scarsella, Pontificale Romano di Vienne 
(fine sec.XV), Lione, Bibliothèque municipale, ms 565.



10 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

applicarsi con sempre maggiore frequenza anche ai pellegrini che si mettevano 
in cammino, come nelle Benedictiones episcopales pro iter agentibus del Ponti-
ficale Salisburgense (1022) o come la Benedictio super fustes id est super baculos 
iter agentium ver super capsellas eorum del Rituale Rhenaugiense (1100-1150)3. 

Vázquez de Parga riproduce  in Las peregrinaciones a Santiago de Composte-
la un Ordo ad sportas dandas his qui peregrinandi sunt   trascritto da un rituale 
monastico del monastero di San Cugat del Vallés, predisposto  per coloro che 
volevano andare in pellegrinaggio verso i principali santuari della cristianità, in 
particolare a chi si dirigeva ad limina Sancti Sepulcri, aut Sancti Iacobi, aut Sancti 
Ilari, vel aliorum  sanctorum, seguito da una Benedictio crucis destinata a colo-
ro che, crucisignati,  sono in procinto di partire per Gerusalemme4. Lo stesso 
rituale si ritrova nel pontificale romano-germanico di Mainz dell’XI secolo in 
cui è prevista la “benedictio super capsellas et fustes” e la loro consegna “ in 
signum peregrinationis” 5.

Il rito, definito a volte come Benedictio perarum et baculorum, è stato studia-
to attentamente anche da Robert Plötz che  ne individua alcune rappresenta-
zioni iconografiche nel mondo tedesco, dove è lo stesso San Giacomo, in veste  
di Pater peregrinorum,  che “inizia” al pellegrinaggio i propri fedeli. L’Apostolo 
vi è raffigurato nell’atto di consegnare ai pellegrini la bisaccia e il bordone come 
nel caso del bassorilievo del convento agostiniano di Mainz6. 

Un gesto simile lo troviamo raffigurato in una patena del XIV secolo, già 
presente nella Basilica di San Domenico di Perugia ed oggi esposta presso la 
Galleria nazionale dell’Umbria7. L’opera di grande impatto icnografico, rinve-
nuta casualmente sotto il pavimento della basilica, è stata realizzata prima del 

3  Oltre a questi casi, altri se ne possono incontrare in Usuarium. A Digital Library and Database for the 
Study of Latin Liturgical History in the Middle Ages and Early Modern Period. Sub voce Pilgrimage. 
4  L.vázquez De Parga, J.m. Lacarra, J. Uría Ríu, Las Peregrinaciones a Santiago de Compostela, 3 
voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, III, p.148.
5  G. Arlotta, Il bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei pontificali medievali (secc.X-
XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26. Arlotta che segue l’evoluzione del rituale di partenza, 
dalle forme più generiche per chiunque si mettesse in viaggio fino a quelle specifiche per i pellegrini, 
sottolinea come la benedictio peregrinorum venisse impartita anche a coloro che partivano armati per la 
Terrasanta, in quanto acquisivano la condizione e lo status di pellegrini: “ Per i pellegrini ‘qui uadunt Ie-
rusalem’, assieme al bordone e alla scarsella, il rito contempla la consegna di una piccola croce “in signum 
peregrinationis’ e la promessa che, giunti alla sacra meta, anche loro come tutti i pellegrini otterranno la 
‘remissionem omnium peccatorum’. Non mancano ovviamente i pontificali contenenti formule di be-
nedizioni di strumenti di guerra: benedictio vexilli, benedictio ensis, benedictio ensis noviter succinti”(p.23). 
6  R. Plötz, Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beiträge zu der Ikonographie des 
Hl. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskultur und Heimat. Fest. für Josef Dünninger, a cura di 
D. Harmening e E. Wimmer, Würsburg 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribución a 
iconografía de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre o camiño de Santiago, a cura di 
Vicente Almazán, Vigo 1992, pp.217-261.
7  Galleria Nazionale dell’Umbria, inv. 105.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 11

Fig. 2. San Giacomo distribuisce bordoni e scarselle ai pellegrini in 
partenza, Mainz, Diözesan und dommuseum, inv. Ps.120.



12 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

1326 dal celebre orafo senese Tondino di Guerrino8. Qui è sempre San Gia-
como che consegna ad un pellegrino il bordone. L’appartenenza al mondo del 
pellegrinaggio viene ribadita da una piccola conchiglia, incisa sullo smalto, tra 
San Giacomo e il pellegrino inginocchiato. 

Nel Veneranda Dies la formula del rituale di partenza dei pellegrini viene 
espressa con estrema chiarezza e se ne spiegano gesti e significato. Il rito consi-
ste nella consegna al pellegrino degli oggetti che maggiormente lo identificano 
quali sono appunto la bisaccia e il bordone che, oltre ad essere oggetti pratici 
per il viaggio e comuni ad ogni viandante, acquisiscono nel contesto del pelle-
grinaggio uno specifico valore simbolico.

Il testo latino è, nella sua concisione, estremamente chiaro ed evidenzia gli 
oggetti essenziali della cerimonia:

In nomine Domini nostri Ihesu Christi, accipe hanc peram, habitum peregrinacionis tue, 
ut bene castigatus et emendatus pervenire merearis ad limina sancti Iacobi, quo pergere 
cupis, et peracto itinere tuo ad nos incolumis cum gaudio revertaris, ipso prestante qui vivit 
et regnat Deus in secula seculorum. Amen9.

Dopo questa formula che corrisponde concettualmente a quella di altri te-
sti liturgici, tranne per il fatto che qui si specifica come unica meta Santiago 
de Compostela, il Sermone si dilunga in una estesa spiegazione sul significato 
della bisaccia. Innanzitutto ne chiarisce i vari nomi con la quale viene indicata 
nelle diverse lingue:  Scarsella, dice, la chiamano gli italiani, sporta  i provenzali, 
ysquirpa  i francesi. Quindi la descrive materialmente: deve essere fatta di pelle 
d’animale, deve essere stretta e non chiusa da legacci.

Aggiunge poi  l’interpretazione simbolica, che ci ricorda le finalità per le 
quali è stato composto il Codex calixtinus, che sono quelle di divulgare il culto 
dell’Apostolo Giacomo, di promuovere il pellegrinaggio alla sua tomba e di 
spiegarne modalità, valori e significato. 

Il testo à esplicito:

È un sacchetto stretto, realizzato con la pelle di un animale morto, la cui estremità supe-
riore è sempre aperta, non chiusa da legacci. Le dimensioni ridotte della bisaccia indicano 
che il pellegrino, confidando nel Signore, non deve portare con sé altro se non una piccola 
e modesta quantità di denaro. È realizzata con la pelle di un animale morto perché lo 
stesso pellegrino deve mortificare la carne afflitta dai vizi e dalle concupiscenze, soffrendo 

8  Cfr. F. Santi, Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia, in “Bollettino d’arte”, s. 
4, XL (1955), pp. 354-385;  M. Santanicchia, Il committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea 
Riguardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118, pp. 149-151.
9  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 
2, p. 91.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 13

Fig. 3. San Giacomo consegna un bordone a un pellegrino. Patena, attribuita a Tondino Di Guer-
rino e Riguardi d’Andrea (prima metà del XIV sec.), Galleria Nazionale dell’Umbria, inv. 1015. 



14 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

la fame, la sete, i digiuni prolungati, il freddo, la nudità, le umiliazioni e la fatica. Non è 
stretta da lacci, ma la sua imboccatura è sempre aperta con allusione al fatto che il pelle-
grino deve prima dividere i propri averi con i poveri e dopo, quindi, dev’essere pronto a 
ricevere e a donare10.

Nell’ exinde paratus ad accipiendum et paratus ad dandum  debet esse11, con 
cui si conclude l’esegesi simbolica della bisaccia, troviamo il senso e la rilevanza 
che si vogliono attribuire al pellegrinaggio compostellano. Valori che l’intero 
codice esalta, come vediamo ad esempio nel secondo libro contenente i mira-
coli ritenuti esemplari e che nella loro scelta mostrano quali siano i principi 
valoriali del Codice. Tra questi quello detto dei trenta lorenesi, in cui si elogia 
la solidarietà tra pellegrini, un tema che darà origine ad una vasta tradizione 
iconografica e letteraria diffusa in tutti i paesi d’Europa12. 

Il rituale continua con una seconda formula dedicata alla consegna del bor-
done:

Item, cum baculum ei damus, sic dicimus: Accipe hunc baculum sustentacionem itineris 
ac laboris ad viam peregrinacionis tue, ut devincere valeas omnes catervas inimici, et per-
venire securus ad limina sancti Iacobi, et peracto cursu tuo ad nos revertaris cum gaudio, 
ipso annuente qui vivit et regnat Deus per omnia secula seculorum. Amen13.

Come nel caso della bisaccia, viene data la spiegazione del significato 
dell’oggetto, in questo caso del baculum, come viene definito il bordone nel 
testo latino. Questo dal momento che viene consegnato al pellegrino, diviene 
quasi pedem  tercium, in quanto incarna – si spiega – la fede nella Santissima 
Trinità.  Serve inoltre per difendersi dagli attacchi dei lupi e dei cani randagi 
ai quali egualmente si attribuisce una raffigurazione simbolica, in quanto rap-
presentano le tentazioni del demonio. Per questo il pellegrino deve affrancare 

10  Il Codice callistino, p. 219. 
11  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 
2, p. 91.
12  Nel quarto miracolo del Liber miracolurum del codex calixtinus si esplicita che il valore della soli-
darietà e dell’aiuto reciproco deve vigere tra i pellegrini. La storia miracolistica narrata corrisponde 
apertamente a tale proposito. Il racconto è semplice e chiaro: prima di intraprendere il pellegrinaggio 
un gruppo di trenta lorenesi stringe un patto di reciproca assistenza e fedeltà. Durante il viaggio un 
pellegrino si ammala ed inizialmente viene assistito ed aiutato, ma peggiorando la sua salute, alla fine 
viene abbandonato. Da tutti meno che da uno di loro che si presta ad aiutarlo a continuare il cammino. 
Giunti al valico di Cize il pellegrino infermo muore. Ma San Giacomo, che non abbandona mai i suoi 
devoti, appare su un bianco cavallo e in una sola notte li trasporta a Santiago. Giunti a destinazione 
l’Apostolo invita il pellegrino a seppellire lo sfortunato compagno di viaggio e a dire agli altri, qualora 
li avesse incontrati, che avendo disatteso una delle regole fondamentali del pellegrinaggio, la loro visita 
non è gradita. 
13  Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 2, 
p. 91.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 15

la propria mente dalle suggestioni diaboliche ed allontanarsi dalle tentazioni14. 
Per ottenere ciò deve liberarsi dai propri peccati attraverso la confessione. 

Questo rito rimane sostanzialmente identico fino ai nostri giorni15, anche 
se con il tempo tende ad arricchirsi della consegna di tutti gli altri oggetti ed 
indumenti del pellegrino, divenendo una vera e propria vestizione rituale, della 
quale non è estranea l’eco della investitura cavalleresca. In entrambi i casi si as-
sumono rispettivamente le vesti, o di cavaliere o di pellegrino, in una cerimonia 
in cui viene esaltato il loro valore simbolico.

Una delle descrizioni più complete del rituale della vestizione del pellegrino 
ci viene dato ancora molti secoli dopo, alla metà del Settecento, da Nicola Al-
bani nel suo famoso viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia:

Onde avendo già parlato col Padre Rettore, che far dovevo Io il Viaggio di S. Giacomo di 
Galizia, ed il medesimo mi disse già la maniera come Io far dovevo, che in un primo ci 
voleva la Messa nella propria Cappella di S. Giacomo, come Io già sborzai 10 carlini per 
Celebrare detta Messa, poi il medesimo Rettore mi confessò, ed il medesimo uscì con la 
Messa in detta Cappella di S. Giacomo, che lì doveva Io comunicarmi e far la funzione di 
vestirmi da Peregrino, che mi diede l’ordine di tener preparati tutti l’Arnesi Peregrineschi 
che nella Communione mi dovevo Vestir, come già Io stavo genuflesso à piedi dell’Altare, 
che nel tempo già della Communione mi fece pigliar l’Abito da Peregrino accomodato 
come fusse un Camiso che alle volte si mette il Sacerdote quando si veste per dir Messa, e 
tutto il rimanente stava in terra su del gradino dell’Altare che solo l’Abito avevo su delle 
mie braccia, che prima di comunicarmi si voltò il Sacerdote, e lesse tutto quello che legger 
si doveva con un altro Messale, e mi diede la Santa Benedizzione con l’acqua santa à me, 

14  Il Codice callistino, p. 219: “Quanto al bordone, che il pellegrino riceve come se fosse una terza gamba 
sulla quale appoggiarsi, esso rappresenta la fede nella santissima Trinità, nella quale si deve perseverare. 
Il bordone aiuta l’uomo a difendersi dai lupi e dai cani. Il cane ha l’abitudine di abbaiare contro l’uomo, 
il lupo di divorare gli agnelli. Il cane e il lupo rappresentano il diavolo in quanto seduttore del genere 
umano. Da una parte, infatti, il demonio abbaia all’uomo quando con il latrato delle sue diaboliche sug-
gestioni incita l’animo umano a peccare ; dall’altra, invece, lo morde come un lupo allorché spinge il suo 
corpo a peccare e poi, a causa della sua vita divenuta ormai peccaminosa, gli divora l’anima con le sue 
fauci voraci. Per questo motivo, consegnando il bordone al pellegrino, dobbiamo esortarlo a purificarsi 
dalle sue colpe con la confessione, e a proteggere il suo cuore e le sue membra ricorrendo frequentemen-
te al simbolo della santa Trinità contro gli inganni e le illusioni demoniache”. 
15  Si Veda ad esempio la descrizione che ne fa Padre Lorenzo nel poemetto che descrive il suo pellegri-
naggio a Santiago compiuto pochi anni prima del 1472, data ante quem. Anche in questo caso ci ricorda 
i riti di partenza:

Quel dì che vuoi pigliare il chamino
Alla Chiesa bordone e tasccha porta
Quivi udirai l ’uficio divino
Ivi chonfessa co’ mente achortta
A comunicaharti abbi il cor fino...

In G. Scalia, Il Viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bibliothèque Nationale 
di Parigi), in Il Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), Università degli Studi di Perugia, Perugia 1985, 
p. 327. 



16 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

e tutti l’Arnesi Peregrineschi che portar dovevo addosso con Nome del Padre, Figliolo, e 
Spirito Santo, e con le proprie mani il sacerdote mi pose l’Abito da Peregrino addosso, ed 
immediatamente mi cibò col Sacro Pane della Santa Communione…16.

Fig. 4. Benedizione di Nicola Albani in partenza per Santiago. Disegno acquarellato in N. Albani, Viaggio da 
Napoli a San Giacomo di Galizia (1743).

16  N. Albani, Viaje de Nápoles a Santiago de Galicia, edición y versión castellana de I. González, Edilá 
Edición / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con la trascriziione del testo italiano: Viaggio da Napoli 
a San Giacomo di Galizia, I, p.31.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 17

Definite quindi le caratteristiche rituali che iniziano il pellegrino al cammi-
no, il Veneranda dies completa il quadro della preparazione ricordando che il 
pellegrinaggio deve essere intrapreso con il cuore puro e libero da pesi, senza 
legami o condizionamenti con il mondo che si abbandona per un così lungo 
periodo.

Occorre infatti perdonare coloro che lo hanno ingiuriato, placare tutti i ran-
cori che albergano nel suo cuore, chiedere il permesso ai soggetti e alle persone 
a cui è legittimamente legato: al proprio signore ecclesiastico e alla propria 
famiglia. Comportamenti sui quali si stabiliranno delle regole precise. 

Dovrà inoltre disporre i propri beni come se fosse in procinto di morire 
durante il viaggio, poi dovrà comportarsi onestamente, ascoltare la messa non 
tutti i giorni ma perlomeno la domenica, condividere i rischi e risorse con gli 
altri pellegrini, allontanarsi dalle parole oziose e dalle tentazioni della carne, dal 
vizio, ed in particolare dalle ubriacature a cui viene dedicato un lungo paragra-
fo dove vengono descritte le conseguenze dannose con esempi reali o tratti da 
fonte bibliche e patristiche. Soltanto in questo modo – conclude il Sermone – il 
cammino sarà profittevole per l’anima e il corpo del pellegrino.

Sulla vestizione del pellegrino non possiamo non notare somiglianze molto 
strette con quella del cavaliere. Il contesto è diverso ma il senso del rituale 
è il medesimo. Ed anche l’epoca in cui prendono forma è la stessa. Occorre 
spogliarsi dell’abito vecchio del peccato e attraverso la nuova veste, ammoniti 
dal significato simbolico degli oggetti che vengono consegnati, avviarsi ad una 
metanoia personale e ad una vita rinnovata.

L’Adoubement del cavaliere segue lo stesso schema17. In realtà se guardiamo 
bene, i due sistemi di valori desunti dalla vestizione del pellegrino e dall’ad-
dobbamento del cavaliere, ruotano intorno ai due pilastri dell’etica medievale: 
la fides e la caritas. La fede sulla quale il pellegrino deve appoggiarsi per com-
piere il suo viaggio viene indicata dal bordone, mentre la carità è simboleggiata 
dalla scarsella sempre aperta per dare e per ricevere. Lo stesso postulato era 
rappresentato nelle armi del cavaliere che erano legittimate ad essere usate solo 
nella difesa della fede e nella protezione dei pauperes, dei poveri e dei biso-
gnosi. L’Ordine di San Giovanni di Gerusalemme detto poi di Rodi e di Malta 
riassume questi concetti nel proprio lemma della tuitio fidei e dell’ obsequium 
pauperum.. 

Altre consonanze sono date dal viaggio lontano dalla propria casa, dalla 
ricerca che è mistica Quête dei romanzi di cavalleria e ricerca ad limina di un 
lontano e prezioso corpo santo per i pellegrini; obbiettivi e mete da raggiungere 
entrambi superando difficili prove e gravi difficoltà. In fondo il Santo Graal a 

17  F. Cardini, Alle radici della cavalleria medievale, Il Mulino, Bologna, 2014.



18 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

cui tendono i cavalieri è una reliquia così come quelle contenute nei santuari 
verso i quali si dirigono i pellegrini.

D’altronde molti pellegrini sono anche cavalieri; la letteratura odeporica ne 
è ricca di esempi. Infatti, era costume inviare il giovane cavaliere ad un santua-
rio lontano, come Santiago o Gerusalemme. Lo scopo era quello di completare 
la sua formazione attraverso un viaggio –il cosiddetto Ritterfahrt – che portava 
a conoscenze di popoli ed usanze straniere utili alla sua crescita interiore ed 
esperienziale18. È documentata l’abitudine di lasciare il proprio scudo recante 
lo stemma familiare, appeso alle mura della cattedrale di Santiago. 

18  P. Caucci von Saucken. Pellegrinaggio e cavalleria in “Quaderni Stefaniani”, XIX (2000), p. 299: 
“Il pellegrinaggio cavalleresco diviene molto frequente a partire dal XV secolo. Una delle più antiche 
relazioni di viaggio si deve a Nompar II, Signore di Caumont de Castelnau, seguito pochi anni dopo 
dal patrizio tedesco Peter Rieter, dal pittore fiammingo Juan van Eick, dal conte Ulrich von Cilli, nipote 
dell’Imperatore Sigismondo. D’altronde era costume, soprattutto nel mondo tedesco, far compiere al 
giovane cavaliere, in procinto di assumersi le responsabilità del feudo paterno, un ultimo viaggio per il 
mondo in genere collegato con un pellegrinaggio in Terrasanta o a Santiago, che noi conosciamo come 
Ritterfahrt, o come Kavalierstour. In questa ottica possiamo considerare tali i viaggi a Santiago di un 
Sebastian Islung o di un Hrnold von Harff che si fa rappresentare con il suo stemma nei luoghi santi che 
ha visitato: Mont-Saint Michel, Santiago, Roma, Santa Caterina del Sinai, Gerusalemme. Tra le abitu-
dini di molti cavalieri soprattutto tedeschi vi era quello di far dipingere il proprio stemma in pergamena 
e di appenderlo poi, una volta giunti a Santiago, alle pareti della cattedrale. Dall’Italia partono diversi 
principi della casa d’Este, sempre assai devota a San Giacomo, e, tra gli altri, Cosimo III dei Medici con 
un gran seguito di cortigiani ed amici”.

Fig. 5. Ladoubement d’un chevalier. Bibliothèque nationale de France, ms. Français 343.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 19

Al suo arrivo a Santiago, il pellegrino viene accolto da una serie di riti e con-
suetudini, come ci ricorda molto bene ancora Robert Plötz: “El peregrino entra 
en la Catedral, se acerca al Retablo Mayor, recibe indicaciones e instrucciones 
de las ordenanzas y toma contacto directo con la representación del Apóstol 
que se encuentra encima de la tumba, donde se supone que descansa en com-
pañía de dos discípulos. Desde la reforma de la Catedral, este contacto físico 
se puede realizar bajo la forma de la “apreta”. Allí, con este acto, el peregrino 
culmina su peregrinación. Se somete a los ritos y normas que realizan todos los 
peregrinos en el “Santo Lugar”, pasa la noche en vela (“incubatio”) y oración, 
recibe la penitencia, se le conceden las indulgencias, comulga en la misa del pe-
regrino y se le entrega la Compostela, expedida en su nombre, que le servirá de 
justificante a su llegada a casa, cambia allí su ropa y sus zapatos, utensilios que 
se ofrecen a menudo gratuitamente al peregrino, quemando los trapos viejos, 
como se supone, en una sartén en el tejado de la Catedral…”19. 

Se ci soffermiamo sull’apreta, sull’abbraccio che il pellegrino rivolge alla 
statua romanica di San Giacomo, a cui si accede attraverso un stretta scalina-
ta posta dietro l’altare maggiore, possiamo osservare come questo gesto, oltre 
all’evidente valore affettivo e devozionale, possiede una forte valenza rituale. Il 
pellegrino riconosce la protezione ricevuta durante il cammino, ma riafferma lo 
speciale rapporto personale, che l’unisce all’Apostolo. Un legame che in molti 
documenti lo fa definire con una linguaggio di tipo cavalleresco Herr Sanctiago, 
Señor Santiago, Monsegneur Saint Jacques, o come dice Dante, Barone : “Mira, 
mira: ecco il barone per cui là giù si vicita Galizia”20. In effetti il rapporto tra 
pellegrino compostellano e il suo santo protettore è molto stretto e configura 
una relazione quasi feudale. Il pellegrino indossa le insegne del suo patrono, ne 
proclama il potere, giunto a Santiago lo abbraccia devotamente e tornato in pa-
tria continua ad onorarlo in confraternite che portano il suo nome. Addirittura 
post mortem la sua anima anela ad essere accompagnata nell’ultimo viaggio, 
verso l’estremo Giudizio dal suo Signore e Protettore, che lo aiuterà a superare 
ardue prove21. Dal suo advocatus22, come viene più volte definito nel Callistino, 
certo che non verrà mai abbandonato. 

L’abbraccio alla statua è attestato fin dal XIII secolo ed è continuata fino 
ai nostri giorni23. Nel tempo ha avuto delle varianti come quella descritta nella 

19  R. Plötz, El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad Limina”, 3(2012), p.171.
20  Paradiso, XXV, vv.17-18.
21  L. M. Lombardi Satriani, M. Meligrana Il ponte di San Giacomo, Sellerio Edizioni, Palermo 
1996.
22 F. Puy Muñoz, Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il cammino di Santiago. Una 
dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30 
settembre 1984) a cura di L. Gai, Napoli 1987, pp. 57-92.
23  M. Rodríguez, in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apóstol. : “Se ha relacionado, en todo caso, con la 
parte de la Epístola de Santiago, atribuida a Santiago el Justo (s. I), en la que se considera bienaventura-



20 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 6. L’abbraccio dei pellegrini alla statua di San Giacomo. Particolare del cartulario de 
l’hôpital Saint-Jacques (1489 c.). Tournai, Bibliothèque de la Ville, ms.27.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 21

relazione ufficiale del viaggio Cosimo III dei Medici da Lorenzo Magalotti “...
la folla vi è così grande e continua, che ad ogn’ora del giorno vi è gente, che si 
esercita con simil funzione essendovi di quegli che non contenti né di uno, né 
di due, né di tre ripetono dieci e quindici abbracciamenti in diverse parti della 
persona ora stringendogli il collo or le spalle or la cintura secondo che l’impeto 
o piuttosto la frenesia di lor tenera devozione li consiglia...”24. 

Anche Gian Lorenzo Buonafede Vanti lo racconta con emozione : “…ivi 
con le lagrime agli occhi stetti un gran pezzo avanti l’Altare di S. Giacomo; poi 
ascesi, come tutti fanno, la scala dopo il medesimo Altare, ed abbracciai la sua 
Statua. Il costume sì de’ paesani, come de’ Pellegrini, sì è d’abbracciare questa 
statua, essendovi Indulgenza, porvi il cappello in capo, la mantellina propria 
alle spalle, overo la cappa, cioè ‘l ferraiuolo”25. 

I pellegrini, soprattutto tedeschi erano soliti invece porsi sulla testa una co-
rona appesa sopra la statua, a significare il coronamento del difficile e lungo 
viaggio. Un rito descritto a volte come coronatio peregrinorum e che viene ricor-
dato in vari racconti odeporici come fa Arnold von Harff26. 

Tra le consuetudini informali vanno considerate anche quelle tradizioni che 
il pellegrino compie lungo il cammino e in particolare all’arrivo a Santiago. 
Tra queste anche se discusse nelle origini, nella frequenza e nel significato, è 
stato ritenuto un rito di purificazione la lavanda del corpo e delle parti intime 
che il pellegrino compiva prima di giungere a Santiago. Il Callistino ne parla 
esplicitamente: “ In una zona molto boscosa, a circa due miglia dalla città di 
San Giacomo vi è poi un fiume soprannominato Labacolla (lavamentula, dice 
il testo latino), poiché nelle sue acque i pellegrini giunti dalla Francia e diretti 
a San Giacomo non soltanto lavano le loro parti intime, ma anche, per amore 

do “el hombre que persevera, porque tras resistir la prueba recibirá la corona de vida prometida por Dios 
a los que aman’. También se vincula este rito con la legendaria Historia de Turpín (s. XII), en la que el 
apóstol Santiago le promete al emperador franco-alemán Carlomagno que pedirá a Dios una corona 
celeste para él por el esfuerzo de liberar su sepulcro y abrir un camino hasta los confines de occidente. 
Se cree que este ritual pudo durar hasta principios del siglo XVIII, cuando sucumbe a las nuevas obras 
del altar mayor, que cambiaron por completo la imagen de la estatua de Santiago. En ese momento el 
número de peregrinos alemanes se había reducido casi por completo. De la famosa corona, que todavía 
aparece en un inventario de la catedral a mediados del siglo XVII, nunca más se supo. Algún peregrino, 
como el germano Arnold von Harff (1499), observó el ritual en la catedral compostelana y lo cita al 
revés, es decir, en su relato es el peregrino el que toma la corona en su mano y la coloca sobre la cabeza 
de Santiago”.
24  El viaje del Príncipe Cosimo dei Medici por España y Portugal, a cura di P. Caucci von Saucken, Xunta 
de Galicia, Santiago de Compostela 2004, p.312.
25  G. L. Buonafede Vanti, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e 
Finisterrae, a cura di G Tamburlini, Edizioni Università di Trieste 2004, p. 80. 
26  Il testo in traduzione francese in Le voyage à Compostelle du Xe au XXe siècle, a cura di Adeline Ruc-
quoi, Françoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018, p.328: “Sur sa tête se 
trouve une couronne d’argent que le pèlerin qui montent par-derrière la statue se mettent sur la tête, ce 
qui donne l’occasion aux habitants d’ici de ce moquer de nous autres Allemands”. p. 328. 



22 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

dell’apostolo, si ripuliscono delle sozzure del corpo dopo essersi, svestiti”27. 
Successivamente troviamo solo rare fonti che lo confermano come nel Viaggio 
in Ponente di Domenico Laffi, il quale giunto in prossimità di Santiago seppur 
senza specificare il luogo, ricorda “Seguitassimo avanti, fin giungendo ad una 
fonte, dove ci rinfrescassimo bene, mutandoci gli habiti, perché sapevamo esser 
vicini a San Giacomo”28. 

Più concrete e testimoniate sono le preghiere che i pellegrini recitano sul 
Monte del Gozo, ormai in vista della cattedrale: “Partiti da questa fonte, – con-
tinua Laffi – salimmo per spatio di meza lega, giungendo in cima d’una mon-
tagnola che si chiama il Monte del Gaudio, ove scoprimmo il tanto sospirato 
e bramato San Giacomo, distante meza lega in circa. Subito scopertolo, met-
tendoci in ginocchio e per grande allegrezza, ci cadero da gli occhi le lagrime 
e cominciammo a cantare il Te Deum, ma detto due o tre versetti e non più, 
che non potevamo pronunciar parole per la copia delle lagrime che abbondanti 
scaturivanci da gli occhi, con una tal compassione che il cuore legavaci e li con-
tinui singhiozzi ci fecero trattenere dal canto, fin tanto che, sfogati dal pianto 
che poscia cessato, ritornassimo alla pronuncia del cominciato Te Deum, e così 
cantando, continuammo a discendere fin che arrivammo nel borgo. Qual è bello 
e grande e si fabrica di continuo. Finito detto borgo, arrivassimo alla Porta”29. 

La stessa suggestione e lo stesso Te deum, li troviamo nel racconto di Buona-
fede Vanti che giunge a Santiago dalla parte opposta avendo seguito il cammino 
portoghese : “Dopo un miglio giunti in un alto Colle vedessimo la Città di Com-
postella; e quì dato in un gran pianto per l’allegrezza d’esser ormai arrivato al 
mio tanto bramato fine, passato un tempestoso Mare, Monti, e Colli, mi gettai 
inginocchioni, e diedi principio al ‘Te Deum Laudamus’, in rendimento di gra-
zie al mio Santo, e Glorioso Appostolo Giacomo…”30. 

Il contesto rituale e simbolico non si riferisce solo alla partenza e all’arrivo a 
Santiago. Accompagna il pellegrino per tutto il viaggio, invitato dall’imperativo 
Visitandum est del quinto libro, sempre del Codex callixtinus, che gli indica i 
corpi santi da visitare e le devozioni da compiere durante il pellegrinaggio31. 

Munito di “Compostela”, il documento che attestava il compimento del suo 
viaggio fino alla tomba dell’apostolo Giacomo e dopo aver raccolto le conchiglie 

27 Il Codice callistino. p. 467.
28  D. Laffi, Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione e note a cura di A.S. 
Capponi, Università degli Studi di Perugia – E.S.I., Perugia – Napoli 1989, p.198. 
29  Ivi, pp.198-199.
30  G. L. Buonafede Vanti, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e 
Finisterrae, cit., p.79.
31  Si veda Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso internacional 
de Estudios Jacobeos, Xunta de Galicia, 2005. 



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 23

sulle spiagge dell’Atlantico, o averle acquistate nelle numerose botteghe che cir-
condavano la cattedrale, il pellegrino imprendeva il cammino di ritorno. Se ne 
aveva i mezzi avrebbe comprato anche oggetti in azabache, il prezioso materiale 
con cui venivano fatte statuette del santo, amuleti, placchette da applicare sulle 
vesti.

Giunto a casa il viaggio si concludeva con cerimonie di ringraziamento, come 
la “benedictio pro fratribus redeuntibus”32. Il desiderio di conservare la memo-
ria di un’esperienza così impegnativa spingeva poi frequentemente il pellegrino  
ad entrare in una delle numerose confraternite di pellegrini  composta da coloro 
che erano andati in pellegrinaggio a Santiago, come quella di illorum euntium ad 
ecclesiam S. Iacobi de Galitia, o che visitaverunt eius ecclesiam di Assisi33.

32  Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Liturgia Romana vetus tria sacramentaria complectens 
scilicet, Gelasianum, et antiquum Gregorianum, Tomo II,Venezia 1749, p. 198.
33  P. L. Meloni, Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in Il Pellegrinaggio a Santiago de Com-
postela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 
1983), a cura di G. Scalia, Perugia 1985, p.179.

Fig. 7. Il ritorno del pelle-
grino. Stampa popolare, 
fine XIX sec. Collezione 
privata.



24 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia 

Albani N., viaje de Nápoles a Santiago de Galicia, edición y versión castellana 
de I. González, Edilá Edición / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con 
la trascrizione del testo italiano:Viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia.

Arlotta G., Il bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei 
pontificali medievali (secc.,X-XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26.

Buonafede Vanti G.L., Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Si-
gnora della Barca e Finisterrae, a cura di G. Tamburlini, Edizioni Università 
di Trieste 2004.

Cardini F., Alle radici della cavalleria medievale, Il Mulino, Bologna, 2014.

Caucci von Saucken J., Il Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Sen-
so e valore del pellegrinaggio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de 
Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega.

Caucci von Saucken P., Pellegrinaggio e cavalleria, in “Quaderni stefaniani”, 
XIX (2000), p.299. 

Codice callistino (Il). Edizione italiana integrale del Codex calixtinus – Liber 
Sancti Jacobi (sec. XII), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008.

Laffi, D. Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione 
e note a cura di A.S. Capponi, Università degli Studi di Perugia – E.S.I., 
Perugia – Napoli 1989.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3 
voll., Santiago de Compostella 1944.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. 
Santos Noia, Santiago de Compostela 1998.

Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traducción al castellano de A. Moralejo, 
C. Torres, J. Feo, edición revisada por J.J. Moralejo y M.J. García Blanco, 
Santiago de Compostela 20042 (1a ed. 1951, rist. 1992, 1998)

Lombardi Satriani L.m., Meligrana M,, Il ponte di San Giacomo, Sellerio Edi-
zioni, Palermo 1996.

Meloni P.l., Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in Il Pellegrinaggio 
a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Scalia, 
Perugia 1985.

Paradiso, XXV, vv.17-18.



J. Caucci von Saucken | Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano	 25

Plötz R., Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beiträge 
zu der Ikonographie des Hl. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskul-
tur und Heimat. Fest. für Josef Dünninger, a cura di D. Harmening e E. 
Wimmer, Würsburg 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribución 
a iconografía de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre 
o camiño de Santiago, a cura di Vicente Almazán, Vigo 1992, pp.217-261.

Plötz R., El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad 
Limina”, 3(2012).

Puy Muñoz F., Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il Cam-
mino di Santiago. Una dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del 
Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30 settembre 1984) a cura di 
L. Gai, Napoli 1987.

Rodríguez M., in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apóstol.

Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Liturgia Romana vetus tria sacra-
mentaria complectens scilicet, Gelasianum,et antiquum Gregorianum, Tomo 
II,Venezia 1749.

Santanicchia M., Il committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea Ri-
guardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118, 
pp. 149-151.

Santi F.,  Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia, 
in “Bollettino d’arte”, s. 4, XL (1955), pp. 354-385.

Scalia G., Il viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bi-
bliothèque Nationale di Parigi), in Il Pellegrinaggio a Santiago de Compostela 
e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia 
23-24-25 settembre 1983), Università degli Studi di Perugia, Perugia 1985.

Usuarium. A Digital Library and Database for the Study of Latin Liturgical Hi-
story in the Middle Ages and Early Modern Period, sub voce Pilgrimage. 

Vázquez De Parga L., J.m. Lacarra, J. Uría Ríu, Las Peregrinaciones a Santiago 
de Compostela, 3 voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, III, p.148.

Viaje (El) del Príncipe Cosimo dei Medici por España y Portugal, a cura di P. 
Caucci von Saucken, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2004.

Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso 
internacional de Estudios Jacobeos, a cura di Paolo Caucci von Saucken, 
Xunta de Galicia, 2005.

Voyage (Le) à Compostelle du Xe au XXe siècle, a cura di Adeline Rucquoi, 
Françoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018.



La representación del milagro del 
ahorcado y del gallo 

en el Oratorio dei Pellegrini de Asís: 
una lectura escatológico-judicial del 

fresco de P. A. Mezzastris 

Dianella Gambini 
Università per Stranieri di Perugia (Italia)



Abstract
La narrazione pittorica costruita da Mezzastris per 
rappresentare il caso di giustizia del pellegrino im-
piccato può essere letta come una storia di morte e 
speranza cristiana di Salvezza escatologica. Nell’af-
fresco ci sono tre elementi che permettono di soste-
nere questa ipotesi di lettura: 1) l’Apostolo Giacomo,  
rappresentato in modo tale da poter essere interpreta-
to sia come protettore dell’homo viator contro le insidie 
di questo mondo, sia come guida dell’anima nel suo 
viaggio ultraterreno verso il giudizio finale e la città dei 
salvi, la Gerusalemme celeste; 2) il gallo ierofanico. 
Lo stentoreo animale suggerisce un’analogia simbo-
lica con il gallo che Prudenzio equipara a Cristo Giu-
dice apocalittico nel momento in cui, «con voce forte»,  
detterà sentenza e separerà i giusti dai peccatori prima 
dell’arrivo della Salvezza eterna; 3) la città idealizzata 
che appare sullo sfondo dell’affresco. Evoca la «nuova 
Gerusalemme», dimora di tutti coloro che Cristo Giudi-
ce avrà dichiarato salvi, e meta agognata dai pellegrini 
che camminano con speranza verso di essa. 
Parole chiave: San Giacomo Apostolo, simbolismo cri-
stiano del gallo, giudizio escatologico e Salvezza 

The pictorial narrative constructed by Mezzastris to rep-
resent the case of justice involving the hanged pilgrim 
can be read as a story of death and of the Christian 
hope for eschatological Salvation. In the fresco there 
are three elements that support this interpretive hy-
pothesis: 1) the Apostle James, represented in such a 
way that he may be interpreted both as the protector 
of the homo viator against the pitfalls of this world and 
as the guide of the soul in its otherworldly journey to-
ward the Last Judgement and the city of the saved, the 
heavenly Jerusalem; 2) the hierophanic rooster. The 
stentorian animal suggests a symbolic analogy with the 
one that Prudentius equates with Christ as apocalyp-
tic Judge when, «with a loud voice», he will pronounce 
judgement and separate the righteous from the sinners 
before the arrival of eternal Salvation; 3) the idealized 
city that appears in the background of the fresco. It 
evokes the «new Jerusalem», the dwelling place of all 
those whom Christ the Judge will have declared saved, 
and the much-desired destination of pilgrims who walk 
toward it in hope.
Keywords: St. James the Apostle, Christian symbolism 
of the rooster, eschatological judgement and Salvation

La narración pictórica construida por Mezzastris para 
representar el caso de justicia del peregrino ahorcado 
puede ser leída como una historia de muerte y espe-
ranza cristiana de salvación escatológica. En el fresco 
hay tres elementos que permiten sustentar esta hipó-
tesis de lectura: 1) el Apóstol Santiago, representado 
de manera tal que puede interpretarse tanto en térmi-
nos de protector del homo viator contra las insidias de 
este mundo como en el sentido de guía del alma en 
su viaje ultraterreno hacia el último juicio y la ciudad 
de los salvos, la Jerusalén celestial; 2) el gallo hie-
rofánico. El estentóreo animal sugiere una analogía 

simbólica con el gallo que Prudencio equipara a Cristo 
Juez apocalíptico en el momento en que, «con fuerte 
voz», dicte sentencia y segregue a justos y pecadores 
antes de la llegada de la Salvación eterna; 3) la ciu-
dad idealizada que aparece al fondo del fresco. Evoca 
la «nueva Jerusalén», morada de todos aquellos que 
Cristo Juez haya declarado salvos, y meta anhelada 
por los peregrinos que caminan con esperanza hacia 
ella. 
Palabras claves: El Apóstol Santiago, simbolismo cris-
tiano del gallo, juicio escatológico y Salvación

Dianella Gambini è docente ordinario di Lingua Spa-
gnola e Traduzione all’Università per Stranieri di Pe-
rugia, di cui è stata Vicerettore. Ha insegnato all’Uni-
versità degli Studi di Perugia e presso le Università di 
Santiago de Compostela e Complutense di Madrid. I 
suoi interessi di ricerca vertono sulla traduttologia e la 
letteratura romantica, modernista e del Siglo de Oro. 
Dagli inizi della carriera accademica si occupa della 
realtà culturale galega, in particolare della letteratura 
odeporica di tematica jacopea e dell’opera di Valle-In-
clán, che ha tradotto in italiano (Femeninas, Epitala-
mio) e a cui ha dedicato studi di critica ed ermeneutica 
letteraria, oltre che di ricezione critica in Italia.

Dianella Gambini is Professor of Spanish Language 
and Translation at the University for Foreigners of Pe-
rugia, where she was Vice-Rector. She has taught at 
the University of Perugia and at the Universities of San-
tiago de Compostela and Complutense in Madrid. Her 
research interests focus on Translation Studies and 
Romantic, Modernist and Siglo de Oro literature. Since 
the beginning of her academic career, she has been 
concerned with the Galician cultural reality, in partic-
ular the odeporic literature of Jacobean themes and 
the work of Valle-Inclán, which she has translated into 
Italian (Femeninas, Epitalamio) and to which she has 
devoted studies in literary criticism and hermeneutics, 
as well as critical reception in Italy.

Dianella Gambini es Catedrática de Lengua Española 
y Traducción en la Universidad para Extranjeros de 
Perugia, de la que fue Vicerrectora. Ha enseñado en 
la Universidad de Perugia y en las Universidades de 
Santiago de Compostela y Complutense de Madrid. 
Sus intereses de investigación se centran en la tra-
ductología y la literatura romántica, modernista y del 
Siglo de Oro. Desde el inicio de su carrera académica 
se ha ocupado de la realidad cultural gallega, en par-
ticular de la literatura odepórica de tema jacobeo y de 
la obra de Valle-Inclán, que ha traducido al italiano 
(Femeninas, Epitalamio) y a la que ha dedicado estu-
dios de crítica literaria y hermenéutica, así como de 
recepción crítica en Italia.

Dianella Gambini, Università per Stranieri di Perugia, Italy, Dianella.Gambini@unistrapg.it
Dianella Gambini © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.559



En un trabajo reciente, Paolo Caucci von Saucken y Giuseppe Arlotta han 
documentado la existencia en Italia de setenta y tres obras artísticas cuyo tema 
principal es el milagro jacobeo del peregrino ahorcado1, una abundancia que 
no sorprende porque en toda la geografía sagrada de Occidente es copiosísima 
la difusión de imágenes y símbolos relacionados con la veneración del Apóstol 
y el Camino de Santiago. 

Para entender el fenómeno es necesario ampliar el discurso y retroceder en 
el tiempo hasta llegar a la causa de su origen. Ya a partir de la alta Edad Media, 

1  San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni 
Compostellane-Centro Italiano Studi Compostellani, 2021. A los dos autores se debe la localización e 
identificación de las obras; las fichas descriptivas, acompañadas de bibliografía, han sido elaboradas por 
diferentes redactores.
Existen, al menos, dos versiones de la leyenda del peregrino ahorcado. En la más antigua no figura 
el episodio del gallo y la gallina asados que empiezan a cacarear para anunciar la salvación del joven 
suspendido en el patíbulo, por intercesión de Santiago, y además la acción se desarrolla en la localidad 
francesa de Toulouse. Está recogida en el Libro II del Códice Calixtino (s. XII) que contiene una colec-
ción de veintidós milagros atribuidos al Apóstol Santiago y realizados en diversas regiones de Europa. 
El lugar que ocupa en el manuscrito es el quinto. 
De la segunda versión, que incluye las circunstancias del intento de seducción amorosa y de los gallos 
redivivos, se tiene noticia escrita por primera vez a comienzos del s. XV. El noble francés Nompar de 
Caumont llevó a cabo entonces, concretamente en 1417, un viaje a Galicia, del cual realizó una des-
cripción detallada con las distintas localidades por las que pasó. En relación con Santo Domingo de la 
Calzada, hace alusión al milagro y ofrece esta narración del mismo: «C’est assavoir que ung pelerin et sa 
femme aloient à Saint Jaques et menoient avec eulx ung filz qu’ilz avoient, moult bel enfant. Et en l ’ostelerie 
où ilz logerent la nuyt, avoit une servente qui se cointa dudit enfant moult grandemant et pour ce qu’il n’eut 
cure d’elle, si fut grandemant indignée contre luy. Et le nuyt, quant dormoit, elle entra en sa chambre et mist 
une tasse d’argent de celles de l ’ouste en son échirpe. Et lendemain matin quant le père et mère et filz se levérent, 
tindrent leur chemin avant, et quant furent passés le ville, le servente dist asson mestre que une tasse estoit 
perdue et que lez pélerins qui léans avoient couchié, la devoient avoir emblé. Et tantost l ’ouste fist aler aprés eulx 
savoir s’il estoit ainssi ; et lez aperseurent ben une lieue loing, et disrent s’ilz avoient eu une tasse? Ët ilz distrent 
que non, ne pleust à Dieu, car ils estoient bons vrays pélerins, et jamès ne feroient telle malvestie. Et ceulx ne 
les voloient croire ains serchiérent premièremant le père et le mère et ne trouvèrent riens; et puis vont serchier 
l ’enfant et trouvarent le taceW en l ’eschirpe où le servente l ’avoit mise. De quoy les pélerins furent moult esbays; 
et alérent tourner l ’enfant en le ville et là menèrent à le justice. Et fut jutgié estre pendu, de quoy le père et mère 
eurent grant deul, mez pourtant ne demourerent aler leur pélerinatge à Saint Jaques; et puis s’en tournarent en 
leur païs, et vont passer audi lieu de Santo Domingo et alérent au gibet pour veoir leur enfant pour prier Dieu 
pour son ame. Et quant ilz furent bien près se prindrent forment à pleurer. Et l ’enfant fut tout vif et leur vayt 
dire que ne menassent deul, car il estoit vif tout sain. Car depuis qu’ilz partirent, ung preudhomme l ’avoit tout 
dis soustenu par les piés que n’avoit eu nul mal. Et encontinent ils s’en alèrent au jutge, disant qu’il luy pleust 
f ère descendre du gibet leur enfant, car il estoit vif. Et le jutge ne le vonloit jamès croire pour ce que estoit im-
possible. El tout jour plus fort le père et mère afermer qu’il estoit ainxi; et le jutge avoit fait aprester son disner 
où il avoit en l ’aste au feu ung coli et une geline qui rosti estoient. Et le jutge vayt dire qu’il creyroit ainxi tost 
que celle poulaille de l ’aste que estoit près cuyte, chantessent, comme que celluy enfant fusse vif. Et encontinent le 
coli et le jaline sordirent de l ’aste et chantérent. Et lors le jutge fut moult merveillés et assembla gens pour aler 
an gibet. Et trouvérent qu’il estoit veoir, et le mirent à bas sain et vif. Et il ala compter comme il ne savoit riens 
de le tace et comme le chambrier l ’avoit prié. Et ycelle fust prise et comffessa le vérité, qu’elle l ’avoit fait pour ce 
qu’il n’avot voulu fere sa voulenté; et fut pendue. El encore ha, en l ’eglize, ung coli et une jéline de le nature de 
ceulx qui chantérent en l ’aste davant le jutge; et je lez ay veuz de vray, et sont toux blancs» (Voyage d’oultremer 
en Jherusalem par le seigneur de Caumont, l ’an MCCCC XVIII. Publié pour la première fois d’après le ms. 
Britannique, par le marquis de la Grange, París, Aug. Aubry, 1858, págs. 144-145).
La primera versión es probablemente la base sobre la que fue creada la segunda. 



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 29

la propagación del culto a las reliquias de los santos por la ecúmene cristiana 
tuvo como efecto que los itinerarios devocionales se extendiesen rápidamente 
y se intensificase la movilidad de los fieles que acudían a visitar los sitios donde 
reposaban los restos mortales de las venerandas figuras2. Compostela, que al-
bergaba el cuerpo del primer Apóstol martirizado, se convirtió, junto a Roma 
y Jerusalén, en una de las tres grandes metas de los peregrinos. Santiago —en 
cuyo nombre estos recibían acogida y cuidados durante el viaje— fue invocado 
como el protector por excelencia, ya fueran a Compostela, a Roma, a Tierra 
Santa o a otros santuarios. Todo ello explica por qué Europa se fue poblando 
de iglesias, capillas, calles, puentes, puertas urbanas y hospitales dedicados al 
Apóstol. 

En Umbría, la representación del milagro puede observarse en la vidriera 
de la basílica de San Domenico de Perugia3 (s. XIV) (Figs. 1-5), donde la le-
yenda se plasma sin el portento de las aves redivivas en la mesa del corregidor, 
conforme a la versión transmitida por el Códice Calixtino y la Legenda Aurea 
de Jacobo de la Vorágine (s. XIII). En cambio, el doble milagro de conservar la 
vida del inocente peregrino colgado de la soga y de devolvérsela al gallo asado 
se halla reproducido en dos frescos que decoran, respectivamente, el Oratorio 
dei Pellegrini de Asís4 (s. XV) (Figs. 6-7) y la iglesia de San Giacomo in Poreta5 
(s. XVI) (Figs. 8-9), un pequeño pueblo en las afueras de Spoleto, a orillas de 
la antigua vía Flaminia que llevaba a Roma. 

2  Un buen testimonio de este fenómeno es el Libro V del Códice Calixtino, llamado Guía del Peregrino, 
que aporta diversos consejos para la realización del peregrinaje a Santiago: además de las reliquias a visi-
tar a lo largo del viaje, la valoración de los pueblos y gentes de la Ruta, la identificación de las localidades, 
la enumeración de las etapas hasta Compostela y una detallada descripción de la catedral de Santiago. 
3  Los autores son Pietro di Nardo e Bartolomeo di Pietro, que terminan la obra en el año 1411.
Véase la ficha descriptiva de Jacopo Caucci von Saucken en Caucci Von Saucken, P. ‒ Arlotta, G., 
ob. cit., p. 140. 
En cuanto a la presencia de elementos culturales y cultuales jacobeos en la ciudad de Perugia, véase 
Gambini, D., Una città, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di un quadro di civiltà europea 
a Perugia, en “Compostellanum”, 3-4 (2018), págs. 537-564; Id., Una città, un rione, la sua strada compos-
tellana. Ricostruzione di un quadro di civiltà europea a Perugia. Apparato iconografico con note. II PARTE, en 
“Compostellanum”, 3-4 (2019), págs. 509-554.
4  El pintor es Pier Antonio Mezzastris, que firma el contrato de encargo de obra el 21 de mayo de 1477. 
Véase la ficha descriptiva de Jacopo Caucci von Saucken en Caucci Von Saucken, P. – Arlotta, G., 
ob. cit., p. 138.
5  El fresco, que lleva la fecha de 1526, fue realizado por Giovanni di Pietro, llamado Lo Spagna. 
Véase la ficha descriptiva de Mirko Santanicchia en ibid., p. 144. 

https://xacopedia.com/viaje
https://xacopedia.com/Compostela_1


Fig. 1. Perugia. Basílica de San Domenico.

Fig. 2. Lateral del pozo (s. XV) situado en el centro de la plaza 
que está frente a la basílica de San Domenico. La concha jaco-

bea indicaba que los peregrinos podían beber de su agua.

Figs. 3-5. Perugia. Basílica de San Domenico. La vidriera poli-
cromada de Mariotto di Nardo y Bartolomeo di Pietro (23 m x 
8 m), terminada en 1411. Medallón polilobulado con la imagen 
de Santiago peregrino. Registro inferior de la vidriera. Milagro 

del peregrino ahorcado.



Fig. 7. P. A. Mezzastris, Representación del milagro del peregrino, la horca y el gallo, 
1477 (fecha del contrato).

Fig. 6. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Fachada.



Fig. 8. Spoleto (Perugia). Iglesia de San Giacomo in Poreta.

Fig. 9. Iglesia de San Giacomo in Poreta. Escena del milagro del ahorcado.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 33

La presencia de tres representaciones en localidades ubicadas a poca distan-
cia unas de otras, el relevante tamaño de las obras artísticas y su calidad estética 
—indicio de un rico mecenazgo— dan cuenta de la difusión e importancia del 
culto jacobeo en Umbría. Esto no es de extrañar, porque especialmente en la 
parte oriental de la región se cruzan algunas de las principales vías de comuni-
cación y peregrinación de la Italia central: además de los itinerarios hacia Roma 
y Loreto (Fig. 10)6, de esta zona parte una serie de caminos que atraviesan los 
Apeninos y conducen al sur, por ejemplo a San Michele al Gargano, etapa 
devocional incluida desde la Alta Edad Media en la ruta hacia Tierra Santa7. 
Además, cabe destacar que Foligno —a medio camino entre Asís y Spoleto— 
desempeñó un importante papel en el s. XV como lugar de encuentro y partida 
de los peregrinos que se dirigían a Santiago de Compostela, procedentes tam-
bién de los Abruzos y Las Marcas8 (Fig. 11). 

La frecuente reproducción del milagro en diversos géneros de la literatura 
y el arte europeo9 se explica por dos circunstancias: la mayor popularidad de 
esta fábula en comparación con otras que circulaban en el mundo de los pere-
grinos y la ejemplaridad del milagro para transmitir valores y significados de 
la peregrinación a Compostela, propagados por el texto fundacional del culto 
jacobeo, el ya citado Códice Calixtino. 

La historia del inocente ahorcado con la inclusión del episodio de los gallos 
—que en Italia empieza a manifestarse en la segunda mitad del s. XIV—10 tenía 
como objeto subrayar bajo el velo de la alegoría el poder de Santiago, cuya 
fuerza de intercesión y protección se considera superior a la de otros santos que 
ayudan a sus devotos en diferentes circunstancias. El Apóstol asiste a quienes 
le invocan en todos sus menesteres11. Contemplando la escena del patíbulo, los 

6  Véase Caucci Von Saucken, P., La via dei cavalieri e dei pellegrini nell ’Umbria medievale, en “Compostel- 
la”, 23 (1997), págs. 40-51.
7  Véase Sensi, M., Pellegrini dell ’Arcangelo Michele e santuari garganici ‘ad instar’ lungo la dorsale appen-
ninica umbro-marchigiana, en “Compostella”, 27 (2000), págs. 19-50. 
8  Véase Meloni, P. L., Appunti sulla Peregrinatio Jacobea in Umbria, en Il pellegrinaggio a Santiago de 
Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settem-
bre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Perugia-Centro Italiano di Studi 
Compostellani, 1985, págs. 171-197.
9  Sobre las fuentes, la ampliación de la trama y la plasmación de la leyenda en diversos géneros literarios 
y artísticos, véase Caucci Von Saucken, P., Introduzione, en Caucci Von Saucken, P. – Arlotta, G., 
ob. cit., págs. 7-24.
10  Ibid., p. 17.
11  «Brilla el gran Apóstol en Galicia con milagros divinos; mas también brilla en otros lugares, si la fe 
de sus devotos lo reclama; pues hace en toda la tierra prodigios grandes e inefables, no sólo oculta, sino 
manifiestamente. A los enfermos da la salud; a los presos, la libertad; a las estériles, la fecundidad de sus 
hijos; a las parturientas, el feliz alumbramiento; a los que zozobran en el mar, el puerto saludable; a los 
peregrinos, el regreso a su patria; a los necesitados, el alimento; a los moribundos, muchas veces, la vuelta 
a la vida; a todos los afligidos, alivio; suelta y rompe las cadenas, abre pronto las cárceles; regula el exceso 
de lluvias, serena el ambiente, refrena los vientos de las tormentas; los incendios del fuego devastador, 



!"#$
%FGF(#"#)

!F*#"

+",F-)."#F

/)01*#"

2F3*45)

!"#$

6)43)#"

7*48(F"

911F1F

:)0F(#)

6)0.F)4F3)

;)4*3)

<)#3*=80-F"#)

L43*

?G5*43F,*

6F33@A ,F$6"13*00)

L34F-)0F

B"4#F

C*4#F

!=)0*3)

%8"0,)$C",F#)

%855F)

%F'()*F(+*,,*-.F/F
*(0'1',F*.F

2'3.*/4'/'

5,'6F/F'

5.'/0F-*/'

$6*.F/'

!"#$
%FGF(#"#)

!F*#"

+",F-)."#F

/)01*#"

2F3*45)

!"#$

6)43)#"

7*48(F"

911F1F

:)0F(#)

6)0.F)4F3)

;)4*3)

<)#3*=80-F"#)

L43*

?G5*43F,*

6F33@A ,F$6"13*00)

L34F-)0F

B"4#F

C*4#F

!=)0*3)

%8"0,)$C",F#)

%855F)

%F'()*F(+*,,*-.F/F
*(0'1',F*.F

2'3.*/4'/'

5,'6F/F'

5.'/0F-*/'

$6*.F/'
Fig. 10. La ruta de los caballeros y los 
peregrinos en la Umbría medieval (P. 
Caucci von Saucken).

11. Foligno (Perugia). Iglesia de San Giacomo, documentada en 1210. En el ábside, 
a la izquierda, estatua de Santiago (s. XVIII).

Lauretana



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 35

peregrinos podían constatar el cuidado con el que el patrono velaba por ellos, 
socorriéndoles de forma extraordinaria incluso en la hora postrera, cuando ya 
ni amigos ni parientes podían auxiliarles.

Como prueba de este poder misericordioso, y a efectos del análisis que se 
realizará del fresco de Asís, valgan los testimonios demológicos y tradiciones 
populares que documentan la creencia según la cual corresponde a Santiago 
ya decidir el momento adecuado para la partida del alma de esta tierra como 
gestionar su viaje ultraterreno por la Vía Láctea a través del llamado «ponte di 
San Giacomo»12. Y al final del viaje, durante la psicostasis que realiza San Mi-
guel, de nuevo se le confía al Apóstol el papel de defender los méritos del alma 
cuando el diablo, con engañosas artimañas, intenta bajar el brazo de la balanza 
para impedir que entre en el Reino de los Cielos. Los cuentos y las imágenes ar-
tísticas presentan el «ponte di San Giacomo» como una pasarela sobre un río, 
semejante a la hoja de un cuchillo o a un sutil cabello, que solo pueden cruzar 
«los de alma buena»13. Buena muestra de ello es el fresco Il Giudizio Finale 
(1429) que decora la iglesia de Santa Maria in Piano en Loreto Aprutino (Abru-
zos). En la obra se ven las almas dirigiéndose a la Jerusalén celestial tras haber 
superado el puente del juicio y el pesaje del arcángel Miguel (Figs. 12-13).

Asimismo, los peregrinos podían extraer de la leyenda un advertencia prác-
tica: prestar mucha atención en las tabernas para no incurrir en estafas y abu-
sos. El aviso procedía de nuevo del Códice Calixtino, donde el tipo de engaño 
sufrido por el joven viajero ahorcado aparece entre los actos deshonestos per-
petrados por los posaderos en perjuicio de sus huéspedes14. 

Como señala Marco Piccat: 

El episodio y su desarrollo eran tan conocidos que bastaban unos trazos para traerlos 
a la memoria: el milagro del «pendu dependu» o «de la potence», como se ha definido 

por las oraciones de los hombres los extingue; impide que los ladrones maléficos y que los pérfidos genti-
les dañen a los pueblos cristianos, como desearían; aplaca la ira y la venganza, da la tranquilidad. A todo 
el que le pide da el deseado auxilio, conforme a la ordenación de Dios, hasta a los gentiles, si lo invocan 
fielmente. Con razón, pues, a este Santiago se le llama el Mayor, pues grandes favores acostumbra a ha-
cer en todas partes y a cualquiera» (Liber Sancti Iacobi Códex Calixtinus, trad. de A. Moralejo, C. Torres 
y J. Feo (1951). Dirigida, prologada y anotada por A. Moralejo (1951). Con notas aumentadas por J. J. 
Moralejo y Mª. J. García Blanco (2004). Nueva edición actualizada por Mª. J. García Blanco, Santiago 
de Compostela, Xunta de Galicia, 2014, págs 191-192).
12  Véase Lombardi Satriani, L. M. − Meligrana, M., Il ponte di San Giacomo: l ’ideologia della morte 
nella società contadina del Sud, Milano, Rizzoli, 1996.
13  Ibid., p. 100.
14  Se lee en el sermón Veneranda Dies: «También se han de precaver los peregrinos contra algunos mal-
vados mesoneros que meten su anillo, o su sello de plata, en las alforjas o en los sacos de sus huéspedes 
cuando de noche están dormidos y cuando salen del hospedaje y han andado una milla los persiguen, y 
con este fraudulento pretexto los roban» (Liber Sancti Iacobi Códex Calixtinus ... cit., p. 207). 
Sobre este tema, véase Caucci Von Saucken, J., Il sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso 
e valore del pellegrinaggio compostellano, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2001, págs. 90-91.



36 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 12. Loreto Aprutino (Abruzos). Iglesia de Santa Maria in Piano. Fresco que repre-
senta el judicio final. En primer plano «Il ponte di San Giacomo».

Fig. 13. Loreto Aprutino (Abruzos). Iglesia de Santa Maria in Piano. 
 «Il ponte di San Giacomo» (detalle).



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 37

en numerosas ocasiones, estaba marcado por motivos figurativos extremadamente elo-
cuentes y contundentes: el contexto, la disposición, los caracteres e incluso los gestos 
de los protagonistas eran de fácil comprensión, de todo ello solo recientemente hemos 
perdido el rastro15.

La historia, además, mostraba eficazmente el dominio del Señor de la vida 
sobre la muerte y el triunfo de la Ley divina de justicia y misericordia sobre la 
arbitrariedad humana.

Centrándonos en la pintura de Asís, estos mensajes surgen de un mundo 
irreal donde el movimiento se percibe como suspendido fuera del tiempo. El 
artista resume la leyenda en dos visiones nítidas e idealizadas en las que el 
misterio interroga e impacta a los personajes sin alterar la compostura de las 
poses y apenas perturbando los semblantes y las miradas. Dispuestos en orden 
de sucesión temporal, los milagros del peregrino y del gallo aparecen en sendos 
paneles, separados y enmarcados en su conjunto total por orlas decorativas a 
fin de una mejor comprensión visual de los hechos representados. 

La narración oral y escrita tradicional—que ya de por sí obliga a un des-
ciframiento de sentido pues encadena varias metáforas— en este cuento por 
imágenes atrae aún más el interés del espectador atento16. El hecho se debe a la 
presencia de numerosos elementos simbólicos o alusivos que induce a buscar 
las relaciones que los conectan en un entramado de más complejo significado, 
puesto que «los símbolos no ocupan compartimentos estancos, sino que suelen 
aparecer asociados a otros en el discurso figurado»17. 

Tratándose de un tema religioso, como método de análisis interpretativo 
hemos aplicado al texto los tipos exegéticos que provienen de la lectura de las 
Escrituras, a saber: 1) el literal18; 2) el alegórico, pues imágenes y símbolos re-

15  «La vicenda era così conosciuta nel suo evolversi che bastavano poche impressioni iconografiche per ri-
chiamarla alla memoria. Il miracolo del “pendu dependu” o “de la potence”, come è stato più volte definito, era 
d’altronde contrassegnato da motivi figurativi estremamente parlanti e forti: gli atteggiamenti, le situazioni, i 
caratteri, i gesti dei protagonisti erano di semplice leggibilità, di cui solo in tempi recenti abbiamo perso traccia» 
(Il miracolo jacopeo del pellegrino impiccato. Riscontri tra narrazione e figurazione, en Il pellegrinaggio a San-
tiago de Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 
settembre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Perugia-Centro Italiano di 
Studi Compostellani, 1985, p. 290). 
[Trad. de la autora]
16  Equivale a la figura del «lector atento». La definición se utiliza en la narratología para referirse al 
lector que realiza un análisis crítico e inferencial del texto participando activamente en la construcción 
de su significado. 
17  Ráez Padilla, J., Manual de simbología: Tierra, agua, aire y fuego, Oviedo, Septem Ediciones, 2015, 
p. 90.
18  El sentido literal de la obra se extrae de las formas de la «figuración» que de manera inmediata y llana 
la relacionan con los referentes extra-lingüísticos.
Empleamos el término «figuración» según el significado que le atribuye Gilles Deleuze en Francis Bacon: 
Lógica de la Sensación (trad. de I. Herrera, Madrid, Ed. Arena, 2009). El filósofo distingue entre «figura-
tivo», «figuración» y «figura». Lo primero es la forma referida a un objeto que supuestamente representa; 



38 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

miten a aspectos de la religiosidad y de la metafísica cristiana; 3) el tropológico 
o moral, dado que la obra transmite enseñanzas a los fieles sobre la importancia 
de obedecer a la Ley de Dios; 4) el anagógico, en cuanto la Salvación —tema 
crucial de la historia— es legible en clave escatológica como transformación de 
la existencia hacia la plenitud de lo divino19. 

Sobre todo para la tarea interpretativa dirigida a desentrañar el sentido ana-
gógico es importante tener en cuenta las circunstancias del contexto local que 
motivaron la creación artística, que han de considerarse a la luz de un dato 
general observable en toda Europa. 

Fuera de las principales rutas de peregrinación que llevaban a Compostela, 
la presencia de temas relacionados con el culto a Santiago y sus milagros se 
debe a la labor de las cofradías constituidas bajo su advocación. Era habitual 
que estas asociaciones fundasen capillas y oratorios dedicados al patrono de los 
peregrinos y los ornamentasen con piezas artísticas u otros signos jacobeos. Los 
documentos de archivo registran la existencia en Asís de una Societas illorum 
euntium de Assisio ad ecclesiam S. Iacobi de Galitia ya en el año 1330. Por estos 
sabemos que en 1417 su mayordomo Rufino di Cola peregrinó a Santiago20. La 
Societas jacobea y la cofradía de San Antonio, que era muy activa en la ciudad, 
decidieron erigir juntas un oratorio en honor de sus santos protectores y en-
cargaron la decoración al pintor de Foligno, Pier Antonio Mezzastris. Como 
queda documentado en el contrato firmado en 1477 el artista debía representar 
«dos historias de Santiago»21 en la parte del edificio que correspondía al Após-
tol.

lo segundo, lo ilustrativo y lo narrativo, y lo tercero, la forma referida a la sensación, eso es, a la forma de 
superar la figuración.
La importancia del sentido literal fue subrayada por Santo Tomás de Aquino, quien reconoce que «todos 
los sentidos parten de uno, el literal. Sólo del sentido literal puede partir el argumento, no del alegórico» 
(Summa Theologiae I, 1, 10, ad. 1, https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_
Aquinas,_Summa_Theologiae,_ES.pdf ) (última consulta: 28/10/2025). 
19  A propósito de los cuatro sentidos de la Sagrada Escritura, Pauline A. Viviano escribe: «El sentido 
literal se refiere al significado de las palabras en sí mismas [...]. El sentido espiritual surge cuando lo 
que significan las palabras de un texto, sentido literal, tiene también otro significado que va más allá 
del literal [...] En la época medieval, se distinguían tres sentidos espirituales [...]: el sentido alegórico se 
refiere al significado que está oculto bajo la superficie del texto [...] Por medio de la interpretación ale-
górica, la verdad era descubierta; donde había estado el misterio ahora había revelación [...]. El sentido 
tropológico se preocupa por las lecciones morales que pueden derivarse del texto bíblico [...]. El sentido 
anagógico representa un cambio de enfoque hacia el futuro, especialmente hacia el final de los tiempos y 
las últimas cosas. Mira al objetivo de nuestro peregrinar por esta vida mientras somos ‘guiados’ a la casa 
celestial» (Los sentidos de la Sagrada Escritura, https://www.usccb.org/bible/national-bible-week/upload/
viviano-senses-scripture-sp.pdf, págs. 1-2) (última consulta: 28/10/2025).
[el subrayado es de la autora]
Sobre la relación existente entre los cuatro sentidos de las Escrituras, véase Santo Tomás De Aquino, 
ob. cit., I, 1, 10.
20  Véase Caucci Von Sacken, J., ob. cit., p. 138. 
21  «Nella intrata, dal canto dentro ad man manca, doie storie de sancto Iacomo» (Cenci, C., Documentazione 
di vita assisana, 1300-1530, Grottaferrata, Ed. Colleggi S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1975, p. 757).
[Trad. de la autora: Entrando por el acceso de la izquierda [aparecen] dos historias de Santiago]. 



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 39

El proceso de lectura comprensiva22 permite identificar en el texto pictórico 
de Asís dos ejes temáticos que son fundamentales para explorar los niveles 
de sentidos anteriormente mencionados: 1) el peregrinaje como metáfora del 
caminar espiritual en clara alusión al viaje de la vida; 2) la Salvación que Dios 
quiere para todos, por la cual otorga constantemente gracia tanto al bueno 
como al malo. Así lo muestran las vicisitudes extraordinarias del peregrino y 
del juez. 

Nos movemos en el terreno de los símbolos, que en la tradición cristiana 
actúan como recordatorios visuales y tangibles de verdades espirituales, y que 
en la cosmovisión teocéntrica medieval eran medios fundamentales para inter-
pretar un mundo concebido como manifestación divina. A la luz de esto, las 
figuras de Santiago y del gallo se pueden leer como signos divinamente dados 
para transmitir un mensaje de Salvación y una exhortación a comportarse en el 
respeto a la Ley divina, en línea con lo escrito en la Biblia: 

El inocente será tratado conforme a su inocencia, el malvado conforme a su maldad. Si 
el malvado se convierte de todos los pecados cometidos y observa todos mis preceptos, 
practica el derecho y la justicia, ciertamente vivirá, y no morirá. No se tendrán en cuen-
ta los delitos cometidos; por la justicia que ha practicado, vivirá23. 

Del nivel alegórico se accede al sentido tropológico, que descubre el signifi-
cado moral de los símbolos pues la verdad divina se encubre tras ellos. El Após-
tol, que en la primera escena mantiene vivo en la horca al peregrino inocente,  
subraya que aún hay tiempo para rectificar el curso de los acontecimientos. 
Evitando que se produzca la muerte de su devoto —de este modo el juez tiene 
ocasión de arrepentirse y restaurar los principios de justicia y amor inscritos en 
la Ley divina que había violado— el Santo testimonia la voluntad perseverante 
del Señor de renovar la vida del hombre en el orden intramundano para que 
también el pecador (el juez), vuelto al buen camino, alcance la Salvación eter-
na. El gallo hierofánico en la segunda escena contribuye al mismo fin. Instru-
mento sonoro movido de manera invisible por el Todopoderoso, su canto sobre 
la mesa suena como una sentencia sobrenatural de absolución del peregrino 
que induce al engreído magistrado a corregirse y a pronunciar el veredicto 
reparador del orden moral perturbado. 

Debo estos datos de archivo a Elvio Lunghi, especialista y profesor de Historia del Arte Medieval de 
la Università per Stranieri de Perugia. Junto con Giordana Benazzi ha editado el volumen Pierantonio 
Mezzastris. Pittore a Foligno nella seconda metà del Quattrocento, Foligno, Ass. Orfini Numeister, 2006.
22  El proceso de lectura comprensiva tiene como finalidad identificar la idea principal (o las ideas 
principales) del texto.
23  La cita está tomada del libro de las profecías de Ezequiel (Eze 18: 20-22, https://www.conferencia-
episcopal.es/biblia/ezequiel/) (última consulta: 28/10/2025).

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/


40 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Yendo más a fondo, puede que la escena judicial terrenal esté relacionada 
con el sistema judicial divino y aluda al destino que le espera al justo después 
de su muerte. La posibilidad de que la cobertura figurativa encierre un sentido 
anagógico es lo que distingue y caracteriza esta representación del milagro res-
pecto a otras versiones figurativas y literarias de la cadena intertextual. El senti-
do anagógico representa un cambio de enfoque hacia el futuro, especialmente 
hacia el final de los tiempos y la bienaventuranza eterna. Mira al objetivo de 
nuestro peregrinar por esta vida (purificarnos para entrar en el Cielo) mientras 
somos «guiados» (el vocablo griego anagoge significa «conducir» o «guiar») a 
la Civitas Dei. Por tanto, en este último nivel de sentido los dos ejes temáticos 
mencionados convergen y se unen. 

Como observa Jacques  Le Goff24,  en la sociedad fuertemente sacralizada 
medieval, el cristiano es llamado a mantener siempre consciente y viva la pre-
sencia del más allá, puesto que su Salvación está en juego en todo momento. La 
preocupación del creyente por el destino post-mortem afecta tanto al «estado» 
de salvado o condenado como al escenario en donde se localizará su vida futu-
ra. Todo dependerá de cómo se haya portado en la existencia terrenal. Tras la 
resurrección de los cuerpos y el juicio de Cristo, el justo vivirá eternamente en 
un lugar de delicias, el paraíso, mientras que el impío permanecerá por siem-
pre en un lugar repleto de suplicios, el infierno. Acudamos a las palabras del 
historiador medievalista:

La creencia en la realidad ultraterrena confiere a la vida de los cristianos del tiempo 
características particulares. La vida en este mundo es un combate por la salvación, por 
la vida eterna. El mundo es un campo de batalla en donde el ser humano lucha contra 
el diablo, es decir, en realidad, contra sí mismo, puesto que, en su condición de here-
dero del pecado original, se encuentra a merced de caer en las tentaciones, de cometer 
maldades y de condenarse [...] Este combate entre vicios y virtudes se introdujo pronto 
en la literatura y en la iconografía cristianas [...] La vida cotidiana del cristiano o de la 
cristiana de la Edad Media se desarrolla en una trama escatológica25.

Al hilo de estas consideraciones, es pertinente recordar que en el arte eu-
ropeo, entre finales del s. XV y mitad del s. XVI, alcanzó su máximo auge la 
producción de temática apocalíptica centrada en las realidades ultraterrenas y 
el juicio escatológico. Las representaciones del juicio final y la resurrección cor-
pórea, del paraíso y el infierno, servían para comunicar importantes conceptos 
doctrinales y para reforzar la fe de los fieles, que podían apreciar plásticamente 
la potencia de la justicia divina, el pago por el pecado, la dádiva de la Salvación. 
Jacques Delumeau, especialista en la materia, escribe:

24  Véase Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid, Akal, 2003.
25  Ibid., p. 497.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 41

Las obras iconográficas más podero-
sas y numerosas dedicadas al Apoca-
lipsis, al Anticristo y al Juicio Final 
datan todas de la época anterior a la 
Reforma y de la Reforma26.

En la pintura del milagro, 
Mezzastris podría haber plas-
mado la temática apocalíptica27 
de manera sintética e intensiva, 
excluyendo el aspecto catastro-
fista –muy enfatizado en el arte 
del tiempo– por no adaptarse 
al mensaje esperanzador de la 
leyenda. El elemento figurativo 
que refiere al imaginario del es-
chathon es la ciudad visible en el 
primer panel, que se correspon-
de con la iconografía de la Civi-
tas Dei (Fig. 14) predominante 
en el Occidente cristiano: 

El paraíso del Génesis era un jardín, en consonancia con la realidad climática y el ima-
ginario de los Orientales; el paraíso de la Edad Media occidental, mundo de ciudades 
antiguas y nuevas, se concebía principalmente en forma urbana, dentro de una muralla, 
siguiendo el modelo de la Jerusalén celestial28.

Si atendemos a los pasajes del Apocalipsis donde San Juan describe la Ciu-
dad Santa, comprobaremos las analogías existentes entre esta y la construc-
ción de la pintura. El evangelista la describe «como piedra de jaspe cristalino» 
(Ap. 21: 11); se presenta con «una muralla grande y elevada» (Ap. 21: 12), «su 
longitud es igual a su anchura» (Ap 21: 16) y con «un río de agua de la vida, 

26  «Les plus puissantes et les plus nombreuses réalisations iconographiques consacrées à l’Apocalypse, à l ’An-
téchrist et au Jugement dernier datent toutes du temps de la Préréforme et de la Réforme» (Préface, en Van Der 
Meer, F., L’Apocalypse dans l ’art, Anvers, Fonds Mercator, 1978, p. 9).
[Trad. de la autora].
27  Una temática de ilustre tradición en Asís: piénsese en el Ciclo de la Apocalipsis de Cimabue en la 
Basílica Superior de San Francisco.
28  «Il paradiso della Genesi era un giardino, in conformità con la realtà del clima e dell’immaginario degli Orien-
tali; il paradiso dell’Occidente medievale, mondo di città vecchie e nuove, fu concepito perlopiù in forma urbana 
all’interno di una città cinta di mura, sul modello della Gerusalemme celeste» (Dizionario dell’Occidente medieva-
le. Temi e percorsi, a cura di J. Le Goff e J.-C. Schmitt, t. 1, Torino, Einaudi, 2003-2004, p. 11).
[Trad. de la autora]

Fig. 14. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Escena del milagro 
del ahorcado.



42 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

reluciente como el cristal» (Ap 22: 1)29. 
En la obra pictórica es de color rosáceo, 
tiene forma cuadrada, está rodeada de 
altas murallas, a orillas de un río que la 
circunda y solo es accesible a través de 
un puente que reposa sobre una serie 
de pilares. Lejana, casi irreal en el silen-
te sosiego del paisaje natural, forma un 
vivo contraste con el theatrum mundi 
del primer plano. 

Otro elemento útil para respaldar la 
hipótesis de la identificación procede 
del contexto de producción de la obra 
y se relaciona con los responsables del 
encargo. Como la Jerusalén celestial re-
presenta la meta definitiva de todo pe-
regrino, es comprensible que los miem-
bros de la Societas jacobea desearan 
verla reflejada en el fresco de su orato-
rio. En este sentido, hay un detalle en la 
configuración espacial que es de mucha 
trascendencia para la lectura crítica ana-
gógica: justo desde el patíbulo parte el 
sendero que a ella conduce. Santiago, al pie de la horca, es interpretable de 
dos maneras: en el viaje terrenal protege y ayuda al homo viator contra las in-
sidias y trampas que le tiende continuamente el demonio; como psicopompo, 
le asegura asistencia cuando su alma, en el mundo ultreterreno, se encamine 
hacia el último juicio y, como es de esperar, a la Jerusalén celestial. De hecho, 
las figuras que están a punto de llegar a las murallas de la ciudad traen en las 
manos bordones (Fig. 15). 

Tampoco se debe olvidar la afinidad del fresco de Asís con el de Loreto 
Aprutino. En ambos, los componentes semióticos susceptibles de interés se 
encuentran en la misma secuencia en el espacio: el Apóstol —presente como 
personaje en la pintura de Asís, aludido por el «ponte di San Giacomo» en 
la iglesia de Santa Maria en Piano—; el puente; la ciudad allende el río como 
meta30.

29  https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ (última consulta: 28/10/2025). 
30  En muchos tratados religiosos, el puente es el elemento que media la relación espacial entre este 
mundo y el más allá. Véase Lombardi Satriani, L. M. – Meligrana, M., ob. cit.; León Azcárate, 
J. L. De, La muerte y su imaginario en la historia de las religiones, Bilbao, Universidad de Deusto, 2007.

Fig. 15. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Deta-
lle de la escena del milagro del ahorcado. 

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/


D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 43

Buscando el sentido anagógico, las dos escenas del fresco, vistas a contraluz, 
desprenden un inédito encanto. 

En la atmósfera profana del banquete (Fig. 16) vemos aparecer: 

1) el tema de la resurrección de la carne por medio del gallo redivivo; 
2) a través de este —que es el animal solar por excelencia y el símbolo de 

la luz naciente— percibimos alusiones a Cristo en la tríplice conceptualización 
de: a) Resucitado de la noche de la muerte, b) Luz y vida nueva para el peca-
dor31, c) Juez al amanecer del último día de la humanidad; 

y en la escena del milagro del ahorcado (Fig. 14):
3) Santiago se muestra como protector del peregrino en la vida de ultratumba32; 
4) el peregrino se presenta como figura de los justos que se encaminan hacia 

la Jerusalén celestial.  

31  Cristo se define simbólicamente como el sol y la luz en varias interpretaciones bíblicas, ya que es 
considerado como la fuente de luz y vida para el mundo, quien guía a la humanidad a través de las tinie-
blas. El Profeta Malaquías predice la venida del «Sol de justicia» que traerá Salvación: «Pero a vosotros, 
los que teméis mi nombre, os iluminará un sol de justicia y hallaréis salud a su sombra» (Mal 3: 20,  
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/ ) (última consulta: 28/10/2025). En el Evange-
lio de San Juan, Jesús se describe a sí mismo como la «luz del mundo», comparándose con el sol que di-
sipa la oscuridad: «Yo soy la luz del mundo; el que me sigue no camina en tinieblas, sino que tendrá la luz 
de la vida» ( Jn 8: 12, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/ ) (última consulta: 28/10/2025). 
En el Salmo 84 (83): 12 se lee: «Porque el Señor Dios es sol y escudo, el Señor da la gracia y la gloria; y 
no niega sus bienes a los de conducta intachable» (https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/) 
(última consulta: 28/10/2025).
32  Véase García Serrano, P., Los tres conceptos del Apóstol Santiago, en “Lucero”, 1 (1990), págs. 10-16.

Fig. 16. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Escena del milagro del gallo.

file:///C:\Users\Dianella\Desktop\Norcia\Malaquías%203:2
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/


44 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

El gallo ha sido el elemento clave para activar la interpretación escatológi-
co-judicial, dado que tiene una carga metafórica capaz de poner en tensión la 
virtualidad simbólica de otros signos del texto pictórico y construir con ellos la 
contextura de máximo poder significativo. En este punto, nos interesa exami-
nar los sentidos figurados que el animal ha acumulado a lo largo de la historia, 
puesto que en torno a ellos gira y adquiere sentido la lectura anagógica. 

La naturaleza solar del gallo, su función de mensajero del día y su papel 
como cabeza y guardián del gallinero, no podían dejar de inspirar a dos im-
portantes escritores del cristianismo latino como San Ambrosio y Prudencio 
(s. IV). San Ambrosio, en el himno Aeterne rerum Conditor33, desarrolla de 
manera original el motivo del gallo respecto a la tradición griega y romana 
asignándole el valor simbólico de Cristo Luz anterior a la luz: orienta a los 
caminantes a través de la oscuridad [el pecado], los libera de las tinieblas [ig-
norancia espiritual, muerte espiritual], es centinela en lo más profundo de la 
noche y heraldo del día. En las estrofas sucesivas la figura animal es representa-
ción simbólica de Cristo como mensajero del día de la Salvación34. Fue al llorar 
tras el canto del gallo cuando Pedro, la «Piedra de la Iglesia», corrió a la fuente 
de la Misericordia, pidió con penitencia el agua y el Señor de la Vida no se la 
negó35. Como el Apóstol, el pueblo de Dios, reunido bajo la presidencia del 
sacerdote para celebrar el sacrificio eucarístico, lava con lágrimas sus culpas y 
la esperanza y la fe vuelven a cuantos se han perdido36. La parte final del himno 
compendia los varios significados que el obispo de Milán y doctor de la Iglesia 

33  Sant’Ambrogio, «Aeterne rerum Conditor, / Noctem diemque qui regis» (vv. 1-2) [Creador perpetuo 
del universo, / que gobiernas la noche y el día]. 
[La traducción al español del himno de San Ambrosio ha sido realizada por la autora basándose en el 
texto latino recogido en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII. Traduzione dal latino de’ signori 
R. de Fusco, A. Lenci e A. Mazzarotta, t. 1, Napoli, tipografia di Gennaro Palma, 1837, págs. 17-20].
34  En los vv. 5-13 es figura de Cristo Luz y Salvación: «Praeco diei jam sonat / Noctis profundae pervigit, / 
Nocturna lux viantibus / A nocte noctem segregans / Iubarque solis evocat. / Hoc excitatus lucifer / Solvit polum 
caligine, / Hoc omnis erronum cohors / Viam nocendi deserit» [Trad. de la autora: Ya canta el heraldo del día 
/ que en lo más profundo de la noche vela / En la oscuridad luz de caminantes / Que separa la noche 
tenebrosa de la noche próxima a la luz / Y llama al rayo del amanecer. / Despertada por él, la estrella de 
la mañana / Despeja el cielo de las sombras, / Y la multitud de perdidos / Abandona el camino del mal].
35  En los vv. 15-16 es figura de Cristo Renovación de la conciencia: «Hoc ipsa Petra Ecclesiae / Canente 
culpa diluit» [Trad. de la autora: Al oír ese canto, incluso la Piedra de la Iglesia / Llora su culpa].
36  Vv. 20-21-24: «Gallus negantes arguit. / Gallo canente spes redit, / [...] / Lapsis fides revertitur» (ibidem). 
[Trad. de la autora: El gallo acusa a los que reniegan de la fe. / Al canto del gallo se reaviva la esperanza 
/ [...] / se renueva la fe en los que han caído]. 
Vv. 25-32: «Jesu, labentes respice, / Et nos videndo corrige: / Si respicis, labes cadunt, / Fletuque culpa solvitur. 
/ Tu lux refulge sensibus, / Mentisque somnum discute, / Te nostra vox primum sonet, / Et vota solvamus tibi» 
(ibidem).
[Trad. de la autora: Pon tus ojos, Señor, en quien vacila, / Y que a todos corrija tu mirada: / Si nos honras 
con tu mirada, Los vicios se extinguen / Y las culpas se disuelven a través del arrepentimiento. / Tú, o 
Luz, ilumina nuestros corazones, / Disipa el sopor de la mente (N.d.T. el pecado): / Sé el primero a 
quien, orantes, / Se eleven nuestras voces].



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 45

atribuye al gallo como figura crística: su canto se convierte en el cántico de la 
comunidad entera. El gallo-Cristo ha anunciado a la humanidad la Luz de la 
Salvación, y esta, liberada del pecado, eleva su himno de alabanza. La asamblea 
orante invoca a Jesucristo como luz que corrige, ilumina, dona el perdón de los 
pecados y la reconciliación con Dios. 

San Ambrosio dedica un amplio espacio al simbolismo del gallo también 
en el tratado Hexamerón que fue muy popular en la Iglesia antigua y medie-
val. Tras definir el canto del animal como «suavis» y «utilis», se detiene en el 
significado de esta utilitas espiritual. Precisamente en la parte final del Libro 
V, el simbolismo del gallo revela con mayor claridad el significado de Jesús. El 
teólogo obispo reitera la imagen de Cristo gallo místico de la Salvación, que se 
alcanza a través del sincero arrepentimiento37. 

A continuación, sigue la invocación a Jesús para que perdone los pecados: 

puesto que el gallo de Pedro cantó en nuestro sermón [el acto penitencial de la comuni-
dad eclesial al inicio de la celebración de la misa] dirija Cristo su mirada benévola hacia 
nosotros. Se apresure la Pasión del Señor, que cada día condona nuestras culpas y obra 
el perdón de los pecados38.

37  Hemos consultado Sant’Ambrogio, L’Esamerone ossia Dell ’origine e natura delle cose, testo con intro-
duzione, versione e commento di Mons. Dr. E. Pasteris (Torino, Società Editrice Internazionale,1937, 
págs. 561-567) ya que el exégeta ambrosiano enriquece con un aparato de notas textuales y contextuales 
esclarecedoras su traducción y comentario sobre la imagen de Cristo gallo místico como pordador de:  
a) luz y renovación de las conciencias; 2) resurrección, y 3) vida eterna a través del sacramento de la 
eucaristía. 
Se extraen de este trabajo crítico las citas del Hexamerón. 
«Est etiam galli cantus [...] non solum suavis, sed etiam utilis, qui quasi bonus cohabitator et dormitantem exci-
tat et sollicitum admonet et viantem solatur processum noctis canora significatione protestans. Hoc canente latro 
suas reliquit insidias, hoc ipse lucifer excitatus oritur caelumque inluminat [...], hoc (canente) devotus adfectus 
exsilit ad precandum, legendi quoque munus instaurat, hoc postremo canente ipsa ecclesiae petra culpam suam 
diluit, quam priusquam gallus cantaret negando contraxerat. Istius cantu spes omnibus redit, aegri relevatur 
incommodum [...], revertitur fides lapsis, Iesus titubantes respicit, errantes corrigit. Denique respexit Petrum, 
et statim error abscessit, pulsa est negatio, secuta confessio […]. Respice nos quoque, Domine Iesu. Ut et nos pro-
pria recognoscamus errata, solvamus piis fletibus culpam, mereamur indulgentiam peccatorum [...] Da quaeso 
lacrimas Petri [...]» (Libro V, Giorno V, págs. 561-565).
[Trad. de la autora: También el canto del gallo es [...] no solo agradable, sino incluso útil, porque como 
un buen compañero de habitación, despierta al que está adormecido, avisa a quien ya se inquieta y con-
forta al caminante, indicando con su señal estentórea el final de la noche. A su canto, el ladrón abandona 
sus fechorías y la estrella de la mañana en persona se levanta e ilumina el cielo [...]; a su canto, el corazón 
devoto se eleva a la oración y reemprende además la lectura interrumpida; a su canto, en fin, la misma 
Piedra de la Iglesia lava la culpa que había contraído con su negación, antes de que cantara el gallo. Con 
su canto, a todos vuelve la esperanza, se alivia la angustia del enfermo [...] se renueva la fe de los que han 
caído, Jesús vuelve a mirar a los que vacilan, corrige a los que están en el error. Así volvió su mirada a 
Pedro y al punto desapareció el error, se retractó de su negación, siguió a esto la confesión [...]. Míranos 
también a nosotros, Señor Jesús, para que también nosotros reconozcamos nuestras faltas, borremos 
con lágrimas piadosas nuestra culpa y merezcamos indulgencia por nuestros pecados [...]. Danos, te lo 
rogamos, las lágrimas de Pedro].
38  «quoniam Petri gallus in nostro sermone cantavit […] in nos pia Christi ora convertat. Adproperet Iesu 
Domini Passio, quae cottidie delicta nostra condonat et munus remissionis operatur» (idem, págs. 566-567].
[Trad. de la autora].



46 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Finalmente San Ambrosio invita a la comunión sacramental a todos aque-
llos que han purificado sus culpas y renovado su vida espiritual. La dimensión 
eclesial sella la exhortación:

El Señor, benigno, no quiere que nadie se vaya en ayunas, para que no se desmaye por 
el camino [...] por eso también se desea la refección [comer del pan y beber del cáliz39]. 
Después de haber [...] cantado con el gallo [...] las águilas [los miembros de la asam-
blea] se reúnan alrededor del cuerpo de Jesús40.

Al igual que San Ambrosio, el autor hispanolatino Prudencio (s. IV) cele-
bra al gallo como figura de Cristo41. En el poema I del Cathemerinon, titulado 
Himno para cuando canta el gallo, inicialmente asocia la figura animal a la de 
Cristo despertador del sopor del pecado con su luz de vida: «El heraldo alado 
del día / canta la luz cercana. / Cristo, que nos llama a la vida, / despierta las 
mentes»42. Prudencio utiliza los mismos tropos que San Ambrosio (Cristo Luz 
y Renovación de las conciencias; Cristo Salvación y Redención)43; añade, ade-
más, un significado metáforico nuevo vinculando la voz del gallo a la de Cristo 
Juez apocalíptico: «Esa voz con que las aves, plantadas al pie mismo del techo, 

La mencionada Domini Passio es una referencia a la celebración del sacrificio eucarístico de la misa que 
renueva y perpetúa el sacrificio de la cruz: «La Misa que es, al mismo tiempo y de modo inseparable, el 
memorial del sacrificio de la cruz y el banquete sagrado de la comunión en el Cuerpo y la Sangre del Señor. 
La celebración de este sacrificio eucarístico está totalmente orientada hacia la unión íntima de los fie-
les con Cristo por medio de la comunión» (Catechismus Ecclesiae Catholicae, n. 1382, https://mercaba.
org/Articulos/E/Euca_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm) (última consulta: 
28/10/2025). 
39  En la Iglesia Primitiva, la Comunión se administraba y recibía ordinariamente bajo las dos especies. 
Tal era la práctica mencionada por San Pablo en 1 Cor 11: 28 (https://www.conferenciaepiscopal.es/
biblia/1-corintios/ ) (última consulta: 28/10/2025). 
40  «Bonus Dominus dimittere ieiunos non vult, ne quis deficiat in via […] ideo refectio corporis desideratur 
[...] ideo qui [...] cum gallo cantavimus, iam domini canamus mysteria, et ad corpus Iesu conveniant aquilae 
peccatorum ablutione renovata» (ibid., p. 566-567).
[Trad. de la autora].
41  Michele Cutino ha analizado el gallicinium de San Ambrosio y el de Prudencio, realizando una 
lectura comparativa para individuar las peculiarides de cada poema. Véase El himno Ad galli cantum y la 
poesía de la luz de Ambrosio a Prudencio, en Éter divino: Teopoética de la luz y el aire, F. L. Borrego Gallardo 
y M. Herrero de Jáuregui (eds.), Madrid, Ediciones Universidad San Dámaso, 2018, págs. 177-196. 
42  Vv. 1-4: «Ales diei nuntius / lucem propinquam praecinit; / nos excitatur mentium / iam Christus ad vi-
tam vocat» (Hymnus ad galli cantum, https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.
html) (última consulta: 28/10/2025). 
[Trad. de la autora]. 
43  A propósito de Cristo Luz que renueva las conciencias, Prudencio toma como ejemplo a Pedro, que 
pecó durante la noche para después arrepentirse al canto del gallo (ibid., vv. 49-72). En la parte final del 
poema (ibid., vv. 97-100) se refuerza el vínculo simbólico entre el gallo y Cristo Salvación y Redención 
a través de la siguiente invocación de la asamblea orante: «Tu, Christe, somnum dissice, / tu rumpe noctis 
vincula, / tu solve peccatum vetus / novumque lumen ingere» [Trad. de la autora: Oh Cristo, aleja tú el sue-
ño, / rompe tú las cadenas de la noche, / borra tú el antiguo pecado / y trae una nueva luz].

https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1350689
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=887909
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=12268
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html


D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 47

alborotan poco antes de que la luz lance sus rayos, figura es de nuestro juez»44. 
En la sonoridad de su canto resuena el eco de la «fuerte voz»45 divina que se 
alzará del trono46 cuando todos, vivos y muertos, estén a la espera de recibir 
sentencia (vv. 13-16) y los «hijos de las tinieblas» sean segregados de los «hijos 
de la luz»47. 

En la escena convivial de la leyenda se despliegan todos los valores meta-
fóricos que San Ambrosio y Prudencio atribuyen a Cristo gallo místico. A tal 
propósito cabe señalar que estas composiciones eran muy conocidas, ya que 
«siguiendo el ejemplo de los dos profetas Moisés y David, la Iglesia Católica 
Romana introdujo, por tradición apostólica, el canto de los himnos en los ofi-
cios divinos»48.

Vemos dos gallitos negros palpitantes de vida erguidos en el mismo plato 
donde antes yacían cocinados. Mientras tanto, el corregidor, sentado con sus 
comensales, mira a los padres del peregrino que —según la narración tradicio-
nal— han ido a su mansión para anunciarle que su hijo se mantiene con vida 
en el patíbulo tras su vuelta del santuario compostelano (Fig. 7). Antes de que 
sucediera el prodigio, el magistrado, entre incrédulo, irónico y sarcástico, les 
había objetado que el joven estaba tan vivo como las aves que él se disponía a 
comer. En el fresco lo vemos extender los índices de las manos —como indi-
cando el origen divino del hecho maravilloso (Fig. 17)— en el momento en que 
la voz estentórea del animal suena sobre la mesa como un veredicto esculpato-
rio proclamado desde lo alto, imposible de discutir. La fuerza inherente en el 
canto del ave se ofrece al corregidor, y este, como un nuevo Pedro, transforma 
su error en virtud49.

44  «Vox ista, qua strepunt aves / stantes sub ipso culmine / paulo ante quam lux emicet, / nostri figura est 
iudicis» (ibid., vv. 13-16).
[Trad. de la autora].
45  «Y vi la ciudad santa, la nueva Jerusalén, que descendía del cielo [...] Y oí una gran voz desde el trono 
que decía: “He aquí la morada de Dios entre los hombres, y morará entre ellos, y ellos serán su pueblo» 
(Ap 21: 2-3, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ ) (última consulta: 28/10/2025).
46  «Vi un trono blanco y grande, y al que estaba sentado en él. De su presencia huyeron cielo y tierra, y 
no dejaron rastro. Vi a los muertos, pequeños y grandes, de pie ante el trono. Se abrieron los libros y se 
abrió otro libro, el de la vida. Los muertos fueron juzgados según sus obras, escritas en los libros [...] Y 
si alguien no estaba escrito en el libro de la vida fue arrojado al lago de fuego» (Ap 20: 11-15, https://
www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ ) (última consulta: 28/10/2025). 
47  Este contraste se encuentra en la Biblia, especialmente en la Epístola de San Pablo 1 Tes 5: 4-8, 
que diferencia a los que viven de acuerdo con la luz (en el día) de los que se mueven en la oscuridad 
(en la noche) ( https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/ ) (última consulta: 
28/10/2025).
48  Introduzione, en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII … cit., p. 11.
49  El corregidor se traslada inmediatamente al lugar donde está el peregrino, y al encontrarlo vivo, orde-
na que lo bajen del patíbulo y lo entrega a sus padres. Ante el segundo milagro, revelador de la inocencia 
del joven, admite su error judicial, anula la sentencia emitida y condena a la posadera. 

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/


48 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Haciendo una lectura integral de los dos paneles, el gallo que «sentencia», 
en conexión simbólico-metafórica con la ciudad alusiva de la Jerusalén celestial 

Cabe destacar que en la producción artística centrada en el tema de la negación y arrepentimiento de 
San Pedro, el gallo aparece frecuentemente como figura profética o parenética que anuncia el paso de lo 
negativo del pecado a lo positivo de la salvación del Apóstol. En la Plena Edad Media lo encontramos 
como tipo iconográfico de la última cena, por ejemplo en el techo de la Real Colegiata de San Isidoro de 
León (s. XI-XII) (https://www.romanicodigital.com/el-romanico/imagenes-romanico/pinturas-mura-
lesde-panteon-real-ultima-cena), ciudad y centro neurálgico en las rutas hacia Santiago. La estudiosa 
María Rodríguez Velazco explica así el fenómeno de su introducción en la representación del último 
banquete del Señor con los Apóstoles: «En esta pintura se añade un pormenor muy significativo para 
señalar que en muchos programas decorativos la Última Cena adquiere significado pleno en un ciclo 
más amplio de la pasión de Cristo. Nos referimos al gallo, detalle que refiere gráficamente las palabras de 
Cristo a San Pedro en la Última Cena (“Esta noche, antes de que el gallo cante, me negarás tres veces”, 
Mt 26, 34)» (Tipos iconográficos de la Última Cena y simbolismo eucarístico en las imágenes de la Edad Media 
milagros, en “Revista Digital de Iconografía Medieval”, 16 (2016), p. 124).
Como símbolo parenético y resurreccional vuelve a aparecer en diferentes épocas y contextos geográfi-
cos. En L’ultima cena del italiano Francesco Bassano (1586), a poca altura sobre el nivel de la mesa, se 
observan tres gallos colgados de un palo como referencia a la triple negación de Pedro (https://it.wiki-
pedia.org/wiki/Ultima_cena_(Bassano) ). En L’ultima cena que decora el frontal del ara de la iglesia de 
Contrà Santa Corona (Vicenza) (mosaico de piedra dura diseñado por Bovio Da Feltre, 1671), el gallo 
figura como emblema resurreccional asociado con el pelícano, otro de los animales más representados en 
la simbología funeraria cristiana. El significado complementario de las dos figuras es evidente: por un 
lado, el Señor ofrece su propio cuerpo y sangre en la eucaristía para alimentarnos y darnos la vida eterna; 
y por otro, con su luz, vence las tinieblas del pecado y de la muerte (https://www.ultimacena.afom.it/
vicenza-chiesa-di-santa-corona-tarsia-con-ultima-cena/).

Fig. 17. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Detalle de la escena del milagro del gallo.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 49

sugiere la imagen de Cristo cuando aparezca como Juez Supremo en la hora del 
Apocalipsis. El animal, al nacer a una nueva vida de resucitado, evoca también 
la figura de Jesús levantándose del sepulcro50. El evento divino muestra a todos 
los que pecan que siempre se les ofrece la oportunidad de salvarse de la muerte 
espiritual, como manifiesta el caso del Justicia.

Así se muestran las dos connotaciones apocalípticas—judicial y salvífica—, 
que reenvían al nivel del sentido anagógico.

Un elemento de interés del fresco es el lugar donde se produce el milagro.
El motivo del gallo que vuelve a la vida en el asador o sobre la mesa para 

desmentir actitudes de incredulidad y afirmar la verdad era recurrente ya antes 
de su introducción en la historia del peregrino ahorcado51. En el relato de viaje 
de Nompar de Caumont, el episodio ocurre dentro de la chimenea ante los ojos 
del juez y de los padres del peregrino; en cambio, en las representaciones pictó-
ricas y literarias que empiezan a proliferar posteriormente, el hecho suele suce-
der durante la reunión convivial. El segundo tipo iconográfico iba obviamente 
en la dirección de potenciar el dramatismo de la escena, siendo el banquete un 
lugar de mayor énfasis patémico52 por su ostensividad e interobservabilidad53. 

50  Muchos autores de literatura religiosa han asociado el gallo a Cristo Resucitado debido a la creencia 
de que la resurrección tuvo lugar a la hora del Galicinio. Adalbert G. Hamman describe cómo la iglesia 
de Roma celebraba antiguamente el rito de la resurrección, que empezaba la noche anterior al domin-
go: «[...] El canto del gallo anuncia el nuevo día, día de fiesta y día de alegría. Se rompe el ayuno. La 
celebración de la eucaristía adquiere su sentido pleno de memorial de la muerte y de la resurrección de 
Jesucristo. Nunca los corazones de los cristianos estaban más ardientes que ese día, cuando con el alba 
volvían a emprender sus quehaceres cotidianos» (La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, Ed. 
Palabras, 1985, p. 212).
Siendo ligado a la imagen del sol que vence las tinieblas, el gallo es portador de una simbología funerario 
celeste ascensional. Al romper la noche con su canto, manifiesta el carácter esperanzador de la escato-
logía cristiana donde la muerte coincide con el acceso a una nueva vida, culminante fuera del devenir 
mediante la resurrección de la carne y la comunión eterna de los justos con Dios. 
51  En ciertas vernacularizaciones medievales del Evangelio apócrifo de Nicodemo se narra que Judas, 
antes de ahorcarse, conversa en casa con su madre, empeñada en asar capones. Desairando las palabras 
de la mujer sobre la inminente resurrección del Señor, el Iscariote dice que «Jesús no puede resucitar más 
de lo que este capón puede cantar». Al instante, el animal se desprende del espetón y empieza a gritar 
por toda la casa. Aplicadas a personajes y situaciones diferentes, pero con la misma función de desmentir 
las actitudes escépticas y afirmar la verdad, las mismas imágenes u otras similares se encuentran en las 
baladas inglesas y bretonas de la Baja Edad Media. Sobre estos antecedentes, véase Piccat, M., art. cit., 
págs. 304-308. 
52  Se emplea el término «patémico» según el significado que tiene en Greimas, A. J., – Fontanille, J., 
Semiótica de las pasiones: de los estados de cosas a los estados de ánimo, México D. F.- Buenos Aires, México 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Siglo XXI Editores, 2002.
53  Aumentando el número de asistentes al milagro, se intensificaba el efecto de las manifestaciones 
somáticas que expresaban «pasiones»: atención, sobresalto, respeto, altivez, crispación, mofa. Se utiliza el 
término «pasión» según el significado que reviste en ibid.
Sobre los conceptos de ostensividad e interobservabilidad relacionados con las manifestaciones somáti-
cas de las «pasiones», Ugo Savardi e Ivana Bianchi comentan: «la sorpresa è uno dei comportamenti concessi 
biologicamente che affermano la priorità del ciò che si vede a livello pre-linguistico, quando cioè i conti si fanno 
soltanto con l ’ostensività del dato e la sua interosservabilità (e d’altronde anche gestualmente la sorpresa si 



50 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

En el primer plano de la escena merecen mención dos elementos figurativos: 
la vasija y el mono. Distantes y aislados dentro de ella, comparten una relación 
simbólico-conceptual con los otros signos y significados de la figuración pues 
sirven para entender mejor el mensaje moral: el triunfo de la verdad sobre 
la falsedad y, por ende, de la justicia. En el lado izquierdo, suspendido en el 
aire, reconocemos, gracias al hors-texte54, el recipiente objeto de la calumnia 
de robo, metido a hurtadillas por la posadera dentro de la alforja del pere-
grino (Fig. 18). En el centro, sentado frente a la mesa, se ve un simio con una 
especie de fruto en la mano (Fig. 19). Tiene la cabeza girada hacia los padres 
del ahorcado, como sorprendido por su discurso, cuya consecuencia será el 
desvelamiento de la mentira de la mujer. Hay que tener en cuenta que en el arte 
cristiano a menudo se representa al diablo en forma de mono con una manzana 
en la mano o en la boca, en cuanto es el emblema de la caída de Adán y Eva55 
(Figs. 20, 21, 22). Además, es imagen del hombre degradado por sus vicios:

En el cristianismo, el mono representa solo los aspectos inicuos de la naturaleza huma-
na: lujuria, fastuosidad, frivolidad, indecencia, codicia, vanidad, malicia, astucia, idola-
tría, alma indolente y perversión de la palabra de Dios. En la Edad Media, Satanás fue 
descrito como la simia Dei, y en el arte cristiano el diablo se representa a menudo como 
un mono con una manzana en la boca, emblema de la caída, y el cuerpo encadenado, 
símbolo del pecado vencido por la virtud56.

esprime con lo stare “a bocca aperta”, puntando lo sguardo e talvolta il dito nella direzione dell ’evento che ha 
sorpreso e che così viene consegnato all ’interosservazione; e la verificabilità della realtà del fatto è tutto in quel 
“guarda!”» (Le questioni dei classici, in Gli errori dello stimolo, a cura di U. Savardi e I. Bianchi, Verona, 
Cierre Ed., 1999, p. 161.
[Trad. de la autora: La sorpresa es uno de los comportamientos que se dan biológicamente, que afirman 
la prioridad de lo que se ve a nivel prelingüístico, es decir, cuando solo se tiene en cuenta la ostensividad 
del dato y su interobservabilidad (por otra parte, también gestualmente la sorpresa se expresa con la boca 
abierta, dirigiendo la mirada y, a veces, el dedo en dirección al acontecimiento que ha sorprendido y que 
así se entrega a la interobservación; la verificabilidad de la realidad del hecho está toda en ese «¡mira!»].
54  Elegimos esta definición para explicar la noción de hors-texte: «un espacio imaginario [...] gracias 
al cual se está a la vez dentro y fuera del texto, gracias al cual tiene sentido lo que se lee: este efecto de 
hors-texte permite interpretar lo leído, (en su defecto, son necesarias numerosas notas explicativas), y 
para cada texto actualiza ciertas referencias y las organiza en sistema» (Specel De Chirinos, M.-C., 
La subversión de una escritura: Madame Bovary de Gustave Flaubert, Caracas, Universidad Central de 
Venezuela, 2000, p. 153).
55  En la miniatura Adán nombrando a los animales (s. XII) el mono aparece representado con una man-
zana en la mano, imitando anticipadamente el acto que va a causar la caída edénica. Como comenta 
Laura Bossi, en el preciso instante en que Adán es investido de una autoridad divina que le da el poder 
sobre los animales, el simio está ahí para recordarle que no es muy diferente de las bestias (véase His-
toria natural del alma, Madrid, Antonio Machado Libros, 2022). La miniatura aparece recogida en el 
trabajo de Jurij Pirastu, Metafore, simboli e allegorie della scimmia tra l ’Età antica e il Medioevo (https://
www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_anti-
ca_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338) (última consulta: 28/10/2025).
56  «Nel Cristianesimo, la scimmia rappresenta solo gli aspetti iniqui della natura umana: lussuria, fasto, 
frivolezza, indecenza, avidità, vanità, malizia, furberia, idolatria, l ’anima indolente e il pervertimento della 
parola di Dio. Nel Medioevo, Satana fu descritto come la simia Dei, e nell ’arte cristiana il diavolo è spesso 

https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338


Fig. 18. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. 
Detalle de la escena del milagro del gallo.

Fig. 19. Asís (Perugia). Oratorio dei Pellegrini.
Detalle de la escena del milagro del gallo.

Fig. 20. Adán nombrando a los animales, s. XII.

Fig. 23. Alberto Durero, La Virgen y el 
Niño con el mono, hacia 1498.

Fig. 21. Alexandre-François Desportes, Bodegón, 1725.

Fig. 22. Pieter Bruegel el Viejo, Dos monos 
encadenados, 1562.



52 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

En la época en que pinta Mezzastris, la iconografía cristiana de la Virgen 
con el niño comienza a incluir también la figura del primate, que, situado a los 
pies de María, indica la sumisión de la mentira ante el poder de la divinidad. 
Un ejemplo representativo es el cuadro Virgen con el niño y el mono de Alberto 
Durero (hacia 1498) (Fig. 23). Manteniendo firme el significado primario, es de 
destacar que la simia, habiéndose «convertido en un animal familiar en la vida 
europea, desde principios del s. XII simboliza lo exótico, lo espectacular, y se 
mantiene en cautividad por sus bromas»57 (Fig. 24). 

Tratándose de una escena de solaz, podríamos suponer que Mezzastris ha 
utilizado el mono para enriquecer el decorado con un elemento curioso y di-
vertido. En realidad, el modo en que lo retrata alude a su valor demoníaco: 
tiene como atributos la manzana edénica y un collar con argolla del que pende 
una cuerdecita, símbolo de su sometimiento. Para evidenciar la relación causal 
existente entra el animal y la vasija, el artista los pinta con los mismos colores y 
matices. En contraste con los signos evocadores de la escatología de la gloria, 
el primate encarna el mal metafísico y moral, cuyo fin es destruir los planes 
salvíficos de Dios y llevar al hombre al infierno. Esta hipótesis queda reforzada 
en el personaje del niño [inocencia] con la espada en la mano colocado entre la 
vasija/mujer y el mono/diablo, interpretable como emblema de la justa justicia 
que pone fin a la arbitrariedad del juez (Fig. 25). 

Al lector provisto de saber enciclopédico y conocimientos del co-texto58, el 
sentido literal de la figuración de Asís posibilita las tres representaciones men-
tales y modelos de significados ilustrados, que los biblistas medievales reunían 
bajo la definición «sentido espiritual del texto»59. 

A modo de conclusión: la representación de Asís, al igual que otras, no 
incluye la escena final con la sentencia que decreta la liberación del inocente y 
el castigo de la culpable, pero al creyente que conoce la trama no le es difícil 
entender la interacción entre la Ley divina y el derecho humano con sus limita-
ciones, clave para captar el enfoque moral de la leyenda. Los roles patémicos60 
que desenvuelven los actantes sorprendidos por el misterio lo invitan a reflexio-
nar sobre las acciones de deshonestidad, venganza y arbitrariedad, a valorar el 

raffigurato come una scimmia con una mela nella bocca, emblema della caduta, e il corpo in catene, simbolo del 
peccato sconfitto dalla virtù» (Dizionario dei simboli, a cura di M. Eliade e I. P. Couliano, Milano, Jaca 
Book, 2017, s.v.).
[Trad. de la autora]. 
57  «fin dall ’inizio del XII secolo, diventata un animale familiare nella vita europea, simboleggia l ’esotico, lo 
spettacolare, viene tenuta in cattivati per i suoi scherzi» (Uguccioni, A., Salomone e la regina di Saba: la 
pittura di cassone a Ferrara, Ferrara, G. Corbo Ed., 1988, p. 44).
[Trad. de la autora].
58  «[...] zona de mediaciones entre texto y extratexto» (Specel De Chirinos, M.-C., ob. cit., p. 153).
59  Véase la nota 19.
60  Véase la nota 52.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 53

arrepentimiento tras el pecado, la recompensa al sufrimiento del justo, el amor 
misericordioso de Dios.

Nuestra interpretación cobra impulso con la lectura de los comentarios de 
la Biblia y de las obras de San Ambrosio y Prudencio; además, tiene en cuenta 
la visión de la moderna teología según la cual la hermenéutica de los textos de 
la tradición de la fe debe entrar en correlación con la experiencia humana del 
contexto histórico contemporáneo, suscitando una interpretación creativa. De 
este modo el mensaje cristiano transmitido por la tradición es actualizado sin 
cesar, de forma viva. De hecho, uno de los retos clave que se pone la teología 
de hoy es mantener «la actitud profética»61, consistente en 

61  Vélez Caro, O. C., El método teológico. Fundamentos, especializaciones, enfoques, Bogotá, Ed. Pontifi-
cia Universidad Javeriana, 2008, p. 54.

Fig. 24. Anonimo ferrarese, L’incontro di Salo-
mone con la regina di Saba, 1473. Fig. 25. Asís (Perugia). Oratorio dei 

Pellegrini. Detalle de la escena del 
milagro del gallo.



54 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

«anunciar los cielos nuevos y la tierra nueva» (Ap. 21: 1) que hagan posible que el ser 
humano armonice su relación con el cosmos, consigo mismo, con los otros y con Dios, 
en todas sus dimensiones: económica, genérica, cultural, generacional62.

Al hilo de este paradigma, la interpretación escatológico-judicial que pro-
yecta el mundo textual de Mezzastris hacia un horizonte de sentido63 esperan-
zador, se alinea a la perspectiva hermenéutica sobre el juicio final expuesta 
recientemente por el teólogo don Luigi Giussani:

Cada acción conlleva un juicio [...]. Cada acción y cada momento anticipan en el tiem-
po el juicio final [...]. Todos nuestros actos ponen de manifiesto un juicio, porque en 
cada uno de ellos se anticipa el juicio final, la luz que lo iluminará todo cuando Cristo 
vuelva [...]. El dolor de contrición aparta [el] «infierno», porque la contrición tiene el 
poder para convertir incluso un acto injusto, un acto que en sí es un «mal», en dolor 
y deseo de que él venga [...]. Al final el juicio será sobre la caridad, sobre la comunión 
y, al mismo tiempo, sobre el testimonio [... ] en favor de Cristo. Está claro que sobre 
esto se nos juzgará, porque el juicio final tiene a Cristo como criterio y contenido; no 
simples normas o leyes, sino un hecho viviente que aconteció en la historia y ha entrado 
en nuestra vida; nos ha incorporado a él e insertado en la comunión de la Iglesia64.

Así pues, el milagro de Santiago, la horca y el gallo pintado por Mezzastris 
tiene valor no solo por la calidad estética y la originalidad del programa icono-
gráfico, sino por su estimulante actualidad «profética».

62  Ibid., p. 61.
63  Sinnhorizon: expresión forjada por Hans-Georg Gadamer. La hermenéutica del filósofo alemán ha 
proporcionado herramientas para entender cómo se construye el significado en el ámbito teológico, 
donde los textos sagrados y la tradición juegan un papel central.
64  Giussani, L., La inminencia de su venida, en La familiaridad con Cristo: Meditaciones sobre el Año 
Litúrgico, Madrid, Ed. Encuentro, 2014, págs. 20-21 y p. 25. 



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 55

Bibliografia

Bossi, L., Historia natural del alma, Madrid, Antonio Machado Libros, 2022.

Catechismus Ecclesiae Catholicae, https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA 
_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm (última consulta: 
28/10/202). 

Caucci Von Saucken, J., Miracolo del pellegrino impiccato e del gallo nell’Ora-
torio dei Pellegrini di Assisi (Perugia), ficha descriptiva, en CAUCCI VON 
SAUCKEN, P. – ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante 
delle opere d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Composte-
llane-Centro Italiano Studi Compostellani, 2021, p. 138.

Idem, Miracolo del pellegrino impiccato nella vetrata della chiesa basilicale di San 
Domenico di Perugia, ficha descriptiva, en CAUCCI VON SAUCKEN, P. – 
ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in 
Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Centro Italiano 
Studi Compostellani, 2021, p. 140.

Idem, Il sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pelle-
grinaggio compostellano, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2001.

Caucci Von Saucken, P., Introduzione, en Caucci Von Saucken, P. – Arlo-
tta, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in Italia, 
Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Centro Italiano Studi 
Compostellani, 2021, págs. 7-24.

Idem, La via dei cavalieri e dei pellegrini nell’Umbria medievale, en «Composte-
lla», 23 (1997), págs. 40-51.

Caumont, N. De, Voyage d’oultremer en Jherusalem par le seigneur de Caumont, 
l’an MCCCC XVIII. Publié pour la première fois d’après le ms. Britannique, 
par le marquis de la Grange, París, Aug. Aubry, 1858.

Cenci, C., Documentazione di vita assisana, 1300-1530, Grottaferrata, Ed.  
Colleggi S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1975.

Cutino, M., El himno Ad galli cantum y la poesía de la luz de Ambrosio a Pru-
dencio, en Éter divino: Teopoética de la luz y el aire, F. L. Borrego Gallardo y 
M. Herrero de Jáuregui (eds.), Madrid, Ediciones Universidad San Dámaso, 
2018, págs. 177-196.

Deleuze, G., Francis Bacon: Lógica de la Sensación, trad. de I. Herrera, Madrid, 
Ed. Arena, 2009.

https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1350689
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=887909
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=12268


56 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Delumeau, J., Préface, en Van Der Meer, F., L’Apocalypse dans l’art, Anvers, 
Fonds Mercator, 1978, págs. 7-10.

Dizionario dei simboli, a cura di M. Eliade e I. P. Couliano, Milano, Jaca Book, 
2017.

Dizionario dell’Occidente medievale. Temi e percorsi, a cura di J. Le Goff e J.-C. 
Schmitt, t.1, Torino, Einaudi, 2003-2004.

Gambini, D., Una città, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di 
un quadro di civiltà europea a Perugia. Apparato iconografico con note. II 
PARTE, en “Compostellanum”, 3-4 (2019), págs. 509-554.

Idem, Una città, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di un qua-
dro di civiltà europea a Perugia, en “Compostellanum”, 3-4 (2018), págs. 
537-564.

García Serrano, P., Los tres conceptos del Apóstol Santiago, en “Lucero”, 1 
(1990), págs. 10-16.

Giussani, L., La inminencia de su venida, en La familiaridad con Cristo: Medi-
taciones sobre el Año Litúrgico, Madrid, Ed. Encuentro, 2014, págs 13-26.

Greimas, A. J. – Fontanille, J., Semiótica de las pasiones: de los estados de co-
sas a los estados de ánimo, México D. F.- Buenos Aires, México Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla, Siglo XXI Editores, 2002.

Hamman, A. G., La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, Ed. Pala-
bras, 1985.

Introduzione, en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII. Traduzione 
dal latino de’ signori R. de Fusco, A. Lenci e A. Mazzarotta, t. I, Napoli, 
tipografia di Gennaro Palma, 1837, págs. 9-12.

Le Goff, J., Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid, Akal, 2003.

León Azcárate, J. L. De, La muerte y su imaginario en la historia de las religio-
nes, Bilbao, Universidad de Deusto, 2007.

Liber Sancti Iacobi Códex Calixtinus, trad. de A. Moralejo, C. Torres y J. Feo 
(1951). Dirigida, prologada y anotada por A. Moralejo (1951). Con notas 
aumentadas por J. J. Moralejo y Mª. J. García Blanco (2004). Nueva edición 
actualizada por Mª. J. García Blanco, Santiago de Compostela, Xunta de 
Galicia, 2014.

Libro de Ezequiel, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/ (últi-
ma consulta: 28/10/2025).

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/


D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’impiccato e del gallo	 57

Libro de Malaquías, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/ 
(última consulta: 28/10/2025).

Lombardi Satriani, L. M. – Meligrana, M., Il ponte di San Giacomo: l’ideologia 
della morte nella società contadina del Sud, Milano, Rizzoli, 1996.

Lunghi, E. – Benazzi, G., Pierantonio Mezzastris. Pittore a Foligno nella secon-
da metà del Quattrocento, Foligno, Ass. Orfini Numeister, 2006.

Meloni, P. L., Appunti sulla Peregrinatio Jacobea in Umbria, en Il pellegrina-
ggio a Santiago de Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno 
internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Sca-
lia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Perugia-Centro Italiano di Studi 
Compostellani, 1985, págs. 171-197.

Piccat, M., Il miracolo jacopeo del pellegrino impiccato. Riscontri tra narrazione 
e figurazione, en Il pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la letteratura 
jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settem-
bre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Università degli Studi di Peru-
gia-Centro Italiano di Studi Compostellani, 1985, págs. 287-310.

Pintus, G. M., Storia di un simbolo: il gallo, en “Sandalion”, 8-9 (1985-86 publ. 
1986), págs. 243-267.

Pirastu, J., Metafore, simboli e allegorie della scimmia tra l’Età antica e il Medioevo, 
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_de-
lla_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338 
(última consulta: 28/10/2025).

Prudentius, Hymnus ad galli cantum, https://ccel.org/ccel/prudentius/cathi-
merinon/cathimerinon.p01o.html (última consulta: 28/10/2025). 

Ráez Padilla, J., Manual de simbología: Tierra, agua, aire y fuego, Oviedo, Sep-
tem Ediciones, 2015.

Rodríguez Velasco, M., Tipos iconográficos de la Última Cena y simbolismo eu-
carístico en las imágenes de la Edad Media, en “Revista Digital de Iconografía 
Medieval”, 16 (2016), págs. 119-142.

Salmos, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/ (última consulta: 
28/10/2025).

San Juan, Apocalipsis, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalip-
sis/ (última consulta: 28/10/2025). 

Idem, Evangelio, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/ (última con-
sulta: 28/10/2025). 

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/


58 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

San Pablo, 1 Corintios, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corin-
tios/ (última consulta: 28/10/2025). 

Idem, 1 Tesalonicenses, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-te-
salonicenses/ (última consulta: 28/10/2025).

Sant’Ambrogio, Aeterne Rerum Conditor, en Inni sacri giusta il breviario di 
papa Urbano VIII. Traduzione dal latino de’ signori R. de Fusco, A. Lenci e 
A. Mazzarotta, t. I, Napoli, tipografia di Gennaro Palma, 1837.

Idem, L’Esamerone ossia Dell’origine e natura delle cose, testo con introduzio-
ni, versione e commento di Mons. Dr. E. Pasteris, Torino, Società Editrice 
Internazionale, 1937.

Santanicchia, M., Miracolo del pellegrino impiccato e del gallo nella Chiesa di 
San Giacomo in Poreta di Spoleto (Perugia), ficha descriptiva, en Caucci Von 
Saucken, P. – Arlotta, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle ope-
re d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Cen-
tro Italiano Studi Compostellani, 2021, p. 144.

Santo Tomás De Aquino, Summa Theologiae, https://www.documentacatho-
licaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_Aquinas,_Summa_Theologiae,_
ES.pdf (última consulta: 28/10/2025). 

Savardi, U. – Bianchi, I., Le questioni dei classici, in U. Savardi e I. Bianchi (a 
cura di), Gli Errori dello Stimolo, Verona, CIERRE Ed., 1999, págs. 131-
168.

Sensi, M., Pellegrini dell’Arcangelo Michele e santuari garganici ‘ad instar’ lun-
go la dorsale appenninica umbro-marchigiana, en “Compostella”, 27 (2000), 
págs. 19-50.

Specel De Chirinos, M.-C., La subversión de una escritura: Madame Bovary de 
Gustave Flaubert, Caracas, Universidad Central de Venezuela, 2000.

Uguccioni, A., Salomone e la regina di Saba: la pittura di cassone  a Ferrara,  
Ferrara, G. Corbo Ed., 1988.

Vélez Caro, O. C., El método teológico. Fundamentos, especializaciones, enfo-
ques, Bogotá, Ed. Pontificia Universidad Javeriana, 2008.

Viviano, P. A., Los sentidos de la Sagrada Escritura, https://www.usccb.org/bi-
ble/national-bible-week/upload/viviano-senses-scripture-sp.pdf, págs. 1-4 
(última consulta: 28/10/2025).

https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/


Prospettive future per la 
valorizzazione degli itinerari 

culturali: il ruolo dell’Intelligenza 
Artificiale

Sara Ferretti
Università degli Studi di Perugia (Italia)



Abstract
Il contributo si inserisce nel dibattito sulla sostenibili-
tà culturale, affrontando la tutela del patrimonio sto-
rico-artistico e la valorizzazione dell’identità culturale 
nelle sue dimensioni linguistiche, religiose, simboliche 
e immateriali. In risposta alla crescente erosione del 
patrimonio materiale e ai processi di overtourism e 
spopolamento dei piccoli borghi, il lavoro propone una 
ricognizione dell’eredità artistica e iconografica della 
dorsale appenninica umbra. L’indagine analizza testi-
monianze conservate in siti religiosi e museali dei cen-
tri interni, con l’obiettivo di ricostruire itinerari tematici 
intra- e interregionali, in particolare legati alla santità 
femminile e al martirio, valorizzando anche il patrimo-
nio immateriale costituito da leggende, rituali e tradizio-
ni popolari. La metodologia integra ricerca storico-ar-
tistica, documentazione fotografica e strumenti digitali 
basati su intelligenza artificiale orientati alla fruizione 
ampliata e alla mediazione culturale. Il progetto preve-
de lo sviluppo di un agente artificiale specializzato nella 
narrazione visuale e semantica del patrimonio locale, 
volto a rafforzare processi sostenibili di trasmissione 
culturale intergenerazionale.
Parole chiave: sostenibilità culturale; patrimonio stori-
co-artistico; IA.

This paper addresses cultural sustainability through 
the safeguarding of historical-artistic heritage and 
the enhancement of cultural identity in its linguistic, 
religious, symbolic, and intangible dimensions. In 
response to heritage erosion, overtourism, and the 
marginalization of small villages, the study surveys the 
artistic and iconographic heritage of the Umbrian Apen-
nine ridge. The research examines evidence preserved 
in religious and museum sites of inland settlements to 
reconstruct intra- and interregional thematic itinerar-
ies, especially related to female sanctity and martyr-
dom, while valuing intangible heritage such as legends, 
ritual practices, and popular traditions. The methodolo-
gy combines art-historical research, photographic doc-
umentation, and AI-based digital tools fostering acces-
sibility and cultural mediation. The project includes the 
development of an artificial agent specialized in visual 
and semantic storytelling to promote sustainable inter-
generational cultural transmission.
Keywords: cultural sustainability; heritage; AI.

El trabajo aborda la sostenibilidad cultural mediante 
el análisis de la protección del patrimonio histórico-ar-
tístico y de la identidad cultural en sus dimensiones 
lingüísticas, religiosas, simbólicas e inmateriales. 
Frente a la erosión del patrimonio material, el over-
tourism y la marginación de los pequeños pueblos, el 
estudio analiza el patrimonio artístico e iconográfico 
de la cordillera apenínica umbra. La investigación 
examina testimonios conservados en espacios reli-
giosos y museales de los pueblos del interior para re-
construir itinerarios temáticos intra e interregionales, 
especialmente sobre santidad femenina y martirio, 
valorando además el patrimonio inmaterial vinculado 

a leyendas, rituales y tradiciones populares. La me-
todología combina investigación histórico-artística, 
documentación fotográfica y herramientas digitales 
basadas en IA orientadas a la accesibilidad y la me-
diación cultural. El proyecto prevé un agente artificial 
especializado en la narración visual y semántica del 
patrimonio local, para fortalecer procesos sostenibles 
de transmisión cultural intergeneracional.
Palabras clave: sostenibilidad cultural; patrimonio; IA.

Sara Ferretti (Fabriano, 16/01/1980) è dottoranda in 
Storia, Arti e Linguaggi nell’Europa Antica e Moderna 
all’Università degli Studi di Perugia. Laureata in Con-
servazione dei Beni Culturali (2004, 110 e lode), è 
guida turistica abilitata in francese e inglese dal 2011. 
Nel 2015 consegue la Laurea in Scienze della Forma-
zione Primaria (106/110) e nel 2018 diventa docente 
di ruolo nella scuola primaria tramite concorso. Nel 
2023 ottiene la Specializzazione in Beni Storico-Artisti-
ci (50/50 e lode). Dal 2023 svolge ricerca sul progetto 
Arte, cultura, tradizione: valorizzazione sostenibile dei 
borghi della Dorsale Appenninica Umbra (L-ART/04). 
Nel 2024 consegue l’abilitazione alle discipline lette-
rarie nella scuola secondaria superiore. I suoi interessi 
includono iconografia dei santi, didattica della storia 
dell’arte, educazione al patrimonio materiale e immate-
riale, digitalizzazione del patrimonio culturale.

Sara Ferretti (born in Fabriano, Italy, 16/01/1980) 
is a PhD Candidate in History, Arts and Languages in 
Ancient and Modern Europe at the University of Peru-
gia. She holds a BA in Cultural Heritage Conservation 
(2004, full honours) and a national license as a Tourist 
Guide in French and English (2011). She earned a de-
gree in Primary Education Sciences in 2015 and has 
been a tenured primary school teacher since 2018. In 
2023 she completed a Specialization in Historical-Ar-
tistic Heritage (full honours). Her PhD research focuses 
on Art, Culture and Tradition: Sustainable Enhance-
ment of the Villages of the Umbrian Apennine Ridge 
(L-ART/04). Research interests: iconography of saints, 
art history education, heritage education and digital 
cultural heritage.

Sara Ferretti (Fabriano, Italia, 16/01/1980) es docto-
randa en Historia, Artes y Lenguajes en la Europa Anti-
gua y Moderna en la Universidad de Perugia. Titulada 
en Conservación de Bienes Culturales (2004, con ho-
nores), obtuvo en 2011 la habilitación nacional como 
guía turística en francés e inglés. Desde 2018 es do-
cente titular en educación primaria; en 2023 obtuvo 
la especialización en Bienes Histórico-Artísticos. Su 
investigación doctoral aborda la valorización sosteni-
ble de los pueblos de la Dorsal Apenínica de Umbría. 
Intereses: iconografía de santos, didáctica del arte, 
educación patrimonial y digitalización cultural.

Sara Ferretti, Università degli Studi di Perugia, Italy
Sara Ferretti © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.560



Introduzione

Nel panorama contemporaneo, segnato da un progressivo deterioramento 
del patrimonio culturale materiale, si impone una riflessione sul rapporto tra 
fruizione e usura dei beni culturali, fenomeno che trova un chiaro paralle-
lo nei processi di erosione ambientale. A questa dinamica si affiancano due 
tendenze divergenti: da un lato, l’eccessiva concentrazione turistica su luo-
ghi simbolici di alta visibilità, come Assisi, che produce forme di overtouri-
sm; dall’altro, la marginalizzazione dei piccoli borghi e dei cammini storici 
che li collegano, depositari di una ricca ma spesso trascurata trama culturale. 
Il progetto proposto si propone di riequilibrare tale asimmetria attraverso la 
valorizzazione dei cammini e dei percorsi tematici della Valnerina e della dorsa-
le appenninica umbra, in un’ottica di sostenibilità, accessibilità e rigenerazione 
territoriale. L’indagine sistematica del patrimonio culturale integrato — com-
prendente elementi storici, religiosi, iconografici, architettonici ed economici 
— è supportata dallo sviluppo di un agente artificiale specializzato in storia 
dell’arte locale. Questa tecnologia, concepita come strumento educativo e di-
vulgativo, mira a rendere fruibili in modo innovativo e partecipativo i patri-
moni culturali meno esposti alla narrazione turistica dominante, rafforzando 
la consapevolezza collettiva e promuovendo una nuova cultura del cammino, 
inteso come esperienza di conoscenza e cura del territorio.

I cammini religiosi e culturali: tra storia, patrimonio e sviluppo territoriale

I cammini, o itinerari turistico-culturali, costituiscono una delle forme più 
complesse e stratificate di viaggio esperienziale. Le loro origini affondano nel 
Medioevo, periodo in cui i pellegrinaggi verso luoghi sacri rappresentavano 
percorsi sia fisici sia spirituali, finalizzati al rinnovamento interiore e alla ri-
conciliazione attraverso la fatica del cammino. Il pellegrino, figura archetipica 
del viandante, esprimeva un modello di mobilità basato prevalentemente su 
motivazioni devozionali, votive o penitenziali, ma carico di valenze e risvolti 
socioculturali, economici e politici per i contatti e le relazioni che si tessevano 
con comunità e territori nuovi1. 

1  È indubitabile che i grandi pellegrinaggi nell’ecumene medievale hanno dato un contributo fonda-
mentale alla costruzione di uno spazio in cui fede cristiana, cultura, diffusione delle idee, delle conoscen-
ze e dei saperi tecnici si sono intrecciate facendo fiorire l’identità del continente europeo (cfr. L’ Europa 
del pellegrinaggio, Rimini, Il Cerchio, 1998; AA. VV., Peregrino, ruta y meta en las peregrinationes maiores, 
Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2012; AA. VV., De peregrinatione, Pomigliano D’Arco, 
Edizioni Compostellane-Centro Italiano di Studi Compostellani, 2016; Cardini, F. – Russo, L., Homo 
viator. Il pellegrinaggio medievale, Viareggio, La Vela, 2019).



62 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Ancora oggi, nonostante le trasformazioni storiche, questa matrice resta ri-
conoscibile e conferisce ai cammini un’aura di autenticità che li distingue dalle 
altre forme di turismo. Con il passare dei secoli, le motivazioni dei cammina-
tori si sono ampliate, includendo finalità culturali, naturalistiche e identitarie. 
Il cammino si è così trasformato in una pratica ibrida, in cui il viaggio lento, 
la contemplazione del paesaggio e l’incontro con le comunità locali generano 
un’esperienza unica, sempre più ricercata da chi intende allontanarsi dai ritmi 
accelerati e standardizzati del turismo di massa. In questo contesto, la lentezza, 
la sostenibilità e l’inclusione emergono come tratti distintivi di un modello in 
cui la mobilità dolce non è soltanto un mezzo di spostamento, ma uno strumen-
to di rigenerazione personale e territoriale2.

Il riconoscimento istituzionale di questa dimensione si è consolidato a parti-
re dalla Dichiarazione di Santiago de Compostela del 1987, attraverso la quale 
il Consiglio d’Europa ha istituito il programma degli Itinerari culturali. Tale 
iniziativa ha attribuito ai cammini un ruolo centrale nelle politiche culturali 
europee, sottolineandone la capacità di promuovere il dialogo interculturale 
e di rafforzare la diversità come valore fondativo del progetto europeo. Da 
allora, i cammini non sono più concepiti unicamente come percorsi geografici, 
ma come veri e propri crocevia di culture, memorie e patrimoni materiali e 
immateriali3. 

In Italia, questa prospettiva si è intrecciata con l’esigenza di valorizzare un 
patrimonio diffuso di borghi, paesaggi e beni culturali, spesso localizzati in aree 
interne. Il territorio italiano rappresenta un terreno particolarmente fertile, sia 
per la ricchezza del patrimonio diffuso sia per la presenza di itinerari che coniu-
gano spiritualità, cultura e paesaggio. Tra questi, il Cammino di San Benedetto, 
che attraversa luoghi simbolo della spiritualità benedettina; il Cammino di San 
Francesco, che segue le tracce del poverello d’Assisi attraverso eremi, abbazie 
e borghi storici; e il Cammino delle Rose, che da Montefalco conduce a Cascia 
attraversando le suggestive tappe della Valnerina, offrono esempi concreti di 
come la dimensione religiosa e quella culturale possano integrarsi nella valo-
rizzazione dei territori. Questi percorsi non solo custodiscono la memoria di 
santi e tradizioni radicate, ma rappresentano anche un’occasione di sviluppo 
per comunità collocate in aree interne, restituendo vitalità a contesti altrimenti 
marginalizzati.

Negli ultimi anni, le istituzioni nazionali hanno riconosciuto nei cammini 
un potenziale strategico, coerente con le politiche di rigenerazione territoriale 
e di promozione turistica sostenibile. A tal fine, il Piano Nazionale di Ripresa e 

2  Santos Solla, X. M., El Camino de Santiago: turistas y peregrinos hacia Compostela, in «Cuadernos de 
turismo», 18 (2006), pp. 136-137.
3  Cicchetti, A. (2025). I cammini (religiosi), uno strumento di valorizzazione territoriale. Aedon, (1).



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali	 63

Resilienza (PNRR), nella Missione 1 dedicata a cultura e turismo, evidenzia la 
necessità di migliorare l’accessibilità e la fruibilità dei siti culturali, promuoven-
do al contempo pratiche innovative e digitali per la valorizzazione dei territori. 
In linea con tali indicazioni si colloca il recente Ddl Cammini d’Italia4, che de-
finisce questi percorsi come itinerari di rilievo europeo, nazionale o regionale, 
con una triplice finalità: favorire la fruizione lenta del patrimonio naturale e 
culturale, valorizzare attrattori storici, artistici e spirituali, e stimolare lo svi-
luppo economico e sociale delle aree coinvolte. Questo quadro normativo e 
programmatico conferma come i cammini religiosi possano configurarsi come 
strumenti privilegiati per coniugare identità spirituale e innovazione, rispon-
dendo alle esigenze dei pellegrini e alle necessità di sviluppo dei territori. Essi 
rappresentano un laboratorio di politiche integrate, in cui sostenibilità, acces-
sibilità, digitalizzazione e inclusione si intrecciano con la riscoperta delle radici 
culturali e devozionali5. La sfida consiste nel progettare modelli di governance 
capaci di mettere a sistema comunità locali, istituzioni civili ed ecclesiastiche e 
attori privati, così da costruire un’offerta turistica che non snaturi l’essenza del 
cammino, ma ne amplifichi la portata culturale, sociale ed economica.

In tale prospettiva, il cammino religioso si configura come un vero e proprio 
“incubatore di futuro”, capace di unire la dimensione spirituale con la proget-
tazione territoriale e di promuovere forme di turismo esperienziale e innova-
tive, radicate nella tradizione ma orientate alle sfide del presente e del futuro.

Il percorso micaelico in Umbria

Il culto di San Michele Arcangelo in Italia e in particolare nell’Umbria me-
dievale si configura come uno dei fenomeni religiosi più rilevanti del Medioevo 
europeo, tanto per la sua dimensione devozionale quanto per le implicazioni 
culturali, sociali ed economiche. La sua diffusione è attestata da una pluralità di 
fonti che intrecciano narrazione agiografica, documentazione storica e testimo-
nianze archeologiche. Già Jacopo da Varazze, nella Legenda Aurea composta 
intorno al 1260, ricorda i tre grandi poli delle apparizioni micaeliche in Occi-
dente – Monte Sant’Angelo sul Gargano, Castel Sant’Angelo a Roma e Mont 
Saint-Michel in Normandia – descrivendo come tali eventi avessero sancito 
la nascita di luoghi di culto di straordinaria influenza. A partire dal santuario 
garganico, fondato secondo la tradizione dopo le epifanie del 490 e del 650, si 

4  DDL Cammini d’Italia (AC 1805) è stato approvato dal Senato della Repubblica il 26 marzo 2024 
ed è attualmente all’esame della Camera dei deputati.
5  Chizzoniti A., & Gianfreda A. (2020). Il turismo religioso: nuove dimensioni per la valorizzazione 
del patrimonio culturale. Aedon, (2).



64 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

sviluppò una rete di santuari “ad instar”, ossia costruiti sul modello del proto-
tipo pugliese, spesso in grotte naturali, dotate di sorgenti o infiltrazioni d’acqua 
considerate taumaturgiche. Questo schema, attestato anche in Asia Minore con 
il santuario di Khonai, fu assunto come norma canonica per la dedicazione dei 
santuari micaelici, come riferisce lo scrittore del XII secolo Beleth. In Italia, 
dopo l’adozione di San Michele come protettore da parte dei Longobardi, il 
culto assunse una valenza identitaria e politica, legata al processo di cristianiz-
zazione di popolazioni di origine germanica6. Paolo Diacono, nella Historia 
Langobardorum, sottolinea come la figura dell’Arcangelo evocasse in loro le 
qualità di Wodan, dio supremo della guerra e dei guerrieri, secondo un criterio 
di inculturazione che non cancellava ma rigenerava l’eredità mitica pagana ar-
monizzandola con il patrimonio di figure, simboli spirituali e di nozioni dottri-
nali della religione cristiana. La sacralità del Gargano si diffuse così attraverso 
pellegrinaggi e transfert di reliquie, memoriali tangibili per connettersi con la 
grazia divina e chiedere l’intercessione dei santi visitati (nello specifico, pietre 
ed acque), riproduzione/reiterazione di modelli architettonici del Locus San-
ctus, dando vita a un paesaggio sacro che univa i due estremi d’Europa: Mont 
Saint-Michel in Normandia e Monte Sant’Angelo in Puglia, lungo le cosiddette 
Vie dell’Angelo7. In questo quadro, l’Umbria rappresenta un tassello di par-
ticolare interesse. La regione, caratterizzata da un’economia silvo-pastorale e 
dalla pratica della transumanza, costituiva un punto di passaggio fondamentale 
lungo i percorsi che collegavano il centro Italia con la Puglia. Le greggi umbre, 
spostandosi dai pascoli montani verso il Tavoliere delle Puglie o l’Agro romano, 
percorrevano le grandi strade consolari – Cassia, Amerina, Flaminia, Salaria, 
Tiburtina – che vennero progressivamente arricchite da santuari micaelici posti 
in grotte naturali, a presidio dei luoghi di sosta e delle aree di pascolo. Tali luo-
ghi, spesso già utilizzati come rifugi o come sedi di culti pagani, furono “esau-
gurati” e dedicati all’Arcangelo, seguendo il modello garganico e ponendosi in 
continuità con la funzione di Michele come vincitore del drago, figura allego-
rica delle forze ctonie e idolatriche. In epoca feudale, questi santuari furono in 
seguito affidati a eremiti che li custodivano e li officiavano in determinati giorni 
dell’anno, prolungandone la vitalità religiosa e inserendoli in reti devozionali 
più ampie8. L’Umbria, pur non essendo toccata direttamente dalla via Franci-

6  Sensi, M. (1999). La francigena via dell ’Angelo. In P. Caucci von Sauken (a cura di), Francigena: santi, 
cavalieri, pellegrini (pp. 167–210). Milano: Electa.
7  Bartoli Langeli A., L’organizzazione territoriale della Chiesa nell ’Umbria, in Orientamenti di una 
regione attraverso i secoli, Atti del X Convegno di Studi umbri (Gubbio 23-26 maggio 1976), Spoleto, 
1976. Paoli E., Questioni di agiografia montelucana, in Monteluco e i monti sacri. Atti dell’incontro di stu-
dio (Spoleto 30 settembre – 2 ottobre 1993), Spoleto, 1994.
8  Sensi, M. (2014). Santuari e pellegrini lungo le «Vie dell ’Angelo». Storie sommerse del culto micaelico. 
Roma. Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, 2014.



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali	 65

gena, fu attraversata da varianti itinerarie attestate dagli Annales Stadenses e 
dall’Iter de Londinio in Terram Sanctam di Matthew Paris (1253), che racco-
mandavano un percorso alternativo passando per Perugia, Assisi e Foligno, per 
poi congiungersi con la Flaminia. Se la tomba di San Francesco giustificava tale 
deviazione, è evidente che anche la presenza dei santuari micaelici del Reatino, 
come quello del Monte Tancia e quello di Morro Reatino, contribuiva a rende-
re attraente questo tracciato. Non a caso, tali luoghi erano strettamente legati 
a grandi abbazie come Farfa e San Salvatore Maggiore, che ne rafforzavano 
il ruolo devozionale e ne assicuravano il presidio spirituale. Il pellegrinaggio 
garganico, radicato in Umbria ancora nel Tre e Quattrocento come attestano i 
documenti notarili (esemplare il viaggio di Raniero, monaco di Sant’Apollinare 
nel Sambro, diocesi di Assisi), era così alimentato da una duplice matrice: da 
un lato la tradizione pastorale, dall’altro la mobilità devozionale che faceva di 
Roma e del Gargano due poli imprescindibili di una medesima geografia sacra. 
Con la crescita del pellegrinaggio francescano e, successivamente, la diffusione 
del culto lauretano, la rete viaria umbra subì una trasformazione significativa, 
ma i santuari micaelici continuarono a costituire punti di riferimento spirituale, 
spesso obliterati o riadattati, talvolta intitolati alla Vergine Maria in continuità 
simbolica con la lotta contro il drago narrata nell’Apocalisse (Ap 12). In questo 
contesto storico, il cammino micaelico umbro appare oggi un patrimonio reli-
gioso e culturale di straordinaria potenzialità, non solo per la ricerca storico-ar-
tistica, ma anche per le prospettive di valorizzazione turistica e spirituale. La 
riscoperta di tali percorsi, ancora parzialmente sommersi dalla stratificazione 
storica, potrebbe intrecciarsi con forme innovative di fruizione. In particolare, 
l’applicazione di strumenti digitali e di intelligenza artificiale offre nuove op-
portunità: dalla mappatura interattiva dei santuari obliterati alla ricostruzione 
in realtà aumentata delle iconografie perdute (come i cicli pittorici di Norchia 
o Sutri), dalla creazione di itinerari personalizzati per pellegrini e turisti fino 
all’analisi automatica delle fonti documentarie e notarili per ricostruire la geo-
grafia storica del culto. La sinergia tra discipline umanistiche, nuove tecnologie 
e intelligenza artificiale può dunque costituire il punto di partenza per un rilan-
cio del percorso micaelico umbro, capace di connettere la memoria storica con 
le esigenze contemporanee di ricerca, spiritualità e valorizzazione territoriale.

L’intelligenza artificiale applicata al patrimonio culturale 

L’evoluzione tecnologica e l’avvento dell’Intelligenza Artificiale (IA) rappre-
sentano la cifra dell’epoca contemporanea, con una diffusione estesa e pervasi-
va ravvisabile in diversi ambiti della nostra vita quotidiana. Fin dal suo debutto 



66 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

nella metà del XX secolo, l’intuizione delle potenzialità dell’IA ha tentato di 
replicare l’intelligenza umana attraverso macchine e computer. Lo stesso ter-
mine Intelligenza Artificiale, coniato da John McCarthy nel 1955, si riferisce 
alla capacità di una macchina di comportarsi in modi che sarebbero descritti 
come intelligenti se fossero messi in atto da un essere umano 9Fin dalle prime 
definizioni, viene portato all’attenzione che l’IA non è intrinsecamente intelli-
gente, ma riesce a svolgere compiti generalmente considerati intelligenti con 
un certo grado di successo10. Nel panorama contemporaneo, l’IA consente di 
eseguire compiti che solitamente richiedono funzioni cognitive umane, quali 
l’apprendimento, il riconoscimento della lingua parlata, il decision-making, la 
percezione visiva, il problem solving e la traduzione interlinguistica11.

Nello specifico, l’Intelligenza Artificiale Generativa, altrimenti nota come 
GenAI, è un tipo di IA che genera automaticamente output in linguaggio na-
turale in base all’input inserito dall’utente all’interno Processing (NLP), si rife-
risce al settore dell’IA che permette alle macchine di generare e manipolare il 
linguaggio umano. Tale elaborazione del linguaggio naturale è alla base delle 
ormai note capacità dei sistemi di IA di rispondere a dati testuali o vocali. 

Il rilascio di ChatGPT al grande pubblico nel 2022 segna un cambio di pa-
radigma nell’accessibilità e nell’uso di tecnologie avanzate di generazione del 
linguaggio naturale. Recentemente, tre sviluppi chiave hanno intensificato l’a-
vanzamento delle tecnologie di IA: l’avvento di processori più veloci, la grande 
quantità di dati e gli avanzamenti negli approcci computazionali12. 

Alla luce di ciò, si apre una fase cruciale di riflessione sull’impiego di tali 
strumenti anche nel campo della valorizzazione del patrimonio artistico e cul-
turale, con particolare attenzione alla mediazione tra contenuti complessi e 
pubblici eterogenei.

Nel contesto che si profila, l’approccio umanocentrico13, fondato sulla tutela 
dei diritti umani e orientato allo sviluppo delle capacità individuali e collettive, 
rappresenta un quadro di riferimento imprescindibile per garantire una valoriz-
zazione sostenibile del patrimonio. Tale approccio promuove l’utilizzo dell’in-
telligenza artificiale non come fine, ma come mezzo al servizio della persona, in 

9  Mccarthy, J., Minsky, M. L., Rochester, N., & Shannon, C. E. (1955). A proposal for the Dart-
mouth summer research project on artificial intelligence. AI Magazine, 27(4), 12–14.
10  Chiu T. K. F., Meng H., Chai C. S., King I., Wong S., & Yeung Y. (2022). Creation and evaluation 
of a pre-tertiary Artificial Intelligence (AI) curriculum. IEEE Transactions on Education, 65(1), 30–39.
11  Cinganotto L., Montanucci G. (2025). Intelligenza artificiale per l’educazione linguistica. UTET 
Università.
12  Holmes W., Bialik M., & Fadel C. (2019). Artificial intelligence in education: Promises and implica-
tions for teaching and learning. Centre for Curriculum Redesign.
13 UNESCO (2022). Recommendation on the Ethics of Artificial Intelligence. Paris, UNESCO. https://
unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali	 67

grado di ampliare l’accesso ai contenuti culturali, senza compromettere la loro 
complessità, autenticità e validità scientifica. In questa prospettiva, l’etica assu-
me un ruolo centrale14, configurandosi come principio guida nell’adozione di 
tecnologie che facilitino un accesso equo, consapevole e rispettoso alle risorse 
culturali, materiali e immateriali. L’obiettivo non è solo quello di semplifica-
re, ma di accompagnare l’utente in una fruizione più informata, competente e 
scientificamente fondata, in grado di rafforzare il legame tra comunità, territori 
e patrimonio.

In particolare, nell’ambito della valorizzazione del patrimonio, i recenti 
sviluppi tecnologici hanno consentito un rinnovato modo di intendere l’in-
tegrazione del digitale e dell’IA numerosi contesti. Le potenzialità derivanti 
dalle sorprendenti capacità di analisi dei dati e dall’apprendimento automa-
tico dell’IA hanno rivelato grandi implicazioni per una fruizione più ampia 
e personalizzata del patrimonio. In questo scenario, l’utente può usufruire di 
informazioni qualificate e supportate da fonti scientifiche su larga scala, demo-
cratizzando l’accesso a contenuti che in precedenza si limitavano a una platea 
piuttosto ristretta. 

Una possibile sinergia: IA e cammini

L’integrazione dell’Intelligenza Artificiale (IA) con i cammini culturali e pa-
esaggistici rappresenta una delle evoluzioni più promettenti nell’ambito della 
valorizzazione e della didattica del patrimonio artistico e territoriale. Questa 
sinergia consente non solo di arricchire l’esperienza dei visitatori lungo gli iti-
nerari storici, artistici e naturali, ma anche di rinnovare profondamente le mo-
dalità di trasmissione e interiorizzazione della conoscenza del territorio. Grazie 
a tecnologie avanzate come il machine learning (ML), il NLP e la computer 
vision, l’IA è in grado di analizzare dati contestuali, preferenze individuali e ca-
ratteristiche ambientali per proporre percorsi personalizzati, dinamici e adatti-
vi15. Gli itinerari possono essere generati in tempo reale sulla base di molteplici 
fattori, come gli interessi culturali dell’utente, le condizioni meteorologiche, 
gli orari di apertura dei siti, lo stato dei sentieri o il livello di accessibilità dei 
luoghi.

In questo contesto, la geolocalizzazione gioca un ruolo cruciale, poiché 
consente all’IA di attivare contenuti multimediali contestualizzati – narrazioni 

14  Floridi L. (2022). Etica dell ’intelligenza artificiale: Sviluppi, opportunità, sfide. Raffaello Cortina 
Editore.
15  Abbasi‑Moud Z., Vahdat‑Nejad H., & Sadri J. (2021). Tourism recommendation system based on 
semantic clustering and sentiment analysis. Expert Systems with Applications, 167.



68 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

storiche, ricostruzioni 3D, descrizioni vocali, documenti d’archivio – nel mo-
mento esatto in cui il visitatore si trova in prossimità di un punto di interesse16. 
Questa interazione può estendersi attraverso tecnologie di realtà aumentata 
(AR) e realtà virtuale (VR), che trasformano il paesaggio in uno spazio narrati-
vo stratificato, connesso non solo alla storia materiale, ma anche alla memoria 
culturale, alle fonti iconografiche e alle testimonianze orali17. Ne deriva un ap-
prendimento situato, immersivo e multimodale, che incoraggia gli utenti – e in 
particolare gli studenti – a connettere le informazioni digitali con le esperienze 
sensoriali e spaziali del paesaggio circostante.

Dal punto di vista didattico, l’utilizzo di chatbot intelligenti e sistemi di 
raccomandazione adattivi consente di declinare i contenuti secondo il livel-
lo scolastico, linguistico e cognitivo degli utenti, favorendo così una fruizione 
inclusiva e potenzialmente accessibile anche a studenti con bisogni educativi 
speciali. In questo senso, la sinergia tra IA e cammini culturali promuove un 
approccio interdisciplinare all’educazione, valorizzando le dimensioni storica, 
geografica, artistica e digitale della conoscenza. Inoltre, le recenti applicazioni 
della cosiddetta GeoAI – ossia l’incontro tra IA e tecnologie geospaziali – per-
mettono la mappatura intelligente di percorsi, l’annotazione automatica di car-
te storiche e la produzione di mappe interattive ad alta densità informativa18. 
In definitiva, questo paradigma integra l’innovazione tecnologica con la soste-
nibilità culturale e ambientale, rafforzando il legame tra patrimonio, paesaggio 
e cittadinanza attiva.

Case study: Sibillia AI

All’interno del più ampio quadro di ricerca sull’intelligenza artificia-
le applicata alla valorizzazione degli itinerari culturali e dei cammini sto-
rici, Sibillia AI si configura come un agente conversazionale di ultima ge-
nerazione, concepito per offrire un’esperienza dialogica immersiva lungo 
percorsi naturalistici e spirituali del Centro Italia, con un’attenzione parti-
colare ai territori che costituiscono l’ecosistema culturale dei Monti Sibillini. 
Il sistema, ideato da chi scrive e sviluppato con informatici specializzati in ma-

16  Canonico R., Cozzolino G., & SPERLÌ G. (2021). Suggesting Cultural Heritage Points of Interest 
Through a Specialized Chatbot. In Advances in Intelligent Networking and Collaborative Systems (pp. 
112–120). Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-030-57796-4_11
17  Martusciello F., Muccini H., & Bucchiarone A. (2025). A Reference Architecture for Gamified 
Cultural Heritage Applications Leveraging Generative AI and Augmented Reality. arXiv.
18  Kang Y., Gao S., & Roth, R. E. (2023). Artificial Intelligence Studies in Cartography: A Review and 
Synthesis of Methods, Applications, and Ethics. ArXiv.



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali	 69

teria di IA, è concepito come guida narrativa interattiva e fonde le potenzialità 
dei modelli linguistici generativi con un impianto orientato alla salvaguardia 
e alla risemantizzazione del patrimonio culturale materiale e immateriale. A 
differenza degli ormai noti assistenti vocali, Sibillia AI si distingue per la sua 
knowledge-base che si fonda su contenuti scientificamente validati e rielaborati 
per istruire il sistema in modo funzionale. Si caratterizza per una competenza 
culturale localizzata, alimentata da un corpus selezionato di testi che restituisco-
no la complessità artistica, simbolica e paesaggistica del territorio. L’agente è 
stato progettato per dialogare in tempo reale con l’utente attraverso dispositi-
vi mobili, attivando narrazioni contestuali che facilitano l’approfondimento di 
temi legati all’arte, alla cultura e alla storia stratificata dei luoghi. Tale approc-
cio innesca un’interazione situata in cui la dimensione esperienziale e adattiva 
del dialogo riflette il ruolo cruciale dell’accessibilità e della multimodalità come 
leve epistemologiche nella mediazione del patrimonio. In tal senso, strumenti 
di IA progettati con questo obiettivo potrebbero ridefinire la fruizione dei cam-
mini in chiave relazionale, partecipativa e profondamente radicata nei territori.

Considerazioni conclusive

I cammini religiosi e culturali emergono come strumenti strategici per la 
valorizzazione integrata del patrimonio storico, artistico e paesaggistico, con-
nettendo esperienza spirituale, identità culturale e sviluppo territoriale. La ri-
scoperta di percorsi storici, come i santuari micaelici umbri o i cammini fran-
cescani e benedettini, offre opportunità di rigenerazione delle comunità locali 
e di mitigazione degli effetti dell’overtourism sui grandi poli culturali. L’inte-
grazione dell’Intelligenza Artificiale consente una fruizione innovativa, perso-
nalizzata e inclusiva del patrimonio, trasformando il paesaggio in uno spazio 
narrativo interattivo e immersivo. Strumenti come Sibillia AI dimostrano come 
tecnologia, conoscenza scientifica e memoria storica possano convergere per 
offrire esperienze situate, promuovere l’apprendimento e rafforzare il legame 
tra comunità e territorio. In questo quadro, i cammini culturali e religiosi si 
configurano come laboratori di innovazione e sostenibilità, dove tradizione e 
tecnologia dialogano per costruire modelli di governance partecipativa, tutelare 
l’autenticità dei luoghi e stimolare lo sviluppo socio-economico. La sfida futura 
consiste nel consolidare questa sinergia, trasformando i percorsi storici in spazi 
di apprendimento, partecipazione e rigenerazione culturale, e promuovendo 
una fruizione consapevole, sostenibile e radicata nel territorio.



70 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 2. Apparizione di san Michele arcangelo, 1513, Giovanni di Pietro detto Lo Spagna.

Fig. 1. Chiesa di san Michele arcangelo a Gavelli (Sant’Anatolia di Narco-Pg).



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali	 71

Fig. 3. Inquadrare il QR Code per visualizzare una demo di un utente mentre usa Sibillia AI nella chiesa di San 
Michele Arcangelo a Gavelli (Sant’Anatolia di Narco, Pg).

Bibliografia 

AA. VV., De peregrinatione, Pomigliano D’Arco, Edizioni Compostellane-Cen-
tro Italiano di Studi Compostellani, 2016;

AA. VV., Peregrino, ruta y meta en las peregrinationes maiores, Santiago de Com-
postela, Xunta de Galicia, 2012;

Abbasi-Moud, Z., Vahdat-Nejad, H., & Sadri, J. (2021). Tourism recommen-
dation system based on semantic clustering and sentiment analysis. Expert 
Systems with Applications, 167.

Arcella L. – Benvenuti A. – Cardini F. – Caucci Von Saucken P. – Della 
Seta S. – Giorgetti P. A. O.cist., Rusconi D. L’Europa del pellegrinaggio, 
Rimini, 1998;

Bartoli Langeli A., L’organizzazione territoriale della Chiesa nell’Umbria, in 
Orientamenti di una regione attraverso i secoli, Atti del X Convegno di Studi 
umbri (Gubbio 23-26 maggio 1976), Spoleto, 1976.

Canonico, R., Cozzolino, G., & Sperlì, G. (2021). Suggesting Cultural He-
ritage Points of Interest Through a Specialized Chatbot. In Advances in In-
telligent Networking and Collaborative Systems (pp. 112–120). Springer. 
https://doi.org/10.1007/978-3-030-57796-4_11

Cardini, F. – Russo, L., Homo viator. Il pellegrinaggio medievale, Viareggio, La 
Vela, 2019

Chiu, T. K. F., Meng, H., Chai, C. S., King, I., Wong, S., & Yeung, Y. (2022). 
Creation and evaluation of a pre-tertiary Artificial Intelligence (AI) curricu-

https://doi.org/10.1007/978-3-030-57796-4_11


72 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

lum. IEEE Transactions on Education, 65(1), 30–39.
Chizzoniti, A., & Gianfreda, A. (2020). Il turismo religioso: nuove dimensioni 

per la valorizzazione del patrimonio culturale. Aedon, (2).
Cicchetti, A. (2025). I cammini (religiosi), uno strumento di valorizzazione ter-

ritoriale. Aedon, (1).
Cinganotto, L., Montanucci, G. (2025). Intelligenza artificiale per l’educazio-

ne linguistica. UTET Università.
Consiglio Dell’unione Europea (2021). Decisione di esecuzione che approva il 

Piano Nazionale di Ripresa e Resilienza (PNRR) dell’Italia. Bruxelles: Consi-
glio dell’Unione Europea.

Floridi, L. (2022). Etica dell’intelligenza artificiale: Sviluppi, opportunità, sfide. 
Raffaello Cortina Editore.

Holmes, W., Bialik, M., & Fadel, C. (2019). Artificial intelligence in education: 
Promises and implications for teaching and learning. Centre for Curriculum 
Redesign.

Kang, Y., Gao, S., & Roth, R. E. (2023). Artificial Intelligence Studies in Carto-
graphy: A Review and Synthesis of Methods, Applications, and Ethics. ArXiv.

Martusciello, F., Muccini, H., & Bucchiarone, A. (2025). A Reference Archi-
tecture for Gamified Cultural Heritage Applications Leveraging Generative 
AI and Augmented Reality. arXiv.

Mccarthy, J., Minsky, M. L., Rochester, N., & Shannon, C. E. (1955). A pro-
posal for the Dartmouth summer research project on artificial intelligence. AI 
Magazine, 27(4), 12–14.

Paoli E., Questioni di agiografia montelucana, in Monteluco e i monti sacri. Atti 
dell’incontro di studio (Spoleto 30 settembre – 2 ottobre 1993), Spoleto, 
1994.

Santos Solla, X. M., El Camino de Santiago: turistas y peregrinos hacia Compo-
stela, in «Cuadernos de turismo», 18 (2006), pp. 136-137.

Senato della Repubblica (2024, marzo 26). Disegno di legge n. 562: Disposi-
zioni per la promozione e la valorizzazione dei Cammini d’Italia.

Sensi, M. (1999). La francigena via dell’Angelo. In P. Caucci von Sauken (a cura 
di), Francigena: santi, cavalieri, pellegrini (pp. 167–210). Milano: Electa.

Sensi, M. (2014). Santuari e pellegrini lungo le «Vie dell’Angelo». Storie som-
merse del culto micaelico. Roma: Istituto Storico Italiano per il Medio Evo.

UNESCO (2022). Recommendation on the Ethics of Artificial Intelligence. Pa-
ris, UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137


S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali	 73

UNESCO (2023). Guidance for generative AI in education and research. Pa-
ris, UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.loca-
le=en

https://www.osservatoriosostenibilitaculturale.it/
https://www.eesc.europa.eu/it/sections-other-bodies/observatories/sustai-

nable-development-observatory
https://www.coe.int/it/web/cultural-routes
https://www.viadifrancesco.it/
https://www.camminodibenedetto.it/percorso/
https://www.viefrancigene.org/it/
https://icom.museum/en/

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.locale=en
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.locale=en


Una fonte anglosassone 
del Codice callistino.

Memorie jacobee nella predicazione 
di Anselmo di Canterbury

Matteo Zoppi



Abstract
Il saggio studia in modo comparato alcuni racconti di 
miracolo attribuiti a san Giacomo, assieme ad altri con-
tenuti e testimonianze particolarmente interessanti, 
dei Dicta Anselmi di Alessandro di Canterbury ripresi e 
inclusi dal Codice callistino. La disamina lascia emer-
gere il contributo di Anselmo d’Aosta e della sua cerchia 
al pellegrinaggio e al culto jacobei, valorizzando fonti te-
stuali poco note, ma particolarmente icastiche e ricche 
per tracciare e comprendere le origini dell’immaginario 
medievale, contemporaneo e successivo, sul tema.
Parole chiave: Pellegrinaggio, pellegrino, San Giacomo 
il maggiore, Anselmo di Canterbury, Alessandro di Can-
terbury, Codice callistino, Dicta Anselmi. Miracula.

This essay comparatively studies several miracle sto-
ries attributed to Saint James, along with other par-
ticularly interesting contents and testimonies, from 
Alexander of Canterbury’s Dicta Anselmi, which were 
included in the Callistine Codex. The examination high-
lights the contribution of Anselm of Aosta and his circle 
to the pilgrimage and cult of Saint James, drawing on 
little-known but particularly vivid and rich textual sourc-
es to trace and understand the origins of medieval, 
contemporary, and subsequent imagery on the subject.
Keywords: Pilgrimage, pilgrim, Saint James the Greater, 
Anselm of Canterbury, Alexander of Canterbury, Callis-
tine Codex, Dicta Anselmi. Miracula.

Este ensayo estudia comparativamente varios relatos 
milagrosos atribuidos a Santiago, junto con otros con-
tenidos y testimonios de especial interés, proceden-
tes de los Dicta Anselmi de Alejandro de Canterbury, 
incluidos en el Códice Calixtino. El análisis destaca la 
contribución de Anselmo de Aosta y su círculo a la pe-
regrinación y el culto a Santiago, recurriendo a fuen-
tes textuales poco conocidas, pero especialmente ví-
vidas y ricas, para rastrear y comprender los orígenes 
de la imaginería medieval, contemporánea y posterior 
sobre el tema.
Palabras clave: Peregrinación, peregrino, Santiago el 
Mayor, Anselmo de Canterbury, Alejandro de Canter-
bury, Códice Calixtino, Dicta Anselmi. Miracula.

Matteo Zoppi (Genova 1976) è Professore ordinario di 
Filosofia dell’essere e del pensiero nell’Istituto Superio-
re di Scienze Religiose Ligure, di Metafisica/Teodicea 
nell’Istituto Teologico affiliato di Genova della Facoltà 
Teologica dell’Italia Settentrionale e Professore a con-
tratto di Storia della filosofia medievale nell’Università 
di Genova. È membro dell’“Académie Saint-Anselme 
d’Aoste”, della “Società Italiana per lo Studio del Pen-
siero Medievale”, della “Società Filosofica Italiana” e fa 
parte, inoltre, dei comitati scientifici delle riviste Com-
postella e Teoresi. Tra le sue numerose pubblicazioni 
scientifiche, i saggi La verità sull’uomo. L’antropologia 
di Anselmo d’Aosta (Città Nuova 2009) e Intorno ad 
Anselmo d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec a Canter-
bury (Carocci 2020).

Matteo Zoppi (Genoa 1976) is Full Professor of Phi-
losophy of Being and Thought at the Ligurian Institute 
of Religious Sciences, of Metaphysics/Theodicy at 
the Affiliated Theological Institute of the Northern Italy 
Theological Faculty in Genoa, and Adjunct Professor of 
History of Medieval Philosophy at the University of Ge-
noa. He is a member of the “Académie Saint-Anselme 
d’Aoste”, the “Italian Society for the Study of Medieval 
Thought”, and the “Italian Philosophical Society”, and 
also serves on the scientific committees of the journals 
Compostella and Teoresi. His numerous scientific pub-
lications include the essays La verità sull’uomo. L’an-
tropologia di Anselmo d’Aosta (Città Nuova 2009) and 
Intorno ad Anselmo d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec 
a Canterbury (Carocci 2020).

Matteo Zoppi (Génova, 1976) es Catedrático de Fi-
losofía del Ser y del Pensamiento en el Instituto Ligur 
de Ciencias Religiosas, de Metafísica/Teodicea en el 
Instituto Teológico Afiliado a la Facultad de Teología 
del Norte de Italia en Génova y Profesor Adjunto de 
Historia de la Filosofía Medieval en la Universidad de 
Génova. Es miembro de la “Academia San Anselmo 
de Aosta”, de la “Sociedad Italiana para el Estudio 
del Pensamiento Medieval” y de la “Sociedad Filosó-
fica Italiana”, y también forma parte de los comités 
científicos de las revistas Compostella y Teoresi. Sus 
numerosas publicaciones científicas incluyen los en-
sayos La verità sull’uomo. L’antropologia di Anselmo 
d’Aosta (Città Nuova 2009) y Intorno ad Anselmo 
d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec a Canterbury (Ca-
rocci 2020). 

Matteo Zoppi, Istituto Superiore di Scienze Religiose Ligure, Italy
Matteo Zoppi © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.561



Il libro I del Codice callistino, databile intorno alla metà del XII secolo1, rac-
coglie, come è noto, omelie, racconti di martirio, festività e formulari liturgici 
legati al culto dell’apostolo san Giacomo il maggiore, particolarmente praticato 
nella cattedrale di Santiago di Compostella in Galizia. Al cap. XXVIII, l’opera 
annovera uno scritto attribuito espressamente a papa Callisto II (1119-1124), 
con il quale viene estesa al culto universale una devozione legata a san Giaco-
mo, ma che riconosce essere stata originariamente istituita nientemeno che da 
sant’Anselmo d’Aosta (1033-1109), arcivescovo di Canterbury. Si tratta della 
festa dei miracoli di san Giacomo, istituita per il tre di ottobre:

Papa Callisto sulla festa dei miracoli di san Giacomo che si celebra il tre ottobre. 
Sant’Anselmo, arcivescovo di Canterbury, ha ordinato un tempo, e noi lo riconfermia-
mo, che fosse celebrata il tre ottobre la festa dei miracoli di san Giacomo, grazie ai quali 
egli ha resuscitato con l’aiuto di Maria, Madre di Dio, un uomo che si era suicidato per 
istigazione del demonio; ha liberato, per la potente virtù di Dio, venti uomini prigio-
nieri dei Moabiti; ha trasportato un morto in una notte, sebbene occorressero dodici 
giornate, da Port de Cize fino a Compostella per dargli sepoltura, e ha compiuto molti 
altri miracoli2.

Una menzione analoga la fa pure il medesimo Codice nel libro III, al cap. 
III3. In questi testi Anselmo, che fu arcivescovo di Canterbury e primate d’An-
glia dal 1093 al 1109, anno della sua morte, compare come figura chiave all’o-
rigine di una rinnovata diffusione in pieno Medioevo, a partire dal contesto 
anglosassone e normanno, del culto di san Giacomo, dal momento che la festa 
dei miracoli, da lui inserita nel santorale della Chiesa inglese, sarebbe stata poi 
estesa anche a quella gagliega, per essere, infine, accolta nel calendario romano 
e universale appunto da papa Callisto II. Il passo citato del libro I prosegue, 
in tal senso, riportando anche il formulario integrale della Messa4. Ad ulteriore 
conferma, poi, il libro II del medesimo Codice, contenente il racconto di ven-
tidue miracoli dell’apostolo, attribuisce i due contenuti nei capp. XVI e XVII, 
alla memoria e all’insegnamento orale di Anselmo. Si tratta di miracoli avvenuti 
oltremanica, nel territorio francese frequentato dal santo aostano in occasione 
dei suoi due esili causati dalla politica ostile dei re inglesi, avvenuti tra il 1097 e 
il 1100 (Cluny, Lione, Roma, Capua, Bari) e tra il 1103 e il 1106 (Bec, Chartres, 
Roma, Lione, Cluny). Ambedue i miracoli in questione ebbero luogo presso 

1  Cfr. V.M. Berardi, Introduzione a Il Codice callistino. Prima edizione italiana integrale del Liber Sancti 
Jacobi – Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e introduzione di V.M. Berardi, presentazione di P. 
Caucci von Saucken, Edizioni Compostellane, Perugia 2008, pp. 9-37, in particolare, pp. 19-20.
2  Il Codice callistino…, cit., lib. I, cap. XXVIII, p. 318.
3  Cfr. ivi, lib. III, cap. III, p. 392.
4  Cfr. ivi, lib. I, cap. XXVIII, p. 318-319.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 77

Lione e per intercessione di san Giacomo: il primo fu a vantaggio di un cavalie-
re pellegrino a Santiago assieme a due commilitoni del castello di Donzy, libera-
to per intervento dell’Apostolo nientemeno che da diavoli, il secondo a favore 
di un giovane di nome Giraldo5, residente in un villaggio viciniore, addirittura 
risuscitato da san Giacomo. Vista l’origine geografica dei protagonisti, si tratta 
verosimilmente di episodi di cui probabilmente Anselmo era venuto a cono-
scenza per interposta persona o nella vicina Cluny o nelle sue frequentazioni di 
Ugo arcivescovo di Lione e primate di Gallia. Ad esse avrebbe potuto poi fare 
più volte riferimento nella sua predicazione, soprattutto in Inghilterra, oltreché 
nei suoi scambi spirituali già nel corso della sua peregrinazione di esiliato, sen-
z’altro nella comunità di Cluny e, forse, addirittura pure a Chartres. Alla fine 
del secondo racconto, contenuto nel cap. XVII, il testo recita:

Anche il reverendissimo Ugo, santo abate cluniacense, poté vedere, insieme a molti 
altri, quest’uomo e tutti i segni della sua morte; e si narra che incredulo per quanto 
aveva potuto osservare, abbia affermato di averlo voluto esaminare anche più di una 
volta. Quanto a noi, invece, per amore dell’apostolo e perché non se ne perda il ricordo, 
abbiamo affidato alla scrittura questo miracolo, ordinando a tutti che in ogni chiesa si 
celebri con degni uffici, il tre di ottobre, la festa di questo miracolo e di tutti gli altri 
realizzati da san Giacomo. Onore e gloria, dunque al Re dei re, che si degnò di realiz-
zare tali e tanti prodigi per mezzo del suo diletto Giacomo, nei secoli dei secoli. Amen6. 

In tal senso, va osservato che, curiosamente, il Codice callistino non è la pri-
ma fonte scritta a riportare questi due racconti, trascrivendoli direttamente da 
un’altra opera risalente ad una cinquantina di anni prima, all’inizio del XII se-
colo, e redatta nell’ambiente culturale ed ecclesiale della cerchia di Anselmo: i 
Dicta Anselmi7 appunto, del monaco Alessandro di Canterbury (fl. 1100-1115), 
suo collaboratore e amico e la relativa appendice, intitolata Miracula, dal me-
desimo redatta per l’omonimo nipote di Anselmo, anch’egli come quest’ultimo 
entrato nel monastero del Bec, in Normandia. Dei precedenti racconti di mi-
racoli rispettivamente intitolati Giacomo apostolo mette in fuga i demoni (cap. 
XXI)8 e Giacomo apostolo risuscita un morto (cap. XXII)9, quest’opera riporta 

5  Cfr. ivi, lib. II, cap. XVI-XVII, pp. 363-370.
6  Ivi, lib. II, cap. XVIII, p. 370.
7  Cfr. Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, in Anselmo d’Aosta, Nel ricordo dei 
discepoli. Parabole, detti, miracoli, a cura di I. Biffi – A. Granata – C. Marabelli – D. Riserbato, Jaca Book, 
Milano 2008, Parte II, pp. 166-477 (in particolare, capp. XXI-LII e Appendix, pp. 326-477); Alexan-
dri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), 
Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici Medii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969, 
II, pp. 105-270 (in particolare, capp. XXI-LII e Appendix, pp. 196-270).
8  Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI, [II]-[I], trad. it., pp. 331-339.
9  Ivi, cap. XXII, [II]-[I], pp. 338-353.



78 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

due redazioni per ciascuno, tra di loro pressoché collimanti tranne che in pochi 
dettagli. La divergenza più significativa sembra caratterizzare il racconto del 
secondo miracolo, quello di Giraldo, e riguarda singolarmente la descrizione 
fisica dell’apostolo Giacomo: nella prima redazione è scritto che «sembrava 
giovane, di bell’aspetto, ilare»10, nella seconda invece si trova che «sembrava 
giovane e di bell’aspetto, magro, di medio colorito, volgarmente detto olivastro 
[macilentus, medii coloris, qui vulgo brunus dicitur]»11. Quest’ultima descrizio-
ne, peraltro, è quella poi recepita nel Codice callistino12, che nondimeno riporta 
come conclusione del racconto quella della prima versione contenuta nei Dicta 
Anselmi. La seconda, inoltre, aggiunge un dettaglio conclusivo importante per 
conoscere meglio come e da chi Anselmo apprese questo miracolo:

10  Ivi, cap. XXII, [II], pp. 344-345.
11  Ivi, [I], cap. XXII, pp. 350-351.
12  Cfr. Il Codice callistino… cit., p. 369.

Fig. 1. Anonimo, Agonia del Getzemani, (in second’ordine da sinistra: San Giacomo dormiente), affresco, XIV 
secolo, Chiesa San Bartolomeo degli Armeni, Genova, anti-sacrestia, foto Giacomo Valenti, su concessione 

dell’Ufficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova e dei
Chierici regolari di San Paolo (Padri Barnabiti), custodi e rettori della chiesa.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 79

Il reverendissimo vegliardo, cioè Ugo abate di Cluny, poté vedere quest’uomo e, per 
l’ammirazione che ne nutriva, fu spesso solito narrare questa vicenda nei termini in cui 
è stata riferita. Anche don Goffredo, nipote e monaco dell’abate, uomo degno di fede 
e religioso, ha visto spesso quell’uomo e tutti i segni della sua morte, e in mia presenza 
ha raccontato al signor arcivescovo Anselmo questo racconto e l’altro che è stato ag-
giunto13. 

Per quanto nessuna delle due versioni disponibili del secondo dei due rac-
conti riporti, in conclusione, il riferimento all’istituzione da parte di Anselmo 
della festa dei miracoli di san Giacomo del tre di ottobre, possiamo comun-
que riconoscere quanto questa fonte anselmiana sia recepita come autorevole 
dall’autore del Codice callistino, tanto da includerli ambedue. Eppure a Can-
terbury non pare che avesse spazio un particolare culto a san Giacomo: nell’im-
ponente opera di ampliamento architettonico della cattedrale primaziale del 
Santissimo Salvatore, avviato dall’arcivescovo Lanfranco di Pavia nel 1066, ul-
teriormente intensificato dal successore Anselmo a partire dal 1098 e concluso 
nel 1130, non trovò posto un altare dedicato a San Giacomo, mentre è attestato 
che furono numerosi quelli dedicati ad altri apostoli (Pietro, Andrea, Giovan-
ni, Paolo) e santi menzionati nel Nuovo Testamento (la Vergine Maria, Maria 
Maddalena, Stefano) o cari alla tradizione anglosassone (Agostino, Nicola, El-
fego, Dunstano)14, al cui culto peraltro fanno riscontro diverse delle Orationes 
anselmiane ad alcuni di essi espressamente dedicate15. Non possiamo pertanto 
stabilire con certezza che la menzionata festa risalga effettivamente ad una ini-
ziativa personale di Anselmo, ma è sicuro che egli fu nondimeno determinante 
per la promozione del culto e del pellegrinaggio a Santiago di Compostella, 
diffondendo questi racconti, da lui appresi personalmente a Cluny, e poi ri-
portati per iscritto da Alessandro di Canterbury a margine dei Dicta Anselmi 
con il titolo di Miracula. Quest’opera, peraltro, contiene, in una parte imme-
diatamente successiva, anche due redazioni di un terzo miracolo attribuito a 
Giacomo: San Giacomo apre il suo oratorio (cap. XXIII)16, e un altro ancora 
successivo collegato nientemeno a un martire legato all’iter sancti Jacobi, san 
Firmino (Pamplona ca. 272 – Amiens 303), primo vescovo di Amiens e patro-

13  Ivi, cap. XXII, [I], pp. 352-353.
14  Cfr. R.W. Southern, Anselmo d’Aosta. Ritratto su sfondo, a cura di I. Biffi – C. Marabelli, con la 
collaborazione di A. Granata e A. Tombolini, (Di fronte e attraverso 459) Jaca Book, Milano 1998 (ed. 
or. Saint Anselm: a portrait in a lanscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990), pp. 342-245.
15  Cfr. Anselmo d’Aosta, Orazioni e Meditazioni, Introduzioni di B. Ward – I. Biffi – A. Granata, 
Analisi e commento delle singole Orazioni e Meditazioni di C. Marabelli, trad. it. di G. Maschio, Indici 
a cura di A. Tombolini, Jaca Book, Milano 1997.
16  Cfr. Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXIII, [II]-[I], pp. 354-357; 
Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. Schmitt 
(eds.), Memorials…, pp. 208-209).



80 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

no della capitale navarrina, espressamente menzionata tra le tappe dal Codice 
callistino17: San Firmino si vendica di Ivo (cap. XXXI)18. In questo caso, né l’uno 
né l’altro figurano nel Codice, ma solo nei Dicta Anselmi. Miracula. La seconda 
recensione del primo di essi contiene una suggestiva descrizione dell’antico 
oratorio interno alla nuova cattedrale compostellana, quello che come è noto fu 
realizzato da Maestro Mateo e terminato all’inizio del XII secolo: 

Entrati in chiesa, non avendo potuto visitare il suo oratorio che è collocato al centro 
della chiesa, dove giace il corpo dell’apostolo, chiesero al sacrista di aprirlo. Quell’ora-
torio infatti, come affermano quelli che l’hanno visto, è stato costruito come una corona 
che si allunga leggermente verso oriente, chiuso saldamente dalla pietra su ogni lato. 
Vi si può camminare attorno liberamente, ma difficilmente è permesso entrare. Presso 
l’altare principale, posto all’esterno, si celebrano ogni giorno sacrifici e preghiere; ma 
nel suddetto luogo a nessuno è permesso entrare a meno che questi non goda di grande 
considerazione, e questo nell’ora stabilita19.

Come si vede, la cerchia dei discepoli di Anselmo, che pure non era mai 
stato a Santiago, trascrivendo ed elaborando nei Dicta Anselmi e nei Miracula 
i suoi insegnamenti orali, attesta una profonda e puntuale conoscenza da parte 
sua dei racconti20 e dell’esperienza di pellegrinaggio, oltreché una straordina-
ria familiarità con l’ambiente architettonico della cattedrale compostellana21, 
offrendo una prima importante fonte antologica di repertorio, consultata e uti-
lizzata poi dagli stessi estensori del Codice callistino. Fu appunto nel contesto 
del suo secondo esilio, tra il 1103 e il 1106, quando si trovava a Cluny, che 
Anselmo si interessò del pellegrinaggio jacobeo22. Alessandro di Canterbury 
riporta utilmente, su richiesta di suo nipote monaco Anselmo junior, racconti 
e ricordi appresi dall’arcivescovo Anselmo durante il suo secondo esilio e ci 
fornisce questa interessante, esplicita testimonianza, introducendo i Miracula: 

17  Cfr. Il Codice callistino…, cit., lib. V, pp. 459-507, in particolare cap. III, p. 463.
18  Cfr. Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXXI, [II], pp. 376-379; 
Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. Schmitt 
(eds.), Memorials…, pp. 219,15 – 220,36.
19  Ivi, cap. XXIII, [II], pp. 356-357.
20  Sulla fama taumaturgica eccezionale di san Giacomo in quest’epoca, cfr. Le strade del medioevo. Arte 
e figure del pellegrinaggio a Compostela, testo di R. Oursel, fotografie di Zodiaque, (già e non ancora, 
arte 22) Jaca Book, Milano 1982, pp. 420-421; ed or. Routes romanes, 1, Zodiaque, St. Léger Vauban 
(Francia) 1982.
21  Per una puntuale illustrazione del tema e per una selezione della bibliografia, cfr. J.F. Lago, El Apostol 
Santiago: Amigo, Discípulo y Testigo de Jesús, Gráfica Lopes • Teléfs, Santiago de Compostela 2021, pp. 
143-185.
22  Sull’insieme, cfr. M. Zoppi, L’esperienza del pellegrinaggio a Roma e oltre, nella vita, nell ’opera e nell ’e-
redità anselmiane, in Académie Saint-Anselme d’Aoste, Bulletin, Nouvelle Série, 17, Imprimerie Val-
dôtaine, Aoste 2016, pp. 197-215, in particolare pp. 204-211.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 81

Fig. 2. Turino Vanni (seconda metà sec. XIV – 1439), San Ranieri da Pisa, eremita e pellegrino, (in second’or-
dine da sinistra) particolare del trittico, pala dell’altare maggiore, Madonna con Bambino e santi, olio su tavola, 
1415 c.a, Chiesa San Bartolomeo degli Armeni, Genova, abside, foto Giacomo Valenti, su concessione dell’Uf-
ficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova e dei Chierici regolari di San Paolo (Padri Barnabiti), custodi e 

rettori della chiesa.



82 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Quando Anselmo, di santa memoria, sommo pontefice della Chiesa degli Angli, era 
esule in patria e si tratteneva per qualche tempo nella Chiesa di Lione poiché lo aveva 
chiamato con insistenza per restare presso di lui Ugo, il venerabile vescovo di quella 
Chiesa, Ugo, l’abate di Cluny, uomo di nobili propositi e pio, lo costrinse una volta con 
pressanti richieste a raggiungerlo. Restammo da lui per due mesi, e durante la giornata 
l’arcivescovo e l’abate discorrevano frequentemente sulla patria della vita celeste, sulle 
virtù, su come impostare i comportamenti virtuosi, sulle opere sante e mirabili di uo-
mini giusti. Discussioni riguardanti il beato apostolo Giacomo, il fratello di Giovanni 
evangelista, e altri argomenti di cui venni a conoscenza tramite lo stesso abate, e che – 
avendo spesso preso parte anch’io a tali discussioni –, mi sono preso la briga di affidare 
alla memoria perché non rimanessero nascoste ai posteri23.

Nel Prologo dei Dicta Anselmi, Alessandro precisa che i Miracula sono una 
sorta di appendice dell’opera (opusculum), della quale peraltro essi continuano 
l’ordine numerico dei capitoli, menzionando espressamente solo tre miracoli, 
quelli circa i miracoli di san Giacomo («tria de miraculis beati Jacobi»), cor-
rispondenti ai capp. XXI-XXIII ouverture della raccolta, a fronte dei seguenti 
ben più numerosi capp. XXIV-LII, che addirittura sminuisce al confronto, de-
finendoli “e qualche altra cosa che segue”, «alia nonnulla quae sequuntur»24. 
Il finale immediatamente successivo del Prologo sembra, in tal senso, alludere 
a un’opera di collage antologico: «quae a quibus acceperim, in ipsis patebit 
relationibus», rafforzata peraltro dal precedente sintagma introdotto dalla pre-
posizione de: «de miraculis beati Jacobi», che in tal senso, più che introdur-
re un complemento di argomento, sembrerebbe formare un complemento di 
moto dall’alto verso il basso (moto da luogo figurato), benché non tutti i codici 
lo riportino25 e per quanto, comunque, sia attestato questo tipo di uso e di 
significato della preposizione de nella versione del Prologo delle anselmiane 
Orationes sive Meditationes, dedicato alla contessa Matilde di Canossa tra il 
1104 e il 110526. In ogni caso, la diversa datazione delle due raccolte, di quella 
anselmiana intorno al 111627 e, come si è visto, di quella callistina intorno al 
1140, non lascia spazio a questa ipotesi e sembrerebbe piuttosto essere raffor-
zata dal fatto documentario delle due varianti testuali dei racconti di miracoli 
jacobei a riprova della precedenza storica della prima raccolta menzionata. Gli 
stessi Franciscus Salesius Schmitt e Richard William Southern, editori del testo 

23  Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI, [II], pp. 330-333, ll. 1-12. 
24  Ivi, Prologus, p. 168, ll. 17-19; Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in 
R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), Memorials…, p. 107, l. 22.
25  Cfr. Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in R.W. Southern – F.S. 
Schmitt (eds.), Memorials…, p. 107, nota 2.
26  Cfr. Anselmo d’Aosta, Orazioni e Meditazioni, cit., Prologus, Recensio altera, pp. 120-121; F.S. Sch-
mitt (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, F. Fromman Verlag (Günter Hol-
zboog), Stuttgard-Bad Cannstatt 1968 (rist. anastatica Ia ed., 6 voll., Th. Nelson, Edimburgi 1946-61), 
t. II/3, p. 4,6.
27  Cfr. R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), Memorials…, p. 26.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 83

critico anselmiano, nel volume Memorials of Saint Anselm, affermano a chiare 
lettere che si tratta di testi originariamente redatti nei Dicta Anselmi. Miracula 
e solo successivamente assimilati dal Codice callistino28. Ne consegue un aspetto 
veramente interessante per la diffusione dell’immaginario del pellegrinaggio 
e del culto jacobeo negli ambienti anselmiani: sia quello anglosassone dipen-
dente dalla cattedrale di Canterbury sia quello normanno legato all’abbazia del 
Bec. Nel primo dei tre racconti, infatti, dove è chiaramente espresso il valore 
penitenziale del camminare e dell’aiutare i bisognosi, anche da parte di chi può 
disporre di una cavalcatura, san Giacomo è rappresentato ora come peregri-
nans e ora come defensor bellator: a seconda del contesto, bordone e bisaccia 
gli servono ora per camminare e sostentarsi, ora per debellare gli spiriti dia-
bolici e difendere le loro vittime. Un ruolo analogo, nella forma del defensor, 
san Giacomo svolge nel secondo racconto sulla risurrezione e guarigione del 
giovane pellettiere Giraldo di Lione in pellegrinaggio a Santiago, ingannato 
e indotto all’automutilazione e al suicidio da un diavolo, fintosi nientemeno 
san Giacomo, con la variante che stavolta l’Apostolo agisce assieme alla Ver-
gine Maria, della quale è offerta una suggestiva descrizione fisica: «nella mia 
vita non avevo mai visto in nessun luogo una creatura tanto bella [numquam 
in vita mea tam pulchram creaturam uspiam vidi]. Di media statura non alta, 
aveva un viso bellissimo, un aspetto assai gradevole [Non magnae, sed medio-
cris erat staturae, pulcherrima facie, delectabilis aspectu]»29. Nel complesso, si 
tratta di interessanti annotazioni, attestanti al medesimo tempo familiarità e 
sensibilità rispetto alla prassi del pellegrinaggio, che appunto a partire dal XII 
secolo anche l’iconografia associa come «primo segno distintivo in assoluto» 
all’instrumentum del bordone, «bastone del viandante», arricchito poi anche 
dalla conchiglia30. La fonte storico-letteraria, peraltro, documenta pure la com-
presenza di un duplice ruolo originario riconosciuto a san Giacomo: quello di 
pellegrino, ma anche quello di difensore combattente contro le forze diaboli-
che, solo in seguito, ripreso ed esteso, in chiave politico-religiosa nell’iconogra-
fia più nota e popolare di matamoros. Come si può notare, nei Dicta Anselmi. 
Miracula troviamo, in tal senso, una delle prime descrizioni di san Giacomo e 
dei pellegrini, che fa da pendant con quella delle rappresentazioni artistiche del 
tempo, divenute paradigmatiche nell’iconografia sul tema e riproposte ininter-
rottamente nei secoli successivi, fino ad oggi:

28  Cfr. ivi, p. 198, nota 2; p. 200, nota 1; p. 208, nota 2.
29  Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXII, [I], p. 345, ll. 93-95; cfr. anche 
[I], ivi, pp. 350-351, l. 237 – 352-353, ll. 238-239; Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis 
beati Anselmi, in R.W. Southern – F.S. Schmitt (eds.), Memorials…, pp. 200 – 207, in particolare, 
rispettivamente, II: pp. 205,18 – 206,2 e I: pp. 205,20 – 206,2.
30  Cfr. Le strade del medioevo. Arte e figure del pellegrinaggio a Compostela, pp. 422-427; P. Caucci von 
Saucken – P. Asolan, Cammini in Europa. Pellegrinaggi antichi e moderni tra Santiago, Roma e la Terra 
Santa, Terre di mezzo Editore, Milano 2009, pp. 64-65. 



84 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Una delle prime rappresentazioni si trova a Santa Marta de Tera, nella provincia di 
Zamora, in Castiglia. Nella splendida collegiata – romanica! – di quel paese, Santiago 
appare con la conchiglia e il bordone. Si tratta di un caso particolare se non unico: 
Santiago prende le proprie insegne iconografiche dai simboli che contraddistinguono 
i suoi devoti, non dallo strumento del suo martirio, come avviene per tutti gli altri san-
ti. Si raffigura magari anche la sua decapitazione, ma quando è solo lo si rappresenta 
con gli abiti dei pellegrini, dai quali si differenzia per l’aureola e il libro del Vangelo. 
Successivamente, in quanto matamoros, monterà su un bianco cavallo brandendo una 
luccicante spada […]31.

A questo proposito, i Dicta Anselmi. Miracula offrono una testimonianza 
storico-letteraria particolarmente utile per comprendere pure l’origine dell’i-
conografia di san Giacomo come combattente, a partire dalla sua attività di 
difensore dei pellegrini anzitutto dalle opposizioni di carattere diabolico e in 
seguito, per estensione, da ogni altro ostacolo che si frapponga tra loro e la 
meta santa. D’altra parte, senza trascurare il fatto che Anselmo, in qualità di 
arcivescovo di Canterbury, ebbe una sua personale corrispondenza nientemeno 
che con Diego Gelmírez, vescovo di Santiago di Compostella32, occorre anche 
osservare che, come riferisce il suo discepolo e segretario Eadmero di Canter-
bury (1055/60-1127), egli conobbe questi aspetti non solo dai racconti ascoltati 
dai pellegrini, ma ebbe modo di familiarizzare con essi e di interiorizzarli nella 
sua esperienza personale di pellegrinaggio, dal momento che, appunto da pel-
legrino, nell’ottobre del 1097, partì a piedi per Roma con bisaccia e bordone, 
dando corso al suo primo, volontario esilio dall’Inghilterra33:

in presenza di una grande moltitudine di monaci, di chierici e di popolo ricevette da-
vanti all’altare, secondo la consuetudine, la bisaccia e il bastone dei pellegrini [peram et 
baculum peregrinantium more coram altari suscepit]. Poi dopo averli raccomandati tutti 
a Cristo, partì, tra fragorosi pianti e lamenti34.

31  Ivi, p. 65.
32  Cfr. Anselmo d’Aosta, Epistola 263. A Diaco, vescovo di sant’Jacopo di Compostella, in Id., Lettere. 
Arcivescovo di Canterbury, 2/1, trad.it. di A. Granata, commento di C. Marabelli, Jaca Book, Milano 
1990, pp. 396-399; F.S. Schmitt (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, cit., t. 
II/4, p. 178. Cfr., nuovamente, M. Zoppi, L’esperienza del pellegrinaggio…, p. 204.
33  Cfr. Eadmero, Historia novorum in Anglia, a cura di A. Tombolini, con la collaborazione di I. Biffi – 
A. Granata – S.M. Malaspina – C. Marabelli, Jaca Book, Milano 2009, II, 246-485, pp. 172-189. 
34  Ivi, II, 486-491, pp. 188-189.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 85

Fig. 3. Anonimo di scuola toscana, San Giacomo il maggiore, apostolo, affresco, fine secolo XV – inizio 
XVI, Chiesa Sant’Ugo di Prè (inferiore di San Giovanni, la Commenda), Genova, lato destro di porta-
le interno, foto Giacomo Valenti, su concessione dell’Ufficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova, 

con la collaborazione della Comunità di Sant’Egidio.



86 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia

Alessandro di Canterbury, I detti di Anselmo. I miracoli, in Anselmo d’Ao-
sta, Nel ricordo dei discepoli. Parabole, detti, miracoli, a cura di I. Biffi – A. 
Granata – C. Marabelli – D. Riserbato, Jaca Book, Milano 2008, Parte II, 
pp. 166-477.

Alexandri monachi Cantuariensis Liber ex dictis beati Anselmi in Southern 
R.W. – Schmitt F.S. (eds.), Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici 
Medii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969, II, pp. 105-270.

Anselmo d’Aosta, Lettere. Arcivescovo di Canterbury, 2/1, trad.it. di A. Grana-
ta, commento di C. Marabelli, Jaca Book, Milano 1990.

Id., Orazioni e Meditazioni, Introduzioni di B. Ward – I. Biffi – A. Granata, 
Analisi e commento delle singole Orazioni e Meditazioni di C. Marabelli, 
trad. it. di G. Maschio, Indici a cura di A. Tombolini, Jaca Book, Milano 
1997.

Berardi V.M., Introduzione a Il Codice callistino. Prima edizione italiana in-
tegrale del Liber Sancti Jacobi – Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e 
introduzione di V.M. Berardi, presentazione di P. Caucci von Saucken, Edi-
zioni Compostellane, Perugia 2008, pp. 9-37.

Caucci von Saucken P. – Asolan P., Cammini in Europa. Pellegrinaggi antichi e 
moderni tra Santiago, Roma e la Terra Santa, Terre di mezzo Editore, Milano 
2009.

Eadmero, Historia novorum in Anglia, a cura di A. Tombolini, con la collabo-
razione di I. Biffi – A. Granata – S.M. Malaspina – C. Marabelli, Jaca Book, 
Milano 2009.

Lago J.F., El Apostol Santiago: Amigo, Discípulo y Testigo de Jesús, Gráfica Lo-
pes • Teléfs, Santiago de Compostela 2021.

Schmitt F.S. (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, 
F. Fromman Verlag (Günter Holzboog), Stuttgard-Bad Cannstatt 1968, I-II 
(rist. anastatica Ia ed., 6 voll., Th. Nelson, Edimburgi 1946-61).

Southern R.W., Anselmo d’Aosta. Ritratto su sfondo, a cura di I. Biffi – C. 
Marabelli, con la collaborazione di A. Granata e A. Tombolini, (Di fronte e 
attraverso 459) Jaca Book, Milano 1998 (ed. or. Saint Anselm: a portrait in a 
lanscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990).

Id. – Schmitt F.S. (eds.), Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici Me-
dii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino	 87

Zoppi M., L’esperienza del pellegrinaggio a Roma e oltre, nella vita, nell’opera e 
nell’eredità anselmiane, in Académie Saint-Anselme d’Aoste, Bulletin, Nou-
velle Série, 17, Imprimerie Valdôtaine, Aoste 2016, pp. 197-215.

Il Codice callistino. Prima edizione italiana integrale del Liber Sancti Jacobi 
– Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e introduzione di V.M. Berardi, 
presentazione di P. Caucci von Saucken, Edizioni Compostellane, Perugia 
2008.

Le strade del medioevo. Arte e figure del pellegrinaggio a Compostela, testo di R. 
Oursel, fotografie di Zodiaque, (già e non ancora, arte 22) Jaca Book, Mi-
lano 1982; ed or. Routes romanes, 1, Zodiaque, St. Léger Vauban (Francia) 
1982.



Il San Giacomo dell’Ospedale  
di San Giacomo in Augusta a Roma

Philine Helas



Abstract
Il saggio tratta dell’insolita statua a grandezza naturale 
di San Giacomo vestito da pellegrino, l’unica testimo-
nianza artistica rimasta della fase medievale dell’o-
spedale romano San Giacomo di Augusta, costruito nel 
1339.
Parole chiave: San Giacomo; pellegrinaggio; ospedale 
di San Giacomo in Augusta

This essay deals with the unusual, life-size statue of St. 
James dressed as a pilgrim, which is the only artistic 
testimony remaining from the medieval phase of the 
Roman hospital San Giacomo in Augusta, built in 1339.
Keywords: St. James; Pilgrimage; Hospital of St. James 
in Augusta

El ensayo trata sobre la insólita estatua a tamaño real 
de San Jaime vestido con ropas de peregrino, que es 
el único testimonio artístico que se conserva de la 
época medieval del hospital romano San Giacomo de 
Augusta, construido en 1339.
Palabras clave: Santiago; Peregrinación; Hospital de 
Santiago en Augusta

Philine Helas, collaboratrice scientifica della Bibliotheca 
Hertziana – Istituto Max Planck per la storia dell’arte a 
Roma. Pubblicazioni sull’arte medievale e rinascimen-
tale in Italia, tra cui la cultura festiva, la cartografia, 
l’allegoria della Fortuna, i ritratti di Cristo, la rappresen-
tazione della povertà e di catastrofi, l’autorappresenta-
zione di ospedali e istituzioni caritative e l’iconografia 
degli animali nei manoscritti miniati del Tractatus de 
herbis.

Philine Helas, research assistant at the Bibliotheca 
Hertziana – Max Planck Institute for Art History in 
Rome. Publications on medieval and Renaissance art 
in Italy, including festive culture, cartography, the al-
legory of Fortuna, portraits of Christ, the depiction of 
poverty and catastrophes, the self-representation of 
hospitals and charitable institutions, and the iconog-
raphy of animals in the illuminated manuscripts of the 
Tractatus de herbis.

Philine Helas, asistente de investigación en la Biblio-
teca Hertziana del Instituto Max Planck de Historia 
del Arte de Roma. Publicaciones sobre arte medieval 
y renacentista en Italia, incluyendo la cultura festiva, 
la cartografía, la alegoría de la Fortuna, los retratos de 
Cristo, la representación de la pobreza y las catástro-
fes, la autorrepresentación de hospitales e institucio-
nes benéficas, y la iconografía animal en los manus-
critos iluminados del Tractatus de herbis.
 

Philine Helas, Bibliotheca Hertziana – Max Planck, Italy
Philine Helas © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.562



La statua, in marmo e a grandezza naturale (alta 1,74 inclusa la sua base di 9 
cm), è identificata come San Giacomo maggiore dal suo abito da pellegrino: il 
bastone che tiene nella mano destra e soprattutto la borsa contrassegnata dalla 
conchiglia sono un chiaro riferimento al pellegrinaggio a Santiago da Compo-
stella. Nella mano sinistra regge un libro aperto, anch’esso uno dei suoi attribu-
ti tradizionali1. Indossa i sandali, le calzature degli apostoli, che sono realizzati 
con una straordinaria cura dei dettagli, tanto da evocare la scultura antica, pur 
senza derivare da un modello specifico2. Dal punto di vista tipologico, egli pre-
senta tratti affini all’iconografia di Cristo, caratteristica che si ritrova anche in 
altre raffigurazioni dell’apostolo3. Sopra la veste decorata con bordure indossa 

un mantello alla maniera di una toga antica su una spalla, che ricade con nu-
merose pieghe e che egli raccoglie con la mano sinistra. Il volto, piuttosto gio-
vanile, è incorniciato dai lunghi capelli che gli ricadono leggermente ondulati 
sulle spalle, mentre la barba, piuttosto corta, lascia scoperto il mento. Non ha 
l’aureola, probabilmente ne indossava una di metallo o legno d’orato fissata 
nella perforazione visibile sulla sommità del capo. La figura è collegata a una 
base e il retro è stato lasciato grezzo, il che rende probabile la sua originaria 
collocazione in una nicchia o direttamente davanti a una parete. L’evidente in-
clinazione in avanti lascia inoltre pensare a una posizione rialzata. Prima di es-
sere trasferita alcuni anni fa nella chiesa romana di San Giacomo ad Augusta, si 

1  Per l’iconografia del santo vedi per esempio R. Bianco, La conchiglia e il bordone. I viaggi di San Gia-
como nella Puglia medievale, Perugia, Edizioni Compostellane, 2017. 
2  Per quanto riguarda le calzature romane, in cui i sandali sono quasi sempre dotati di un infradito, si 
veda per esempio Ai piedi degli dei. Le calzature antiche e la loro fortuna nella cultura del Novecento, a cura 
di C. Lorenza, (Catalogo della mostra Firenze 2019-2020), Livorno, Sillabe, 2019 una certa somi-
glianza tipologica con il sandalo cat. 31, pp. 196-197.
3  Ibid. pp. 98-101.

Fig. 1. Attributi di Santiago pellegrino.



P. Helas | Il San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma	 91

trovava nell’adiacente Ospedale di San Giacomo ad Augusta, chiuso nel 2008.4 
L’ospedale fu fondato nel 1326 per disposizione testamentaria del cardinale 

Pietro Colonna e costruito dai suoi nipoti Giacomo, vescovo di Lombez, e 
Giovanni nel 1339. La fondazione e la dedica a Giacomo sono documentati 
da un’iscrizione oggi conservata in modo frammentario5. Del periodo di co-
struzione è rimasto il semplice portale con lo stemma del committente6. La 
scelta del sito, in una zona all’epoca in gran parte disabitata, può essere spie-
gata dal fatto che si trattava di un’area controllata dalla famiglia Colonna, che 
aveva trasformato il Mausoleo di Augusto in una fortezza: da qui il soprannome 
della chiesa e dell’ospedale “in Augusta”. Grazie al vicino porto di Ripetta, 
l’ospedale era ben collegato al Tevere, importante arteria di traffico. Inoltre, 
la posizione era ideale per offrire sostegno ai pellegrini e ai viaggiatori che, 
provenienti dal nord, entravano in città attraverso la Porta Flaminia. Questo 
tipo di clientela giustifica il patrocinio di San Giacomo maggiore. Allo stesso 
tempo, Pietro Colonna potrebbe averlo scelto anche in memoria di suo zio, il 
cardinale Giacomo Colonna, morto nel 13187. Tuttavia, fino all’ampliamento 
sotto Leone X all’inizio del XVI secolo, la chiesa e l’ospedale non sembrano 
aver avuto un ruolo di rilievo, tanto che le guide e le “Indulgenze” non ne fan-
no menzione8. Non sono state conservate fonti relative all’ospedale risalenti al 
Trecento e solo poche risalenti al Quattrocento: Francesco Orsini di Gravi-
na, nominato prefetto della città da Eugenio IV, si immortalò nel 1435 come 

4  Con la segnalazione di L. Salerno, la scultura entrò nell’orizzonte della storia dell’arte, in: Via del Corso, 
pubblicato dalla Cassa di Risparmio di Roma in occasione del 125° anniversario della sua fondazione, 
Roma 1961, (cap.: Il complesso edilizio dell’Ospedale e della chiesa), fig. 95, p. 134. – La letteratura 
sull’ospedale è molto ampia: Fondamentale M. Heinz, San Giacomo in Augusta in Rom und der Hospi-
talbau der Renaissance, (Univ., Diss., 1976), Bonn 1977 e da ultimo la tesi di laurea magistrale di N. 
Omerasevic, Modificazione per la riabilitazione: Reha- und Therapiezentrum San Giacomo in Augusta, 
Costanza 2022.
5  “ … Hoc hospitale ad laudem Dei et sub vocabolo Beati Iacobi apostoli pro anima Reverendissimi 
Patris et Domini Dom. Petri de Columna Sancti Angeli quondam diaconi Cardinalis fundatum fuit …” 
Si trovava murata nel cortile dell’ospedale. Il testo completo è riportato da V. Forcella, Iscrizioni delle 
chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XI fino ai giorni nostri, vol. IX, Roma 1877, p. 127, pubblicato 
anche da Heinz, San Giacomo in Augusta … cit., p. 27.
6  M. Spesso, Il portale dell ’antico ospedale di S. Giacomo in Augusta (1339), in “Quaderni dell’Istituto di 
Storia dell’Architettura”, 1 (1998), pp. 37-46. Il portale stesso non è datato, ma dovrebbe risalire alla 
costruzione originaria, a cui fa riferimento l’iscrizione che, secondo Spesso, Il portale … cit, p. 40, fig. 13, 
era collocata sopra il portale.
7  Heinz, San Giacomo in Augusta … cit., p. 28. Questo legame è tramandato nelle guide di Roma per 
esempio C. Fanucci, Trattato di tutte l ’opere pie dell ’alma città di Roma, Roma, Franceschi, 1601, pp. 42-
44; F. Franzini, Descrittione Di Roma Antica E Moderna, Roma, Franzini, 1643, p. 88.
8  La chiesa di San Giacomo in Augusta è citata solo da Signorili all’inizio del XV secolo. C. Huelsen, 
Le chiese di Roma nel Medio Evo. Cataloghi e appunti, Firenze 1927 (ristampa Roma 2000), p. 46, n. 
133. Al contrario delle altre chiese dedicate a San Giacomo a Roma, per esempio San Giacomo degli 
Spagnoli, non sembra citato mai nelle „Indulgenze“, vedi N. R. Miedema, Die römischen Kirchen im 
Spätmittelalter nach den “Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae”, Tübingen, Niemeyer, 2001, pp. 555-562.



92 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

committente con un’iscrizione associata al 
suo stemma. Secondo un documento del 
1537, questa si trovava sopra la porta di 
una stanza nelle immediate vicinanze del-
la chiesa, che all’epoca era utilizzata come 
ala maschile9. Quindi è possibile che la co-
struzione risalisse a una fondazione degli 
Orsini, ai quali la guida di Martinelli del 
1761 attribuisce il merito di aver ingran-
dito l’ospedale10. Una bolla di Niccolò V 
del 1451 stabiliva che l’istituzione, fino 
ad allora sotto la supervisione del cardi-
nale Giovanni Morinese, presbitero di 
San Lorenzo in Lucina, e amministrativa-
mente subordinata all’ospedale di Santo 
Spirito, dopo la morte del cardinale fosse 
sottratta a tale controllo e subordinata alla 
confraternita di Santa Maria del Popolo11. 
In un’altra bolla del 1452, le decisioni fu-
rono in parte revocate: l’amministrazione 
dell’ospedale rimaneva alla confraternita, 
ma i proventi delle sue proprietà nella 
città di Roma dovevano essere versati al 
priore di Santo Spirito. In tale occasione 
fu anche stabilita la necessità di riparare 
l’ospedale e di rifornirlo di letti e di tutto 
il materiale per poter accogliere i malati12. 
Da tali provvedimenti si può dedurre che all’epoca le condizioni del complesso 
fossero molto precarie: si potrebbe supporre che la riorganizzazione fosse stata 
una reazione all’enorme afflusso di pellegrini giunti per il giubileo del 1450, 
anno segnato da un grave incidente a ponte Sant’Angelo – con tanti morti e 
feriti – e dalla peste, due eventi che avevano messo in evidenza la necessità di 

9  Forcella, Iscrizioni … cit., p. 128, Heinz, San Giacomo in Augusta … cit., p. 34, e p. 206, doc. 57 B.
10  F. Martinelli, Roma ricercata nel suo sito, con tutte le curiosità, che in essa si ritrovano, tanto antiche, 
come moderne, cioè chiese, monasteri, Roma, Barbiellini, 1761, p. 182. “L’annesso ospedale fu fondato dal 
Cardinal Pietro Colonna, ed accresciuto da Francesco Orsini Prefetto di Roma.” È interessante notare 
che egli menzioni solo questi due persone e non faccia alcun riferimento ai successivi ampliamenti, sui 
quali di solito altre guide di Roma si soffermano in modo più dettagliato. 
11  Heinz, San Giacomo in Augusta … cit., p. 34.
12  Heinz, San Giacomo in Augusta … cit., pp. 34-35.

Fig. 2. Statua di Santiago.



P. Helas | Il San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma	 93

strutture adeguate. Soltanto a partire dal XVI secolo, tuttavia, San Giacomo 
fu ristrutturato e ampliato, acquisendo grande importanza come San Giacomo 
degli Incurabili, ospedale per i malati di sifilide. Come Piazza documenta nel 
1679, “per insegna usano un S. Giacomo in forma di pellegrino con due carret-
te alli piedi con dentro uno stroppiato per cadauna”13.

La statua di San Giacomo fu molto probabilmente creata per l’ospedale. Se 
ne trova menzione per la prima volta nel 1646, quando fu rimossa dal vecchio 
altare della chiesa di Santa Maria in Porta Paradisi e “portata a piedi all’Ho-
spedale sotto l’orologio”14. Questa chiesa era stata costruita su un edificio pre-
cedente, quindi la statua potrebbe essere stata realizzata già per quest’ultimo 
o per la sala dei malati stessa, probabilmente collocata su un altare affinché gli 
infermi potessero vederla dai loro letti e seguire la messa che vi veniva cele-
brata. Un esempio di un contesto simile per una statua è l’arcangelo Michele, 
realizzato nel 1348 per l’ospedale del Laterano (oggi San Giovanni-Addolora-
ta), fondato nel 1333, che era sotto la sua protezione come “Ospedale dell’An-
gelo”.15 Quest’ultimo potrebbe essere stato un modello per l’ospedale di San 

13  C. B. Piazza, Opere pie di Roma, descritte secondo lo stato presente, Roma, Bussotti, 1679, S. 399: „per 
insegna usano un S. Giacomo in forma di pellegrino con due carrette alli piedi con dentro uno stroppiato 
per cadauna“. L’emblema, ancora oggi visibile sull’edificio, raffigura solo un invalido sulla sua carrozzella.
14  C. D’Alberto, Roma al tempo di Avignone. Sculture nel contesto, Roma, Campisano 2013, p. 95.
15  P. Helas, Kunst und visuelle Präsenz zweier Hospitäler in Rom: Santo Spirito in Sassia und Santissimo 
Salvatore ad Sancta Sanctorum am Lateran zwischen dem 14. und frühen 16. Jahrhundert, in „Römisches 

Fig. 3. Chiesa di S. Giacomo con l’Hospedale de gl’incvrabili in Augusta a Roma.



94 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Giacomo, che fu costruito poco dopo e che, come questo, cercava di garantire 
l’assistenza ai bisognosi nella città abbandonata dai papi – anche Pietro Colon-
na morì lontano da Roma, ad Avignone.

Nel 2003 la statua di San Giacomo è stata attribuita da Negri Arnoldi a 
Paolo da Gualdo Cattaneo, un artista la cui identità e opera sono oggetto di un 
lungo dibattito16. Neri Lusanna ha ripreso questa attribuzione nel 2009, spe-
cificando che l’artista deve averla realizzata intorno al 1399, all’inizio della sua 
carriera17. Pasqualetti, invece, ne mette in dubbio la paternità, senza proporre 
un’attribuzione alternativa18. Infatti, nessuna delle altre sculture firmate o at-
tribuite all’artista presenta gli occhi senza pupille e le palpebre simili a piccoli 
rotoli, che, dissimili tra loro, hanno un aspetto molto schematico e innaturale19. 
Anche nel trattamento dei capelli e delle vesti si riscontrano più differenze 
che affinità: nelle opere di Paolo da Gualdo le mani risultano generalmente 
più rifinite, mentre quelle del San Giacomo non mostrano alcuna articolazio-
ne della struttura ossea o della pelle e appaiono appena sbozzate sul dorso. Il 
San Giacomo, che Paolo da Gualdo ha raffigurato come patrono del defunto 
in un rilievo sulla tomba di Riccardo Gattola di San Giacomo, presenta una 
lavorazione dei capelli e della barba completamente diversa20. Inoltre, sembra 
trattarsi di un altro tipo di personaggio, più simile a un uomo anziano dalla 
barba folta, come se ne trovano in diversi altri sepolcri romani del Quattrocen-
to21. Per i lineamenti del volto, l’ornamentazione dei capelli e della barba, così 
come per l’abbigliamento – con la veste bordata di passamaneria e la postura 

Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana“ 41, (2013/2014), pp. 11-109, ill. 32, pp. 47-49; D’Alberto, Roma 
… cit., pp. 94-107.
16  F. Negri Arnoldi, Il San Giacomo di Maestro Paolo da Gualdo, in “Confronto” 3 (2003), pp. 123-125. 
Per quanto riguarda la discussione sull’artista, si veda S. Cesari, Magister Paulus. Uno scultore tra XIV e 
XV secolo, Roma: Edilazio, 2001, nonché la bibliografia citata di seguito.
17  E. Neri Lusanna, Gli inizi di Paolo da Gualdo. Vecchi equivoci sulla sua formazione e nuove proposte, in 
“Studi di storia dell’arte” 20 (2009), pp. 53-72, in particolare p. 62.
18  Si era già occupata dell’artista in precedenza: C. Pasqualetti, Paolo da Gualdo Cattaneo: uno scultore 
umbro a Roma e nel Lazio agli inizi del Quattrocento, in “Prospettiva”, 103/104 (2001), pp. 12-46. Nel 
suo articolo s.v. Paolo da Gualdo Cattaneo, in Dizionario Biografico degli Italiani, 81, 2014, pp. 176-179 
mette (p. 178) in dubbio l’attribuzione del San Giacomo a lui.
19  L’unica scultura che presenta occhi senza pupille e di simile fattura è la Santa Margherita di Mon-
tefiascone, attribuita a Paolo da Gualdo da Neri Lausanna … cit., pp. 59-62, ma l’opera è stata anche 
datata al Trecento e attribuita alla cerchia di Andrea Pisano. 
20  Per la tomba (oggi Baltimora, Walters Art Museum) Pasqualetti, Paolo da Gualdo … cit., p. 31-34, 
ill. 32 e 32.
21  M. Kühlenthal, Memoria in Stein: Das römische Wandgrabmal der Frührenaissance, München, Hir-
mer, 2024, 2 vol. San Giacomo il Maggiore con bastone da pellegrino e libro è raffigurato nel XV secolo 
a Roma sulle seguenti tombe: Niccolò V. (t 1455) (cat. 65, vol. 1, ill. 13a); Giacomo Tebaldi (cat. 37, vol. 
1, ill. 49b); Jacopo Ammananti Piccolomini (cat. 2, vol. 1, ill. 116a); cardinale Bernardino Lonati (cat. 
52, vol. 1, ill. 195a); Pio III. (cat. 10, vol. 1, ill. 228b).



P. Helas | Il San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma	 95

rigida – la statua ricorda piuttosto le opere del Trecento, come la statua dell’ar-
cangelo Michele e il busto di Cristo del portone dell’Ospedale dell’Angelo del 
1348.22 È inoltre plausibile che l’ospedale sia stato dotato di una raffigurazione 
del suo santo patrono poco dopo la sua fondazione o in occasione del giubileo 
1350. In assenza di ulteriori documenti, tuttavia, la questione della datazione e 
dell’attribuzione rimane aperta.

22  Per il portale vedi Helas, Kunst und visuelle Präsenz … cit., p. 49; D’Alberto, Roma … cit., pp. 83-94. 

Fig. 4. Statua di San Michele.



Recensioni



M. Taín Guzmán y P. Fra López (Coordinatori), Georgiana Goddard 
King y The Way of Saint James (1920). La primera peregrinación 
erudita por el Camino de Santiago, Akal Ediciones, Madrid, 2024.

Georgiana Goddard King

© 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.564



98 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Nel mese di giugno del 2024 è stato pubblicato il significativo volume sulla fi-
gura di Georgiana Goddard King, pioniera ed erudita del XX secolo, esperta 
di storia e storia dell’arte medievale spagnola, originaria degli Stati Uniti. Il 
volume, curato dagli eminenti studiosi Miguel Taín Guzmán (docente di Sto-
ria dell’Arte dell’Università di Santiago de Compostela, membro del Comité 
Internacional de Expertos del Camino de Santiago e della Academia Xaco-
bea, direttore della Cátedra del Camino de Santiago y las Peregrinaciones) e 
Patricia Fra López (docente di Filologia Inglese dell’Università di Santiago 
de Compostela) vede la collaborazione di più autori che hanno partecipato 
con vari saggi che mettono in risalto la brillante carriera, nonché l’intensa 
vita della studiosa americana, sottolineando gli aspetti fondamentali della sua 
esistenza e delle sue opere. 

Il libro consta di 444 pagine ed è frutto di un progetto di ricerca interdisci-
plinare condotto a livello internazionale della durata di tre anni circa (2021-
2024), finanziato dal “Grupo de Investigación IDEAHS GI-1510 de la Uni-
versidad de Santiago de Compostela” e con il sostegno della “Axuda Xunta 
de Galicia para Grupos de Referencia Competitiva 2023 – Proxectos Plan 
Galego IDT. Consolidación e Estruturación 2023 GRC (ED431C-2023/21)”; 
il coinvolgimento degli otto  noti studiosi autori, ognuno dei quali ha contri-
buito con un capitolo specifico della propria area di studi, ha messo in evi-
denza  l’operato di questa eccezionale studiosa che, con il tempo, ha acquisito 
la posizione di rilievo che merita. 

Georgiana Goddard King è stata docente di Storia dell’Arte Medievale 
presso il Bryn Mawr College della Pensilvania, università privata femminile. 
Allo stesso tempoo, quale  appassionata  cultrice della storia e civiltà spagnola 
ha descritto nei suoi celebri tre volumi “The Way of Saint James” del 1920, il 
ricco patrimonio architettonico e artistico dei luoghi da lei visitati e attraver-
sati lungo il Camino de Santiago. 

Grazie ai finanziamenti ottenuti dalla prestigiosa Hispanic Society of Ame-
rica di New York, l’autrice ha potuto effettuare vari soggiorni nella prima de-
cade del Novecento in Spagna, consultando e documentando i monumenti e 
i luoghi che visitava di volta in volta. Ciò che viene messo in evidenza è il cri-
terio scientifico utilizzato dall’autrice, intenta a registrare il vasto patrimonio 
artistico e architettonico territoriale, immettendo anche delle considerazioni 
personali, interessi di carattere antropologico e descrizioni paesaggistiche del 
territorio. 

Gli esperti Taín Guzmán e Fra López hanno curato e diretto l’intero volu-
me, focalizzando la loro attenzione non solo su quanto documentato dall’au-
trice, ma anche su quegli aspetti parzialmente considerati come il proprio 
vissuto personale, la metodologia interdisciplinare utilizzata per reperire e 



Recensioni	 99

analizzare approfonditamente il materiale da lei cercato (interessanti sono 
anche le numerose foto o immagini comprate da fotografi locali che, insieme 
alla compagna di viaggio Edith Hunn Lowber, forniscono dettagli significa-
tivi delle varie descrizioni dei luoghi), l’inserimento continuo di commenti, 
aneddoti o altre curiosità attinte dalla sua profonda conoscenza della storia e 
civiltà spagnola. 

Come un pellegrino che avanza passo dopo passo lungo il cammino, così 
questo libro ripercorre la storia, gli studi e i viaggi che ha effettuato l’autrice 
statunitense in nome della ricerca e di uno studio attento e preciso non solo 
in campo artistico, ma anche in quello sociale, storico, culturale, antropologi-
co, letterario, etc..., paragonando ed esaminando in maniera erudita, quanto 
scoperto; difatti, Georgiana Goddard King che è considerata come «pionera 
en la investigación de la ruta jacobea y sus valores patrimoniales y culturales, 
así como precursora de la peregrinación contemporanea», ha lasciato una 
testimonianza di enorme valore. 

Fin dalle prime pagine del primo capitolo G.G. King, peregrina nortea-
mericana y pionera, George Greenia descrive in maniera ineccepibile le varie 
sfaccettature dell’autrice evidenziando la passione che aveva per la storia, la 
cultura, la letteratura e la lingua spagnola, senza tralasciare l’impatto lettera-
rio che ha avuto negli studi ispanici nordamericani. Lo studioso pone in ri-
salto la prospettiva femminile e effettua una revisione dei contributi di donne 
nella letteratura di viaggio antecedenti il The Way of Saint James, cogliendo le 
differenze e le analogie principali con gli autori del periodo, tra cui la volontà 
dell’autrice di rivolgersi non solo alla comunità accademica, bensì all’intero 
pubblico americano. 

Nel secondo capitolo G.G. King, profesora pionera de Historia del Arte y 
su visión del Camino de Santiago, Paula Pita Galán si sofferma sulla figura di 
King come docente di Storia dell’Arte, sulla sua formazione accademica e 
sulla sua personale visione del Camino de Santiago. La studiosa, grazie a una 
borsa di studio  che le ha permesso di soggiornare presso il Bryn Mawr Col-
lege in Pennsylvania, ha potuto consultare gli archivi relativi alla formazione 
e alla docenza di King; si ha infatti una panoramica ben dettagliata sul ruolo 
che ha occupato l’autrice in qualità di docente presso il Bryn Mawr College 
e di ricercatrice. Paula Pita Galán sottolinea che l’originalità della ricerca sta 
innanzitutto  nelle tematiche studiate  e nell’impronta decisiva  che ha dato  
agli studi in questo ambito. 

Nel terzo capitolo G.G. King, sus viajes por el Camino de Santiago y la 
Hispanic Society of America, Patricia Fra López descrive e analizza i dati 
dell’Archivio della Hispanic Society of America che riguardano la relazione 
tra l’autrice e la società, nonché con il suo fondatore Archer Milton Huntin-



100 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

gton. Dopo aver soggiornato presso la prestigiosa sede di New York e con-
sultato fonti inedite dagli archivi, la studiosa Fra López affronta in maniera 
minuziosa l’importanza dei viaggi effettuati da King in Spagna e di quanto 
possano aver influenzato la sua opera, tenendo in considerazione anche il 
titolo di Bachelor of Arts in Letteratura inglese, a testimonianza della vasta 
cultura dell’autrice e dei molteplici interessi che nutriva. Inoltre, la studiosa 
puntualizza sull’importanza dell’opera che, essendo un documento sia stori-
co che letterario, è stata spesso adoperata da altri insigni studiosi statunitensi 
che l’hanno considerata una vera e propria guida per soggiornare in Spagna. 

Nel quarto capitolo G.G. King y el arte del Camino de Santiago, Francisco 
Javier Novo Sánchez descrive l’enorme patrimonio storico-artistico riportato 
dall’autrice nei suoi libri, partendo dai Pirenei fino ad arrivare alla città di 
Santiago de Compostela, per proseguire fino all’Atlantico. Difatti, Georgiana 
Goddard King è stata una degli studiosi che ha documentato anche luoghi 
di forte attinenza jacopea, quali Finisterre, Muxia, Noia e Padrón. In questo 
contesto Novo Sánchez illustra le varie opere artistiche descritte in maniera 
meticolosa dalla King riguardanti sia i siti architettonici che pittorici propri 
del Camino Francés. L’attenzione si sposta maggiormente sul periodo me-
dievale, illustrando cattedrali, monasteri, collegiate, cappelle, chiese, palazzi  
urbani, ponti e  hospitales del peregrino.

Il quinto capitolo La ciudad y la catedral de Santiago de Compostela según 
G.G. King ,  di Miguel Taín Guzmán offre uno studio approfondito sulla 
descrizione della città di Santiago de Compostela e, in particolare, sulla catte-
drale e sulle festività che vi si celebrano il 25 luglio. Nonostante la descrizione 
approssimativa della città compostellana, l’autrice si sofferma sul comples-
so architettonico, cercando tracce dell’antico edificio romanico attraverso la 
consultazione di fonti e documenti. Inoltre, Taín Guzmán riporta quanto de-
scritto da King in occasione della festa di San Giacomo durante l’Anno Santo 
Compostellano del 1915 e di come abbia potuto assistere alla liturgia e alle 
celebrazioni in onore del santo. 

Nel sesto capitolo Leyendas, milagros y tradiciones vinculadas a la pere-
grinación y los peregrinos de Santiago en The Way of Saint James, Manuel F. 
Rodríguez analizza i miracoli, le leggende e le tradizioni che vedono coinvol-
ti il pellegrinaggio e i pellegrini. Lo studioso evidenzia, quanto già esposto 
dall’autrice stessa, di come alcuni aspetti siano continuati fino all’epoca mo-
derna. Georgiana Goddard King viene infatti considerata per questo come 
la prima persona che  ha messo a fuoco  una nuova prospettiva  del Camino 
de Santiago.  

Nel settimo capitolo G.G. King y la antropología de su tiempo: de la de-
scripción de «tipos» a la religión comparada, Mar Llinares García sottolinea 



Recensioni	 101

due ulteriori aspetti  riconducibili entrambi al campo delle scienze antropo-
logiche. Georgiana Goddard King non fa mistero di avere un interesse per la 
religión comparada. Lo vediamo  quando descrive con attenzione le attività 
femminili e quando si sofferma sulle figure delle donne e  sul ruolo dei sacer-
doti cattolici,  (pur essendo la King di origine protestante, non appartiene a 
una confessione specifica). L’altra considerazione dell’autrice riguarda non 
tanto la descrizione di feste o costumi locali, ma una lettura interpretativa del 
culto jacopeo in un contesto cultuale arcaico e di origine pagana,   che riflette  
fattori presenti in altre epoche come la magia, la fecondità o la valenza della 
natura,  che fanno riferimento  spesso agli studi dell’antropologo J. G. Frazer 
(Il ramo d’oro). 

Nell’ottavo e ultimo capitolo Los Paisajes en el Camino de Santiago según 
G.G. King, Xosé Santos Solla pone in evidenza l’opera dell’autrice da una 
prospettiva geografica, mettendo in relazione il fenomeno recente del turi-
smo e i cambiamenti paesaggistici. Georgiana Goddard King è una viaggia-
trice, in quanto percorre il cammino avvicinandola ai viaggi del Gran Tour, 
tuttavia non è possibile rilegare la sua figura solo a tale condizione: essendo 
una studiosa, King effettua una descrizione precisa dei paesaggi che attraver-
sa ed osserva, corredata da notizie storico-artistiche. Grazie alla sua estesa 
narrazione dei luoghi visitati, l’autrice ha lasciato dei segni significativi su 
eventuali cambiamenti apportati al giorno d’oggi negli stessi luoghi dislocati 
lungo il Camino de Santiago del periodo.

Nella parte conclusiva del libro sono inserite alcune delle foto e delle im-
magini che mettono in evidenza il lavoro meticoloso svolto dalla King e che 
fungono da ulteriore testimonianza di quanto descritto e studiato. 

L’apporto significativo che l’autrice ha dato con la sua opera mostra quella 
societas studiorum che si occupa dello studio del Camino de Santiago e della 
complessa civiltà dei pellegrinaggi e che pone la storica non solo tra le figure 
femminili di spicco che hanno effettuato degli studi sul tema ma, da  attenta 
ricercatrice, suggerirà anche l’idea di quanto il pellegrinaggio compostellano 
abbia influito nella creazione artistica e nello scambio culturale europeo. 

Alla luce di quanto evidenziato nel libro presentato e considerando le   nu-
merose volte che gli autori lo hanno sottolineato, non si può non tener conto  
del fatto  che Georgiana Goddard King sia stata la prima studiosa «en com-
prender que en la Europa de los siglos XI y XII, la peregrinación a Santia-
go de Compostela había estimulado la creación y el intercambio artístico a 
través de sus caminos».  Allo stesso tempo è stata  considerata una verdadera 
hija de España, sia per il suo preziosissimo contributo allo studio della civiltà 
spagnola, che come una auténtica peregrina del Camino de Santiago che ha 
percorso più volte.



102 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Georgiana Goddard King, con i suoi studi derivanti da una formazione 
erudita e meticolosa, nonché appassionata, si inserisce di diritto nel panthe-
on delle figure più rappresentative che hanno studiato e vissuto e descritto 
nelle proprie opere, i pellegrinaggi compostellani e il Cammino di Santiago, 
ai quali ha lasciato un preciso  contributo interpretativo. 



Il Cammino delle anime. San Giacomo e San Michele: due culti a 
confronto, Edizioni Menabó, Ortona, 2023, pp. 362.

Antonella Palumbo

© 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.564



104 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

La obra que tratamos es la tercera publicación de la Colección de estudios 
históricos del Istituto Abbruzzese per la Storia della Resistenza e dell’Italia 
contemporánea y reúne los resultados de la investigación desarrollada por An-
tonella Palumbo en su tesis doctoral, defendida en la Università degli Studi 
Gabriele D’Annunzio Chieti-Pescara. Adentrándose en la “civilización de las 
peregrinaciones”, la autora compara las peregrinaciones a dos de los santuarios 
más concurridos del occidente europeo, el de Santiago el Mayor, en Santiago 
de Compostela (España), y el de San Miguel en Monte Gargano (Italia), ana-
lizando las analogías y diferencias de sus cultos. Como se nos explica, la tesis 
de partida no resulta en absoluto caprichosa siendo varios los aspectos que 
permiten confrontar dichos cultos. Nos hallamos ante dos santos psicopompos 
que participan del pasaje al más allá: el apóstol como propiciador del camino 
de salvación y también como encargado de pesar las almas de los difuntos, ta-
rea tradicionalmente realizada por el arcángel. Además, nos hallamos ante un 
Miles Christi y un Miles Dei, defensores de la fe y vencedores del pecado. Unas 
circunstancias que los convirtieron en dos de los grandes referentes cristianos 
de la Edad Media y Edad Moderna. 

A lo largo de cinco capítulos, el libro nos propone un recorrido de lo ge-
neral, las peregrinaciones en Occidente (capítulo I), a lo concreto, abordando 
el origen y desarrollo de los cultos a Santiago el Mayor y San Miguel Arcángel 
(capítulo II); comparando sus cultos (capítulo III); presentando los principales 
itinerarios para llegar a Santiago de Compostela y a Monte Gargano (capítulo 
IV); y aproximándonos a los tratturi de los Abruzos como vías de comunica-
ción e intercambio cultural (capítulo V). En el primer capítulo la autora aborda 
el concepto de peregrinación y los orígenes de las peregrinaciones cristianas; 
ofrece una revisión historiográfica de los principales estudios dedicados a las 
peregrinaciones a Compostela y al Monte Gargano, y presenta las grandes pe-
regrinaciones occidentales. Como hemos mencionado, el segundo capítulo se 
dedica al origen y desarrollo de los cultos a Santiago el Mayor y el arcángel San 
Miguel; comienza con sendos análisis de sus figuras para continuar explicando 
la expansión del culto a San Miguel en el occidente europeo y los orígenes de 
los santuarios miguelinos de Mont-Saint-Michel (Francia), la Sacra di San Mi-
chele en Val di Susa (un nudo en las vías de peregrinación a Roma, Jerusalén 
y entre el santuario de Mont-Saint-Michel y el Gargano), y Castel Sant’Angelo 
en Roma. En el tercer capítulo encontramos algunos de los aspectos más nove-
dosos del estudio al abordar desde un nuevo punto de vista algunos aspectos 
bien conocidos de los cultos a Santiago el Mayor y San Miguel. En primer lugar 
se comparan los aspectos, símbolos y rituales de dichos cultos para continuar 
analizando sus concepciones como protectores del pueblo cristiano y defen-
sores de la fe en calidad, respectivamente, de Miles Christi, imagen surgida en 



Recensioni	 105

el contexto de la lucha contra el islam en la Península Ibérica y la expansión 
de los reinos cristianos, y de Miles Dei y Defensor Virgines que lleva a repre-
sentarlos como soldados. Otro aspecto que tienen en común es su carácter 
psicopompo, y para explicar esta acepción en Santiago el mayor Palumbo trae 
al primer plano la relación entre Santiago y Carlomagno, relatada en la Crónica 
de Turpin del Códice Calixtino, donde se presenta la metáfora de la Vía Lác-
tea o via stellarum¸ con la concepción del “camino de las estrellas”: el último 
camino recorrido por los fieles en su viaje por el reino celestial, el camino de 
las almas, que realizan acompañados por Santiago el Mayor, quien también se 
encargaba también de pesar las almas de los difuntos. Como señala la autora, 
este aspecto del Apóstol, mucho menos estudiado, también aflora en el milagro 
de los peregrinos loreneses narrado en el libro II del Liber Sancti Iacobi, donde 
el propio Santiago cabalga durante una noche para llevar a un peregrino muer-
to y su compañero vivo hasta su santuario en Galicia. Por su parte, el carácter 
psicopompo de San Miguel está mucho más presente en el mundo cristiano al 
asentarse en fuentes evangélicas y apócrifas muy extendidas pero que cobra 
especial materialización en la processione dei morti en el Alto Sannio beneven-
tano que tiene como destino el santuario de Monte Gargano. La tradición del 
viaje como último camino a recorrer está muy presente en la tradición popular 
de la Italia meridional, especialmente en Sicilia y los Abruzos, donde es posible 
encontrar representaciones pictóricas del conocido como Ponte del Capello, 
Ponte di San Giacomo o Passo di San Giacomo, un puente que tenía como fun-
ción juzgar y recibir a las almas que eran dignas del Reino de los Cielos. La 
autora analiza otras fuentes textuales medievales que abundan en el carácter 
funerario de sus protagonistas, como la Visio Pauli y la Visio Turchilli donde la 
función de conducir las almas recae sobre San Julián hospitalero, la psicostasis 
corresponde a San Miguel, San Pedro y San Pablo, mientras que Santiago el 
mayor recibía a las almas en el más allá. En este tercer capítulo también se revi-
sa el carácter taumatúrgico de San Miguel y Santiago; y finaliza con un análisis 
de las devociones mediante el análisis de la presencia de cofradías dedicadas a 
ambos santos. Como ya se ha indicado, en el capítulo IV, Palumbo analiza la 
presencia de dichos cultos en los itinerarios que conducían a Compostela y al 
Gargano, comenzando por la presencia del culto a San Miguel en el Camino 
francés—tanto en sus caminos como en la propia ciudad de Compostela y en 
el santuario del Apóstol—, para después analizar el culto jacobeo en el Camino 
Micaelico, prestando una atención especial a la Strata Peregrinorum y la Vía 
Sacra Langobardorum. El quinto y último capítulo también destaca por su ca-
rácter novedoso, centrándose en la función cultural que han tenido los caminos 
agrícolas de la región de los Abruzos: los llamados tratturi; unas vías pecuarias 
dedicadas a la trashumancia que, sin embargo, también eran empleadas por 



106 	 Compostella | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

algunos de los fieles que viajaban al santuario del Gargano y a lo largo de los 
cuales se localizan huellas jacobeas y miguelinas, prestando especial atención al 
tratturo Castel di Sangro-Lucera. A modo de colofón, este capítulo finaliza con 
la presencia del culto a Santiago en Monte Gargano, cerrando así el estudio de 
los vínculos entre ambos cultos y santuarios de peregrinación.

La buena pluma de Palumbo propicia una lectura amena que nos introduce 
de lleno en una investigación rigurosa, desarrollada en el Centro Italiano di 
Studi Compostellani dell’Universitá di Perugia y en el Centro di Studi Miacelici 
e Garganici, complementada con una estancia en Santiago de Compostela bajo 
la supervisión del entonces director de la Cátedra del Camino de Santiago y de 
las Peregrinaciones de la Universidad de Santiago de Compostela, Domingo 
González Lopo. Su trabajo se ha basado en la búsqueda y análisis de fuentes 
documentales históricas, artísticas y sociales —algunas de ellas inéditas— que, 
como indica la propia autora, han permitido constatar la pervivencia centena-
ria del culto a San Miguel en Santiago de Compostela y la presencia del culto 
jacobeo en Monte Gargano; así como la presencia de ambos cultos a lo largo de 
las vías de peregrinación a ambos santuarios. En este sentido una de las apor-
taciones más interesantes del estudio consiste en la localización de testimonios 
de dichos cultos en caminos aparentemente desvinculados de las peregrinacio-
nes, como los caminos de trashumancia o tratturi italianos en la región de los 
Abruzos. El carácter académico del libro aflora en los apéndices que enrique-
cen, respectivamente los capítulos III y V. El primero explica los orígenes de 
la congregación compostelana de San Miguel Arcángel, fundada en 1734 con 
sede en la parroquia de San Miguel dos Agros, una de las más antiguas de la 
ciudad, y aporta la transcripción de sus estatutos, localizados por la autora en el 
Archivo Histórico Diocesano de Santiago. Por su parte, el apéndice del capítu-
lo V recoge extractos de diez documentos: el primero dedicado a la descripción 
de la capilla de Santiago en Castropignano, en el tratturo de Castel di Sangro 
a Lucera, y los restantes a las visitas pastorales a distintas capillas dedicadas a 
Santiago el Mayor o a San Miguel Arcángel, ubicadas en tratturi de los Abru-
zos. Las imágenes que ilustran la publicación se reúnen en un apéndice fotográ-
fico que evidencia el trabajo de campo realizado por la autora que, además de 
buscar imágenes históricas que evidencian el culto europeo a los santos objeto 
de este estudio y añadir cartografía histórica, recorrió los tratturi mencionados, 
captando la toponimia jacobea visitando las capillas dedicadas a Santiago y 
San Miguel, y tomando fotografías de aquellas imágenes y restos materiales de 
ambos cultos. Además, cuenta con un apéndice onomástico y únicamente se 
echa en falta una bibliografía final que reúna las muchas fuentes bibliográficas 
citadas por la autora a lo largo de los cinco capítulos del libro.



Recensioni	 107

Nos hallamos, pues, ante una nueva publicación de referencia cuya calidad y 
relevancia ya han sido avaladas por la obtención del “I Premio de investigación 
sobre o Camiño de Santiago (2018)”, concedido por la Cátedra del Camino 
de Santiago y de las Peregrinaciones de la Universidad de Santiago de Com-
postela, y de la prestigiosa “George Greenia Research Fellowship (2019)” del 
Pilgrimage Institute de la universidad William & Mary (VA, USA). 



C
om

postella
M

orlacchi Editore U
.P.

45
2025

Centro Italiano Studi Compostellani

Compostella
Rivista di approfondimento e ricerca

sui pellegrinaggi e la letteratura di viaggio

n. 45. Anno 2025

Il numero 45 della rivista Compostella si mantiene nel solco dalla ricerca e 
dell’indagine inerenti le tematiche legate ai pellegrinaggi, alla letteratura di 
viaggio e alla letteratura odeporica. Un’analisi che, pur muovendosi in am-

biti interdisciplinari, desidera rispettare un filo conduttore con la civiltà, la sto-
ria, la cultura, l’arte dei cammini nelle sue numerose declinazioni. Gli articoli 
analizzano l’investitura, il significato, i gesti e i simboli legati alla partenza dei 
pellegrini e la successiva istituzionalizzazione e codificazione del rituale; ampio 
spazio viene dato, poi, al celebre “miracolo dell’impiccato”, una delle rappre-
sentazioni più famose dell’iconografia jacopea la cui diffusione ha implicato 
un’attenta indagine non solo artistica. In chiave moderna e contemporanea 
la rivista ospita un significativo contributo che si inserisce nel dibattito sulla 
sostenibilità culturale, affrontando la tutela del patrimonio storico-artistico e 
la valorizzazione dell’identità culturale nelle sue dimensioni linguistiche, reli-
giose, simboliche e immateriali. Di seguito, grazie al reperimento e studio delle 
fonti, l’investigazione propone un saggio che studia in modo comparato alcuni 
racconti di miracoli attribuiti a San Giacomo, assieme ad altri contenuti e te-
stimonianze dei Dicta Anselmi di Alessandro di Canterbury. L’ultimo saggio 
tratta dell’insolita statua a grandezza naturale di San Giacomo vestito da pel-
legrino, l’unica testimonianza artistica rimasta della fase medievale dell’ospe-
dale romano San Giacomo di Augusta. Si evince, quindi, la collocazione della 
rivista in uno spazio scientifico multidisciplinare che si estende nella ricerca 
internazionale seguendone crismi, criteri e regole per l’ammissione e la valuta-
zione dei prodotti in essa contenuti

ISBN/EAN

www.morlacchilibri.com | 25,00 € 9 788893 926768

ISBN 978-88-9392-676-8

Morlacchi Editore U.P.

C
om

postella
M

orlacchi Editore U
.P.

45
2025


	_Hlk203466529
	_Hlk213827242
	_Hlk210027969
	_Hlk208306772
	_Hlk210584850
	_Hlk213945962
	_Hlk213945685
	m_6344393760339186237_x_m_-5656266250928
	_Hlk212191015
	_Hlk212962440
	_Hlk212492523
	_Hlk203899963
	_Hlk212492168
	_Hlk212492511
	_Hlk212493397
	_Hlk203634316
	_Hlk203581093
	_Hlk212477422
	_Hlk210947675
	_Hlk212493914
	_Hlk212494467
	_Hlk212494558
	_Hlk213249347
	_Hlk213253571
	_Hlk213388806
	_Hlk212387469
	_Hlk213431775
	_Hlk210987048
	_Hlk212497020
	_Hlk189493233
	_Hlk189667887
	_Hlk189670162
	_Hlk189670128
	_Hlk189648724
	_Hlk190172671
	_Hlk189667319
	_Hlk189668420
	_Hlk190110082
	_GoBack
	_GoBack

