CenTRO ITALIANO STUDI COMPOSTELLANI

COMPOSTELLA

Rivista di apprafondimem‘o e ricerca
sui pel/egrinaggi e la letteratura di viaggio

n. 45. Anno 2025

Modacchl Ed:(tc‘vce UP o




“CoMPOSTELLA” ¢ la rivista scientifica del Centro Italiano Studi Compostellani, un’is-
tituzione di ricerca e studio sulle tematiche legate al pellegrinaggio a Santiago de
Compostela, fondata a Perugia nel 1982. Le tematiche trattate si riferiscono agli as-
petti storici, letterari, artistici, filosofici, giuridici, economici, sociologici, antropo-
logici in cui il pellegrinaggio jacopeo si ¢ manifestato. Allo stesso tempo & aperta
a contributi che riguardano la cultura e la civilta del pellegrinaggio in generale e la
letteratura di viaggio.

Periodicita

La rivista “Compostella” ha carattere annuale.

Classificazione

La rivista ¢ inclusa nell’elenco delle riviste scientifiche dell’Area 10 — valido ai
fini del I quadrimestre ASN 2023-2025 — pubblicato il 16/11/2023 dal’ANVUR,
Agenzia Nazionale di Valutazione del sistema Universitario e della Ricerca.

Libero accesso
La rivista mette a disposizione degli studiosi i risultati delle proprie ricerche at-

traverso la pagina Web wwuw.riviste.morlacchilibri.com/index.php/compostella.
Chiunque puo accedervi liberamente e gratuitamente.

Norme per la presentazione degli articoli

La rivista segue per la pubblicazione degli articoli tutte le norme di valutazione,
selezione e correzione previste dalle principali riviste scientifiche internazionali.

“ComposTELLA” is the scientific journal of the Centro Italiano Studi Compostellani,
an institution for research and study on subjects related to the pilgrimage to San-
tiago de Compostela. It was founded in Perugia in 1982. The topics covered relate
to the historical, literary, artistic, philosophical, legal, economic, sociological and
anthropological aspects in which the Jacobean pilgrimage has manifested itself.
At the same time, it is open to contributions on the culture and civilisation of the
pilgrimage in general and travel literature.

Frequency
The journal “Compostella” is published annually.

Classification

The journal is included in the list of Area 10 scientific journals — valid for the purpo-
ses of the 1st four-year period ASN 2023-2025 — published on 16/11/2023 by AN-
VUR, the National Agency for the Evaluation of the University and Research System.

Open access



The journal makes the results of its research available to scholars through its website
www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/compostella. Anyone can access it free of
charge.

Rules for submission of articles

For the publication of articles, the journal follows all the evaluation, selection and
correction standards required by the main international scientific journals.

Management and editorial staff

At the Centro Italiano Studi Compostellani

Piazza IV Novembre, 6 — 06123 Perugia ITALY

Tel. 0039. 075 5736381. E-mail: centro.santiago@unipg.it

“CoMPOSTELLA” es la revista cientifica del Centro Italiano Studi Compostellant, ins-
titucién de investigacion y estudio sobre temas relacionados con la peregrinacion
a Santiago de Compostela fundada en Perugia en 1982. Los temas tratados se re-
fieren a los aspectos historicos, literarios, artisticos, filosoficos, juridicos, econdmi-
cos, sociolégicos y antropoldgicos en los que se ha manifestado la peregrinacion
jacobea. Al mismo tiempo, esta abierta a contribuciones relativas a la culturay a la
civilizacion de la peregrinacion en general y a la literatura de viaje.

Periodicidad

La revista “Compostella” se publica anualmente.

Clasificacion

La revista estd incluida en la lista de revistas cientificas del Area 10 — vélida a efec-
tos del I cuatrienio ASN 2023-2025 — publicada el 16/11/2023 por ANVUR, la
Agencia Nacional de Evaluacion del Sistema Universitario y de la Investigacion.

Acceso libre

La revista pone a disposicion de los estudiosos los resultados de sus investigaciones
a través de la pagina Web www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/compostella.
Cualquier persona puede acceder a ella de forma libre y gratuita.

Normas para la presentacion de articulos

Para la publicacién de articulos, la revista sigue todas las normas de evaluacién, se-
leccion y correccion exigidas por las principales revistas cientificas internacionales.

Direccion y redaccion
En el Centro Italiano Studi Compostellani

Piazza IV Novembre, 6 — 06123 Perugia ITALIA
Tel. 0039. 075 5736381. Correo electrdnico: centro.santiago@unipg.it


mailto:centro.santiago@unipg.it

The publications are submitted to an external refereeing process.
DIRETTORE

Jacopo Caucci von Saucken

DIRETTORE RESPONSABILE

Laura Marozzi

COMITATO SCIENTIFICO
Presidente

Franco Cardini

Giuseppe Arlotta (Centro Italiano Studi Compostellani); Paolo Caucci von Saucken
(Centro Italiano Studi Compostellani); Dianella Gambini (Universita per Stranieri
di Perugia); Manuel Castifieiras (Universidad de Barcelona); Francesco Guidi Bru-
scoli (Universita degli Studi di Firenze); Pasquale Iacobone (Pontificia Commissione
di Archeologia Sacra, Citta del Vaticano); Fernando Lépez Alsina (Universidade de
Santiago de Compostela); Marco Piccat (Universita degli Studi di Trieste); Mirko
Santanicchia (Universita degli Studi di Perugia); Inmaculada Solis Garcia (Univer-
sita degli Studi di Firenze); Miguel Tain Guzman (Universidade de Santiago de
Compostela); Mario Tosti (Universita degli Studi di Perugia).

COMITATO DI REDAZIONE

Lucia Arcifa (Universita degli Studi di Catania); Paolo Asolan (Pontificia Universita
Lateranense, Roma); Fabrizio Benente (Universita degli Studi di Genova); Rosanna
Bianco (Universita degli Studi di Bari); Francesco Biviano (Centro Italiano Studi
Compostellani); Anna Sulai Capponi (Universita degli Studi di Perugia); Franco
Cinti (Universita degli Studi di Bologna); Luisa D’Arienzo (Universita degli Studi di
Cagliari); Carla Del Zotto (Sapienza Universita di Roma); Carlo Donato (Universita
degli Studi di Trieste); Laura Esposito (Universita degli Studi Suor Orsola Benin-
casa, Napoli); Dolores Fraga Sampedro (Universidade de Santiago de Compostela);
Mariny Guttilla (Universita degli Studi di Palermo); Marco Lazzari (Universita de-
gli Studi di Bergamo); Alfredo Lucioni (Universita Cattolica del Sacro Cuore, Mi-
lano); Laura Ramello (Universita degli Studi di Torino); Guido Tamburlini (Centro
Italiano Studi Compostellani).



Numero 45 | Anno 2025
Testata regolarmente registrata presso il Tribunale di Perugia n. 3/78 del 30 gennaio 1998.

ISSN (print): 2282-6092
ISSN (online): 3034-8641
ISBN: 978-88-9392-676-8

Questo numero ¢ stato pubblicato con il contributo del Centro Italiano Studi Compostellani

Per le illustrazioni ¢ stata richiesta 'autorizzazione agli aventi diritto. Nel caso di irreperibilita
si resta a disposizione per regolare eventuali spettanze.

In copertina: San Giacomo consegna un bordone a un pellegrino. Patena attribuita a Tondino
Di Guerrino e Riguardi d’Andrea (prima meta del XIV sec.), Galleria Nazionale dell’'Um-
bria, inv. 1015.

Redazione e progetto grafico: Martina Galli e Giacomo Sidoni

Direzione e Redazione

Presso il Centro Italiano Studi Compostellani

Piazza IV Novembre, 6 — 06123 Perugia ITALIA

Tel. 0039. 075 5736381 E-mail: centro.santiago@unipg.it

© 2025 Author(s).

The authors retain all rights to the original work without any restriction.This is an open access
peer-reviewed issue edited by Morlacchi Editore, distributed under the terms of the Creative
Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY-4.0) which permits unrestricted
use, distribution, and reproduction in any medium, provided you give appropriate credit to
the original author(s) and the source, provide a link to the Creative Commons license, and
indicate if changes were made.

Published by Morlacchi Editore, P.zza Morlacchi 7/9, Perugia (Italy)
redazione@morlacchilibri.com | www.morlacchilibri.com
Finito di stampare nel mese di dicembre 2025 presso Logo spa, Borgoricco (PD).


mailto:centro.santiago@unipg.it

Indice

Jacopo CAUCCI VON SAUCKEN

Riti e consuetudini del pellegrino compostelliano 7

DiaNELLA GAMBINI

La representacién del milagro del ahorcado y del gallo en el Oratorio dei Pellegrini
de Asis: una lectura escatolégico-judicial del fresco de P. A. Mezzastris 26

SARA FERRETTI

Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali:
il ruolo dell'Intelligenza Artificiale 59

MATTEO ZOPPI

Una fonte anglosassone del Codice callistino. Memorie jacobee nella predicazione
di Anselmo di Canterbury 74

PHiLINE HELAS

1l San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma 88

Recensioni

(GGEORGIANA GODDARD KING

M. Tain Guzmaén y P. Fra Lépez (Coordinatori), Georgiana Goddard King
y The Way of Saint James (1920). La primera peregrinacion erudita por
el Camino de Santiago, Akal Ediciones, Madrid, 2024. 97

ANTONELLA PALUMBO

Il Cammino delle anime. San Giacomo e San Michele: due culti a confronto,
Edizioni Menabé, Ortona, 2023, pp. 362. 103



Riti e consuetudini del pellegrino
compostelliano

Jacopo Caucci von Saucken
Universita degli Studi di Firenze




Abstract

I viaggio del pellegrino si svolge all'interno di un com-
plesso sistema di gesti e segni rituali che lo accompa-
gnano durante tutto il cammino. Il sermone Veneranda
Dies diciassettesimo capitolo del primo libro del Codex
callixtinus stabilisce le formule da usare in occasione
della partenza del pellegrino. La cerimonia consiste
nella consegna del bordone e della bisaccia secondo
un rituale che ricorda la vestizione del cavaliere. Il sag-
gio indaga in questo nesso e in altri gesti come I'ab-
braccio al termine del pellegrinaggio della statua roma-
nica di San Giacomo, posta sull’altare della cattedrale.
Un atto che istaura un legame molto forte tra pellegrino
e il suo patrono che al ritorno in patria verra continuato
attraverso il culto e la nascita di numerose confraterni-
te dedicate a San Giacomo.

Parole chiave: Pellegrinaggio, letteratura di viaggio, let-
teratura odeporica, Santiago de Compostela, bordone,
bisaccia, baculum, peram, Codex calixtinus.

The pilgrim's journey unfolds within a complex system of
ritual gestures and signs that accompany him through-
out the journey. The sermon Veneranda Dies, chapter
seventeen of the first book of the Codex Callixtinus,
establishes the formulas to be used at the pilgrim's
departure. The ceremony consists of the handing over
of the staff and the saddlebag according to a ritual
reminiscent of the investiture of a knight. The essay ex-
plores this connection and other gestures, such as the
embrace of the Romanesque statue of Saint James,
placed on the cathedral altar, at the end of the pilgrim-
age. This act establishes a very strong bond between
the pilgrim and his patron saint, which, upon his return
home, will be continued through the cult and the birth
of numerous confraternities dedicated to Saint James.

Keywords: Pilgrimage, travel literature, Hodeporic liter-
ature, Santiago de Compostela, baculum, peram, Co-
dex calixtinus.

El viaje del peregrino se desarrolla dentro de un com-
plejo sistema de gestos y signos rituales que lo acom-
pafan durante todo el camino.. El sermén Veneranda
Dies, capitulo diecisiete del primer libro del Cédice
Calixtino, establece las formulas que deben emplear-
se antes de la salida del peregrino. La ceremonia con-
siste en la entrega del bordén y la alforja segin un
ritual que recuerda a la investidura de un caballero.
El ensayo explora esta conexion y otros gestos, como
el abrazo, al final de la peregrinacion, a la estatua ro-
manica de Santiago, colocada en el altar de la cate-
dral. Este acto establece un vinculo muy fuerte entre
el peregrino y su santo patrén, que, a su regreso a
casa, continuara a través del culto y el nacimiento de
numerosas cofradias dedicadas a Santiago.

Palabras clave: Peregrinacion, literatura de viajes, li-

teratura odeporica, Santiago de Compostela, baculum,
peram, Codex calixtinus.

Jacopo Caucci von Saucken & professore aggregato
dell’'Universita degli Studi di Firenze. Ha insegnato all’U-
niversita degli Studi di Perugia. E membro del Comitato
Internazionale degli Esperti del Cammino di Santiago
e del Centro Italiano Studi Compostellani. E direttore
del CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei
Pellegrinaggi). | suoi interessi di ricerca vertono princi-
palmente sulle tematiche dei pellegrinaggi, della lette-
ratura odeporica e della letteratura di viaggjo.

Jacopo Caucci von Saucken is an adjunct professor
at the University of Florence. He taught at the University
of Perugia. He is a member of the International Com-
mittee of Experts of the Camino de Santiago and of the
[talian Center for Compostella Studies. Is the director
of CISCUP (Centro Internazionale Studi e Culture dei
Pellegrinaggi). His research interests mainly focus on
the topics of pilgrimages, odeporic literature and travel
literature.

Jacopo Caucci von Saucken es profesor agregado en
la Universidad de Florencia. Ensend en la Universidad
de Perugia. Es miembro del Comité Internacional de
Expertos del Camino de Santiago y del Centro Italiano
de Estudios Compostelanos. Es director del CISCUP
(Centro Internazionale Studi e Culture dei Pellegrinag-
gi). Sus intereses de investigacion se centran princi-
palmente en los temas de peregrinaciones, literatura
odeporica y literatura de viajes.

Jacopo Caucci von Saucken, University of Florence, Italy, jacopo.caucci@unifi.it
Jacopo Caucci von Saucken © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.558



La vita del pellegrino ¢ scandita da necessita concrete, ma anche da momenti
simbolici ed emblematici che danno il senso e la struttura “ideologica” al suo
pellegrinaggio. Fattori di carattere pratico, gesti e segni specifici si mescolano e
accompagnano il pellegrino durante tutto il viaggio. Fin dalla partenza.

Nel sermone Veneranda Dies', nel diciassettesimo capitolo del primo libro
del Codex Calixtinus?, troviamo in maniera esplicita e chiara il rituale da usarsi
quando ci si mette in cammino. Una cerimonia che restera sostanzialmente
immutata durante molti secoli e addirittura ripresa ai nostri giorni da alcune
confraternite di pellegrini compostellani.

In realta si tratta di un adattamento alle esigenze del pellegrinaggio ad limi-
na Sancti Jacobi di una serie di preghiere pro fratribus in via dirigendis che gia
erano presenti in alcuni messali del secolo VIII. Dopo I'anno mille iniziano ad

[XSaieditio Bant & it pegn

Fig. 1. Benedizione del bordone e della scarsella, Pontificale Romano di Vienne
(fine sec.XV), Lione, Bibliothéque municipale, ms 565.

1 J. Caucct voN SAUCKEN, I/ Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pellegrinag-
gio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega.

2 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3 voll., Santiago de Com-
postella 1944; Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia,
Santiago de Compostela 1998. Si vedano anche Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traduccién al
castellano de A. Moralejo, C. Torres, J. Feo, edicién revisada por J.J. Moralejo y M.J. Garcia Blanco, San-
tiago de Compostela 2004 (1* ed. 1951, rist. 1992,1998) e I/ Codice callistino. Edizione italiana integrale
del Codex calixtinus — Liber Sancti Jacobi (sec. XII), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008. Abbreviamo I/ Codice callistino.



10 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

applicarsi con sempre maggiore frequenza anche ai pellegrini che si mettevano
in cammino, come nelle Benedictiones episcopales pro iter agentibus del Ponti-
ficale Salisburgense (1022) o come la Benedictio super fustes id est super baculos
iter agentium ver super capsellas eorum: del Rituale Rhenaugiense (1100-1150)°.

Vazquez de Parga riproduce in Las peregrinaciones a Santiago de Composte-
la un Ordo ad sportas dandas his qui peregrinandi sunt trascritto da un rituale
monastico del monastero di San Cugat del Vallés, predisposto per coloro che
volevano andare in pellegrinaggio verso i principali santuari della cristianita, in
particolare a chi si dirigeva ad limina Sancti Sepulcri, aut Sancti lacobi, aut Sancti
lari, vel aliorum sanctorum, seguito da una Benedictio cructs destinata a colo-
ro che, crucisignatz, sono in procinto di partire per Gerusalemme®. Lo stesso
rituale si ritrova nel pontificale romano-germanico di Mainz dell’XT secolo in
cui ¢ prevista la “benedictio super capsellas et fustes” e la loro consegna “ in
sighum peregrinationis”’.

1l rito, definito a volte come Benedictio perarum et baculorum, ¢ stato studia-
to attentamente anche da Robert Plotz che ne individua alcune rappresenta-
zioni iconografiche nel mondo tedesco, dove ¢ lo stesso San Giacomo, in veste
di Pater peregrinorum, che “inizia” al pellegrinaggio i propri fedeli. I Apostolo
vi ¢ raffigurato nell’atto di consegnare ai pellegrini la bisaccia e il bordone come
nel caso del bassorilievo del convento agostiniano di Mainz®.

Un gesto simile lo troviamo raffigurato in una patena del XIV secolo, gia
presente nella Basilica di San Domenico di Perugia ed oggi esposta presso la
Galleria nazionale dell’'Umbria’. L'opera di grande impatto icnografico, rinve-
nuta casualmente sotto il pavimento della basilica, ¢ stata realizzata prima del

3 Oltre a questi casi, altri se ne possono incontrare in Usuarium. A Digital Library and Database for the
Study of Latin Liturgical History in the Middle Ages and Early Modern Period. Sub voce Pilgrimage.

4 L.vAzqQuez DE PARGA, .M. LACARRA, ]. UR{A Riu, Las Peregrinaciones a Santiago de Compostela, 3
voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, III, p.148.

5 G. ARLOTTA, I/ bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei pontificali medievali (secc.X-
XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26. Arlotta che segue levoluzione del rituale di partenza,
dalle forme piu generiche per chiunque si mettesse in viaggio fino a quelle specifiche per i pellegrini,
sottolinea come la benedictio peregrinorum venisse impartita anche a coloro che partivano armati per la
Terrasanta, in quanto acquisivano la condizione e lo status di pellegrini: “ Per i pellegrini ‘qui uadunt Ie-
rusalem’, assieme al bordone e alla scarsella, il rito contempla la consegna di una piccola croce “in signum
peregrinationis’ e la promessa che, giunti alla sacra meta, anche loro come tutti i pellegrini otterranno la
‘remissionem omnium peccatorum’. Non mancano ovviamente i pontificali contenenti formule di be-
nedizioni di strumenti di guerra: benedictio vexilli, benedictio ensis, benedictio ensis noviter succinti”(p.23).

6 R.PLOTZ, Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beitrige zu der Tkonographie des
HI. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskultur und Heimat. Fest. fir Josef Dinninger, a cura di
D. HarMmEeniNG E E. WiMMER, WiRsBURG 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribucion a
iconografia de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre o camifio de Santiago, a cura di

Vicente Almazin, Vigo 1992, pp.217-261.
7 Galleria Nazionale dell’'Umbria, inv. 105.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano

=

Fig. 2. San Giacomo distribuisce bordoni e scarselle ai pellegrini in
partenza, Mainz, Didzesan und dommuseuns, inv. Ps.120.




12 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

1326 dal celebre orafo senese Tondino di Guerrino®. Qui ¢ sempre San Gia-
como che consegna ad un pellegrino il bordone. ’appartenenza al mondo del
pellegrinaggio viene ribadita da una piccola conchiglia, incisa sullo smalto, tra
San Giacomo e il pellegrino inginocchiato.

Nel Veneranda Dies la formula del rituale di partenza dei pellegrini viene
espressa con estrema chiarezza e se ne spiegano gesti e significato. Il rito consi-
ste nella consegna al pellegrino degli oggetti che maggiormente lo identificano
quali sono appunto la bisaccia e il bordone che, oltre ad essere oggetti pratici
per il viaggio e comuni ad ogni viandante, acquisiscono nel contesto del pelle-
grinaggio uno specifico valore simbolico.

11 testo latino ¢, nella sua concisione, estremamente chiaro ed evidenzia gli
oggetti essenziali della cerimonia:

In nomine Domini nostri Ihesu Christi, accipe hanc peram, habitum peregrinacionis tue,
ut bene castigatus et emendatus pervenire merearis ad limina sancti lacobi, quo pergere
cupis, et peracto itinere tuo ad nos incolumis cum gaudio revertaris, ipso prestante qui vivit
et regnat Deus in secula seculorum. Amen?’.

Dopo questa formula che corrisponde concettualmente a quella di altri te-
sti liturgici, tranne per il fatto che qui si specifica come unica meta Santiago
de Compostela, il Sermone si dilunga in una estesa spiegazione sul significato
della bisaccia. Innanzitutto ne chiarisce i vari nomi con la quale viene indicata
nelle diverse lingue: Scarsella, dice, la chiamano gli italiani, sporta i provenzali,
ysquirpa i francesi. Quindi la descrive materialmente: deve essere fatta di pelle
d’animale, deve essere stretta e non chiusa da legacci.

Aggiunge poi l'interpretazione simbolica, che ci ricorda le finalita per le
quali & stato composto il Codex calixtinus, che sono quelle di divulgare il culto
dell’Apostolo Giacomo, di promuovere il pellegrinaggio alla sua tomba e di
spiegarne modalita, valori e significato.

Il testo a esplicito:

E un sacchetto stretto, realizzato con la pelle di un animale morto, la cui estremita supe-
riore & sempre aperta, non chiusa da legacci. Le dimensioni ridotte della bisaccia indicano
che il pellegrino, confidando nel Signore, non deve portare con sé altro se non una piccola
e modesta quantita di denaro. E realizzata con la pelle di un animale morto perché lo
stesso pellegrino deve mortificare la carne afflitta dai vizi e dalle concupiscenze, soffrendo

8 Cfr. F. SaNT1, Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia, in “Bollettino d'arte’, s.
4,XL (1955), pp. 354-385; M. SANTANICCHIA, I/ committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea
Riguardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118, pp. 149-151.

9 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. HERBERS y M. SanTos Noia, cit. nota
2,p.91.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano

Fig. 3. San Giacomo consegna un bordone a un pellegrino. Patena, attribuita a Tondino Di Guer-
rino e Riguardi d’Andrea (prima meta del XIV sec.), Galleria Nazionale dell'Umbria, inv. 1015.




14 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

la fame, la sete, i digiuni prolungati, il freddo, la nuditd, le umiliazioni e la fatica. Non é
stretta da lacci, ma la sua imboccatura é sempre aperta con allusione al fatto che il pelle-

grino deve prima dividere i propri averi con i poveri e dopo, quindi, dev’essere pronto a

ricevere e a donare®.

Nell’ exinde paratus ad accipiendum et paratus ad dandum debet esse'', con
cui si conclude I’esegesi simbolica della bisaccia, troviamo il senso e la rilevanza
che si vogliono attribuire al pellegrinaggio compostellano. Valori che I'intero
codice esalta, come vediamo ad esempio nel secondo libro contenente i mira-
coli ritenuti esemplari e che nella loro scelta mostrano quali siano i principi
valoriali del Codice. Tra questi quello detto dei trenta lorenesi, in cui si elogia
la solidarieta tra pellegrini, un tema che dara origine ad una vasta tradizione
iconografica e letteraria diffusa in tutti i paesi d’Europa'.

Il rituale continua con una seconda formula dedicata alla consegna del bor-
done:

Item, cum baculum ei damus, sic dicimus: Accipe hunc baculum sustentacionem itineris
ac laboris ad viam peregrinacionis tue, ut devincere valeas omnes catervas inimici, et per-
venire securus ad limina sancti lacobi, et peracto cursu tuo ad nos revertaris cum gaudio,
ipso annuente qui vivit et regnat Deus per omnia secula seculorum. Amen®.

Come nel caso della bisaccia, viene data la spiegazione del significato
dell’oggetto, in questo caso del baculum, come viene definito il bordone nel
testo latino. Questo dal momento che viene consegnato al pellegrino, diviene
quasi pedem tercium, in quanto incarna — si spiega — la fede nella Santissima
Trinita. Serve inoltre per difendersi dagli attacchi dei lupi e dei cani randagi
ai quali egualmente si attribuisce una raffigurazione simbolica, in quanto rap-
presentano le tentazioni del demonio. Per questo il pellegrino deve affrancare

10 I/ Codice callistino, p. 219.

11 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. HERBERs y M. SaNTOSs No1a, cit. nota
2,p.91.

12 Nel quarto miracolo del Liber miracolurum del codex calixtinus si esplicita che il valore della soli-
darieta e dell’'aiuto reciproco deve vigere tra i pellegrini. La storia miracolistica narrata corrisponde
apertamente a tale proposito. Il racconto ¢ semplice e chiaro: prima di intraprendere il pellegrinaggio
un gruppo di trenta lorenesi stringe un patto di reciproca assistenza e fedeltd. Durante il viaggio un
pellegrino si ammala ed inizialmente viene assistito ed aiutato, ma peggiorando la sua salute, alla fine
viene abbandonato. Da tutti meno che da uno di loro che si presta ad aiutarlo a continuare il cammino.
Giunti al valico di Cize il pellegrino infermo muore. Ma San Giacomo, che non abbandona mai i suoi
devoti, appare su un bianco cavallo e in una sola notte li trasporta a Santiago. Giunti a destinazione
I'’Apostolo invita il pellegrino a seppellire lo sfortunato compagno di viaggio e a dire agli altri, qualora
li avesse incontrati, che avendo disatteso una delle regole fondamentali del pellegrinaggio, la loro visita
non ¢ gradita.

13 Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M. Santos Noia, cit. nota 2,
p-91.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 15

la propria mente dalle suggestioni diaboliche ed allontanarsi dalle tentazioni'“.
Per ottenere cio deve liberarsi dai propri peccati attraverso la confessione.

Questo rito rimane sostanzialmente identico fino ai nostri giorni”®, anche
se con il tempo tende ad arricchirsi della consegna di tutti gli altri oggetti ed
indumenti del pellegrino, divenendo una vera e propria vestizione rituale, della
quale non ¢ estranea I’eco della investitura cavalleresca. In entrambi i casi si as-
sumono rispettivamente le vesti, o di cavaliere o di pellegrino, in una cerimonia
in cui viene esaltato il loro valore simbolico.

Una delle descrizioni pitt complete del rituale della vestizione del pellegrino
ci viene dato ancora molti secoli dopo, alla meta del Settecento, da Nicola Al-
bani nel suo famoso viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia:

Onde avendo gia parlato col Padre Rettore, che far dovevo lo il Viaggio di S. Giacomo di
Galizia, ed il medesimo mi disse gid la maniera come lo far dovevo, che in un primo ci
voleva la Messa nella propria Cappella di S. Giacomo, come lo gid sborzai 10 carlini per
Celebrare detta Messa, poi il medesimo Rettore mi confesso, ed il medesimo usci con la
Messa in detta Cappella di S. Giacomo, che li doveva lo comunicarmsi e far la funzione di
vestirmi da Peregrino, che mi diede 'ordine di tener preparati tutti I'Arnesi Peregrineschi
che nella Communione mi dovevo Vestir, come gid lo stavo genuflesso a piedi dell’ Altare,
che nel tempo gia della Communione mi fece pigliar I'Abito da Peregrino accomodato
come fusse un Camiso che alle volte si mette il Sacerdote quando si veste per dir Messa, e
tutto il rimanente stava in terra su del gradino dell’ Altare che solo I'Abito avevo su delle
mie braccia, che prima di comunicarmi si volto il Sacerdote, e lesse tutto quello che legger
st doveva con un altro Messale, e mi diede la Santa Benedizzione con ['acqua santa a me,

14 17 Codice callistino, p. 219: “Quanto al bordone, che il pellegrino riceve come se fosse una terza gamba
sulla quale appoggiarsi, esso rappresenta la fede nella santissima Trinita, nella quale si deve perseverare.
Il bordone aiuta 'vomo a difendersi dai lupi e dai cani. Il cane ha I'abitudine di abbaiare contro 'uomo,
il lupo di divorare gli agnelli. Il cane e il lupo rappresentano il diavolo in quanto seduttore del genere
umano. Da una parte, infatti, il demonio abbaia all'uvomo quando con il latrato delle sue diaboliche sug-
gestioni incita 'animo umano a peccare ; dall’altra, invece, lo morde come un lupo allorché spinge il suo
corpo a peccare e poi, a causa della sua vita divenuta ormai peccaminosa, gli divora 'anima con le sue
fauci voraci. Per questo motivo, consegnando il bordone al pellegrino, dobbiamo esortarlo a purificarsi
dalle sue colpe con la confessione, e a proteggere il suo cuore e le sue membra ricorrendo frequentemen-
te al simbolo della santa Trinita contro gli inganni e le illusioni demoniache”.

15 Si Veda ad esempio la descrizione che ne fa Padre Lorenzo nel poemetto che descrive il suo pellegri-
naggio a Santiago compiuto pochi anni prima del 1472, data ante quem. Anche in questo caso ci ricorda
iriti di partenza:

Quel di che vuoi pigliare il chamino

Alla Chiesa bordone e tasccha porta

Quivi udirai l'uficio divino

1vi chonfessa co’ mente achortta

A comunicaharti abbi il cor fino...
In G. Scavia, Il Viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bibliothéque Nationale
di Parigi), in I/ Pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), Universita degli Studi di Perugia, Perugia 1985,
p.327.



16 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

e tutti ['Arnesi Peregrineschi che portar dovevo addosso con Nome del Padre, Figliolo, e
Spirito Santo, e con le proprie mani il sacerdote mi pose I’Abito da Peregrino addosso, ed
immediatamente mi cibo col Sacro Pane della Santa Communione.. .

Fig. 4. Benedizione di Nicola Albani in partenza per Santiago. Disegno acquarellato in N. Albani, Viaggio da
Napoli a San Giacomo di Galizia (1743).

16 N. ALBANI, Viaje de Nipoles a Santiago de Galicia, edicién y version castellana de 1. Gonzilez, Edila
Edicién / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con la trascriziione del testo italiano: Viaggio da Napoli
a San Giacomo di Galizia, 1, p.31.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 17

Definite quindi le caratteristiche rituali che iniziano il pellegrino al cammi-
no, il Veneranda dies completa il quadro della preparazione ricordando che il
pellegrinaggio deve essere intrapreso con il cuore puro e libero da pesi, senza
legami o condizionamenti con il mondo che si abbandona per un cosi lungo
periodo.

Occorre infatti perdonare coloro che lo hanno ingiuriato, placare tutti i ran-
cori che albergano nel suo cuore, chiedere il permesso ai soggetti e alle persone
a cui ¢ legittimamente legato: al proprio signore ecclesiastico e alla propria
famiglia. Comportamenti sui quali si stabiliranno delle regole precise.

Dovra inoltre disporre i propri beni come se fosse in procinto di morire
durante il viaggio, poi dovra comportarsi onestamente, ascoltare la messa non
tutti i giorni ma perlomeno la domenica, condividere i rischi e risorse con gli
altri pellegrini, allontanarsi dalle parole oziose e dalle tentazioni della carne, dal
vizio, ed in particolare dalle ubriacature a cui viene dedicato un lungo paragra-
fo dove vengono descritte le conseguenze dannose con esempi reali o tratti da
fonte bibliche e patristiche. Soltanto in questo modo — conclude il Sermone — il
cammino sara profittevole per 'anima e il corpo del pellegrino.

Sulla vestizione del pellegrino non possiamo non notare somiglianze molto
strette con quella del cavaliere. Il contesto ¢ diverso ma il senso del rituale
¢ il medesimo. Ed anche I’epoca in cui prendono forma ¢ la stessa. Occorre
spogliarsi dell’abito vecchio del peccato e attraverso la nuova veste, ammoniti
dal significato simbolico degli oggetti che vengono consegnati, avviarsi ad una
metanoia personale e ad una vita rinnovata.

L’ Adoubement del cavaliere segue lo stesso schema'’. In realta se guardiamo
bene, i due sistemi di valori desunti dalla vestizione del pellegrino e dall’ad-
dobbamento del cavaliere, ruotano intorno ai due pilastri dell’etica medievale:
la fides e la caritas. La fede sulla quale il pellegrino deve appoggiarsi per com-
piere il suo viaggio viene indicata dal bordone, mentre la carita & simboleggiata
dalla scarsella sempre aperta per dare e per ricevere. Lo stesso postulato era
rappresentato nelle armi del cavaliere che erano legittimate ad essere usate solo
nella difesa della fede e nella protezione dei pauperes, dei poveri e dei biso-
gnosi. L'Ordine di San Giovanni di Gerusalemme detto poi di Rodi e di Malta
riassume questi concetti nel proprio lemma della tuitio fidei e dell’ obsequium
pauperunz.

Altre consonanze sono date dal viaggio lontano dalla propria casa, dalla
ricerca che & mistica Quéte dei romanzi di cavalleria e ricerca ad limina di un
lontano e prezioso corpo santo per i pellegrini; obbiettivi e mete da raggiungere
entrambi superando difficili prove e gravi difficolta. In fondo il Santo Graal a

17 F. CarpiNt, Alle radici della cavalleria medievale, 11 Mulino, Bologna, 2014.



18 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

II'I-I'I'I1‘_I.— (= T8 tlltlrl""!lll'll'."““l-‘?lll-'"l‘ > " i
“m: l?.f.‘ﬂﬁmﬁ F;:-l:.:i:- rﬂil;:‘ u::':ﬁ i :l,ﬂ-:.';lltl.;::fll e Leves [eg cotling
N\ g . [ i 4kt foi comees
e e pe 3 e g g e e P
e R e nanoir 4 pic !Eu,\‘;t BT

TR N
&2 R

S o S S A

e NPT

Fig. 5. Ladoubement d'un chevalier. Bibliothéque nationale de France, ms. Frangais 343.

cui tendono i cavalieri & una reliquia cosi come quelle contenute nei santuari
verso i quali si dirigono i pellegrini.

D’altronde molti pellegrini sono anche cavalieri; la letteratura odeporica ne
¢ ricca di esempi. Infatti, era costume inviare il giovane cavaliere ad un santua-
rio lontano, come Santiago o Gerusalemme. Lo scopo era quello di completare
la sua formazione attraverso un viaggio —il cosiddetto Rztterfahrt — che portava
a conoscenze di popoli ed usanze straniere utili alla sua crescita interiore ed
esperienziale’®. E documentata I'abitudine di lasciare il proprio scudo recante
lo stemma familiare, appeso alle mura della cattedrale di Santiago.

18 P. Caucct voN SAUCKEN. Pellegrinaggio e cavalleria in “Quaderni Stefaniani”, XIX (2000), p. 299:
“Il pellegrinaggio cavalleresco diviene molto frequente a partire dal XV secolo. Una delle piu antiche
relazioni di viaggio si deve a Nompar II, Signore di Caumont de Castelnau, seguito pochi anni dopo
dal patrizio tedesco Peter Rieter, dal pittore fiammingo Juan van Eick, dal conte Ulrich von Cilli, nipote
dellTmperatore Sigismondo. D’altronde era costume, soprattutto nel mondo tedesco, far compiere al
giovane cavaliere, in procinto di assumersi le responsabilita del feudo paterno, un ultimo viaggio per il
mondo in genere collegato con un pellegrinaggio in Terrasanta o a Santiago, che noi conosciamo come
Ritterfabrt, o come Kavalierstour. In questa ottica possiamo considerare tali i viaggi a Santiago di un
Sebastian Islung o di un Hrnold von Harff che si fa rappresentare con il suo stemma nei luoghi santi che
ha visitato: Mont-Saint Michel, Santiago, Roma, Santa Caterina del Sinai, Gerusalemme. Tra le abitu-
dini di molti cavalieri soprattutto tedeschi vi era quello di far dipingere il proprio stemma in pergamena
e di appenderlo poi, una volta giunti a Santiago, alle pareti della cattedrale. Dall'Ttalia partono diversi
principi della casa d’Este, sempre assai devota a San Giacomo, e, tra gli altri, Cosimo III dei Medici con
un gran seguito di cortigiani ed amici”.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 19

Al suo arrivo a Santiago, il pellegrino viene accolto da una serie di riti e con-
suetudini, come ci ricorda molto bene ancora Robert Plotz: “El peregrino entra
en la Catedral, se acerca al Retablo Mayor, recibe indicaciones e instrucciones
de las ordenanzas y toma contacto directo con la representacion del Apédstol
que se encuentra encima de la tumba, donde se supone que descansa en com-
pania de dos discipulos. Desde la reforma de la Catedral, este contacto fisico
se puede realizar bajo la forma de la “apreta”. Alli, con este acto, el peregrino
culmina su peregrinacion. Se somete a los ritos y normas que realizan todos los
peregrinos en el “Santo Lugar”, pasa la noche en vela (“incubatio”) y oracidn,
recibe la penitencia, se le conceden las indulgencias, comulga en la misa del pe-
regrino y se le entrega la Compostela, expedida en su nombre, que le servira de
justificante a su llegada a casa, cambia alli su ropa y sus zapatos, utensilios que
se ofrecen a menudo gratuitamente al peregrino, quemando los trapos viejos,
como se supone, en una sartén en el tejado de la Catedral...”".

Se ci soffermiamo sull’apreta, sull’abbraccio che il pellegrino rivolge alla
statua romanica di San Giacomo, a cui si accede attraverso un stretta scalina-
ta posta dietro I'altare maggiore, possiamo osservare come questo gesto, oltre
all’evidente valore affettivo e devozionale, possiede una forte valenza rituale. Il
pellegrino riconosce la protezione ricevuta durante il cammino, ma riafferma lo
speciale rapporto personale, che 'unisce all’Apostolo. Un legame che in molti
documenti lo fa definire con una linguaggio di tipo cavalleresco Herr Sanctiago,
Sernor Santiago, Monsegneur Saint Jacques, o come dice Dante, Barone : “Mira,
mira: ecco il barone per cui 1a giu si vicita Galizia”?. In effetti il rapporto tra
pellegrino compostellano e il suo santo protettore & molto stretto e configura
una relazione quasi feudale. Il pellegrino indossa le insegne del suo patrono, ne
proclama il potere, giunto a Santiago lo abbraccia devotamente e tornato in pa-
tria continua ad onorarlo in confraternite che portano il suo nome. Addirittura
post mortem la sua anima anela ad essere accompagnata nell’'ultimo viaggio,
verso I'estremo Giudizio dal suo Signore e Protettore, che lo aiutera a superare
ardue prove?'. Dal suo advocatus??, come viene pit volte definito nel Callistino,
certo che non verra mai abbandonato.

L’abbraccio alla statua ¢ attestato fin dal XIII secolo ed & continuata fino
ai nostri giorni?. Nel tempo ha avuto delle varianti come quella descritta nella

19 R.PLOTZ, El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad Limina”, 3(2012), p.171.
20 Paradiso, XXV, vv.17-18.

21 L. M. LomBarDI SATRIANI, M. MELIGRANA I/ ponte di San Giacomo, Sellerio Edizioni, Palermo
1996.

22F. Puy MuRoz, Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il cammino di Santiago. Una
dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30
settembre 1984) a cura di L. Gai, Napoli 1987, pp. 57-92.

23 M. RopriGUEZ, in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apdstol. : “Se ha relacionado, en todo caso, con la
parte de la Epistola de Santiago, atribuida a Santiago el Justo (s.I), en la que se considera bienaventura-



ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

i
)
5

B

o ———

| e T

Fig. 6. Labbraccio dei pellegrini alla statua di San Giacomo. Particolare del cartulario de
I’hépital Saint-Jacques (1489 c.). Tournai, Bibliothéque de la Ville, ms.27.




J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 21

relazione ufficiale del viaggio Cosimo III dei Medici da Lorenzo Magalotti “...
la folla vi & cosi grande e continua, che ad ogn’ora del giorno vi ¢ gente, che si
esercita con simil funzione essendovi di quegli che non contenti né di uno, né
di due, né di tre ripetono dieci e quindici abbracciamenti in diverse parti della
persona ora stringendogli il collo or le spalle or la cintura secondo che I'impeto
o piuttosto la frenesia di lor tenera devozione li consiglia...”*.

Anche Gian Lorenzo Buonafede Vanti lo racconta con emozione : “...ivi
con le lagrime agli occhi stetti un gran pezzo avanti I’Altare di S. Giacomo; poi
ascesi, come tutti fanno, la scala dopo il medesimo Altare, ed abbracciai la sua
Statua. Il costume si de’ paesani, come de’ Pellegrini, si ¢ d’abbracciare questa
statua, essendovi Indulgenza, porvi il cappello in capo, la mantellina propria
alle spalle, overo la cappa, cio¢ ‘1 ferraiuolo”?.

I pellegrini, soprattutto tedeschi erano soliti invece porsi sulla testa una co-
rona appesa sopra la statua, a significare il coronamento del difficile e lungo
viaggio. Un rito descritto a volte come coronatio peregrinorum e che viene ricor-
dato in vari racconti odeporici come fa Arnold von Harff?.

Tra le consuetudini informali vanno considerate anche quelle tradizioni che
il pellegrino compie lungo il cammino e in particolare all’arrivo a Santiago.
Tra queste anche se discusse nelle origini, nella frequenza e nel significato, ¢
stato ritenuto un rito di purificazione la lavanda del corpo e delle parti intime
che il pellegrino compiva prima di giungere a Santiago. Il Callistino ne parla
esplicitamente: “ In una zona molto boscosa, a circa due miglia dalla citta di
San Giacomo vi & poi un fiume soprannominato Labacolla (lavamentula, dice
il testo latino), poiché nelle sue acque i pellegrini giunti dalla Francia e diretti
a San Giacomo non soltanto lavano le loro parti intime, ma anche, per amore

do “el hombre que persevera, porque tras resistir la prueba recibird la corona de vida prometida por Dios
a los que aman’. También se vincula este rito con la legendaria Historia de Turpin (s. XII), en la que el
ap6stol Santiago le promete al emperador franco-alemdn Carlomagno que pedird a Dios una corona
celeste para él por el esfuerzo de liberar su sepulcro y abrir un camino hasta los confines de occidente.
Se cree que este ritual pudo durar hasta principios del siglo XVIII, cuando sucumbe a las nuevas obras
del altar mayor, que cambiaron por completo la imagen de la estatua de Santiago. En ese momento el
numero de peregrinos alemanes se habia reducido casi por completo. De la famosa corona, que todavia
aparece en un inventario de la catedral a mediados del siglo XVII, nunca mis se supo. Algtn peregrino,
como el germano Arnold von Harft (1499), observé el ritual en la catedral compostelana y lo cita al
revés, es decir, en su relato es el peregrino el que toma la corona en su mano y la coloca sobre la cabeza
de Santiago”.

24 Elviaje del Principe Cosimo dei Medici por Espafia y Portugal,a cura di P. Caucci von Saucken, Xunta
de Galicia, Santiago de Compostela 2004, p.312.

25 G. L. BuoNAFEDE VANTI, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e
Finisterrae, a cura di G Tamburlini, Edizioni Universita di Trieste 2004, p. 80.

26 11 testo in traduzione francese in Le voyage a Compostelle du Xe au XXe siécle, a cura di Adeline Ruc-
quoi, Frangoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018, p.328: “Sur sa téte se
trouve une couronne d’argent que le pélerin qui montent par-derriére la statue se mettent sur la téte, ce
qui donne loccasion aux habitants d’ici de ce moquer de nous autres Allemands”. p. 328.



22 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

dell’apostolo, si ripuliscono delle sozzure del corpo dopo essersi, svestiti”?.
Successivamente troviamo solo rare fonti che lo confermano come nel Viaggio
in Ponente di Domenico Laffi, il quale giunto in prossimita di Santiago seppur
senza specificare il luogo, ricorda “Seguitassimo avanti, fin giungendo ad una
fonte, dove ci rinfrescassimo bene, mutandoci gli habiti, perché sapevamo esser
vicini a San Giacomo”?%,

Piti concrete e testimoniate sono le preghiere che i pellegrini recitano sul
Monte del Gozo, ormai in vista della cattedrale: “Partiti da questa fonte, — con-
tinua Laffi — salimmo per spatio di meza lega, giungendo in cima d’'una mon-
tagnola che si chiama il Monte del Gaudio, ove scoprimmo il tanto sospirato
e bramato San Giacomo, distante meza lega in circa. Subito scopertolo, met-
tendoci in ginocchio e per grande allegrezza, ci cadero da gli occhi le lagrime
e cominciammo a cantare il Te Deum, ma detto due o tre versetti e non piu,
che non potevamo pronunciar parole per la copia delle lagrime che abbondanti
scaturivanci da gli occhi, con una tal compassione che il cuore legavaci e li con-
tinui singhiozzi ci fecero trattenere dal canto, fin tanto che, sfogati dal pianto
che poscia cessato, ritornassimo alla pronuncia del cominciato Te Deum, e cosi
cantando, continuammo a discendere fin che arrivammo nel borgo. Qual & bello
e grande e si fabrica di continuo. Finito detto borgo, arrivassimo alla Porta”?,

La stessa suggestione e lo stesso Te deunz, li troviamo nel racconto di Buona-
fede Vanti che giunge a Santiago dalla parte opposta avendo seguito il cammino
portoghese : “Dopo un miglio giunti in un alto Colle vedessimo la Citta di Com-
postella; e qui dato in un gran pianto per I'allegrezza d’esser ormai arrivato al
mio tanto bramato fine, passato un tempestoso Mare, Monti, e Colli, mi gettai
inginocchioni, e diedi principio al “Te Deum Laudamus’, in rendimento di gra-
zie al mio Santo, e Glorioso Appostolo Giacomo...”*",

11 contesto rituale e simbolico non si riferisce solo alla partenza e all’arrivo a
Santiago. Accompagna il pellegrino per tutto il viaggio, invitato dall’'imperativo
Visitandum est del quinto libro, sempre del Codex callixtinus, che gli indica i
corpi santi da visitare e le devozioni da compiere durante il pellegrinaggio®.

Munito di “Compostela”, il documento che attestava il compimento del suo
viaggio fino alla tomba dell’apostolo Giacomo e dopo aver raccolto le conchiglie

2711 Codice callistino. p. 467.

28 D. LaFr1, Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione e note a cura di A.S.
Capponi, Universita degli Studi di Perugia — E.S.I., Perugia — Napoli 1989, p.198.

29 Ivi, pp.198-199.

30 G. L. BuoNAFEDE VANTI, Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Signora della Barca e
Finisterrae, cit., p.79.

31 Siveda Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso internacional
de Estudios Jacobeos, Xunta de Galicia, 2005.



J. Caucci von Saucken | Rtz e consuetudini del pellegrino compostelliano 23

sulle spiagge dell’Atlantico, o averle acquistate nelle numerose botteghe che cir-
condavano la cattedrale, il pellegrino imprendeva il cammino di ritorno. Se ne
aveva i mezzi avrebbe comprato anche oggetti in azabache, il prezioso materiale
con cui venivano fatte statuette del santo, amuleti, placchette da applicare sulle
vesti.

Giunto a casa il viaggio si concludeva con cerimonie di ringraziamento, come
la “benedictio pro fratribus redeuntibus”?. Il desiderio di conservare la memo-
ria di un’esperienza cosi impegnativa spingeva poi frequentemente il pellegrino
ad entrare in una delle numerose confraternite di pellegrini composta da coloro
che erano andati in pellegrinaggio a Santiago, come quella di 2/lorum euntium ad
ecclesiam S. lacobi de Galitia, o che visitaverunt eius ecclesiam di Assisi®.

Fig. 7. Il ritorno del pelle-
grino. Stampa popolare,
fine XIX sec. Collezione
privata.

32 Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Lifurgia Romana vetus tria sacramentaria complectens
scilicet, Gelasianum, et antiquum Gregorianum, Tomo 11,Venezia 1749, p. 198.

33 P. L. MevoNt1, Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in Il Pellegrinaggio a Santiago de Com-
postela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre
1983), a cura di G. Scalia, Perugia 1985, p.179.



24 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia

ALBANI N., vigje de Ndpoles a Santiago de Galicia, edicion y version castellana
de 1. Gonzalez, Edila Edicién / Consorcio de Santiago, Madrid 1993. Con
la trascrizione del testo italiano:Viaggio da Napoli a San Giacomo di Galizia.

ARLOTTA G., Il bordone, la scarsella, la croce e la spada nelle benedizioni dei
pontificali medievali (secc.,X-XV), in “Compostella”, 37 (2016), pp.22-26.

BuoNareDE VANTI G.L., Viaggio occidentale a S. Giacomo di Galizia, Nostra Si-
gnora della Barca e Finisterrae, a cura di G. Tamburlini, Edizioni Universita
di Trieste 2004.

CarpiNt F., Alle radici della cavalleria medievale, 11 Mulino, Bologna, 2014.

CAUCCI VON SAUCKEN J., I/ Sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Sen-
so e valore del pellegrinaggio compostellano, Xunta de Galicia, Santiago de
Compostela 2001. Lo stesso in lingua spagnola e galega.

CAucct VON SAUCKEN P., Pellegrinaggio e cavalleria, in “Quaderni stefaniani”,
XIX (2000), p.299.

Codice callistino (I]). Edizione italiana integrale del Codex calixtinus — Liber
Sancti Jacobi (sec. XI1), traduzione e introduzione di Vincenza Maria Berar-
di, CISC-Edizioni Compostellane, Perugia- Pomigliano d’Arco 2008.

LaFr1, D. Viaggio in Ponente a San Giacomo di Galitia e Finisterrae, Edizione
e note a cura di A.S. Capponi, Universita degli Studi di Perugia — E.S.1.,
Perugia — Napoli 1989.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di W.M. Whitehill, 3
voll., Santiago de Compostella 1944.

Liber Sancti Jacobi. Codex Calixtinus, trascrizione a cura di K. Herbers y M.
Santos Noia, Santiago de Compostela 1998.

Liber Sancti Jacobi. “Codex Calixtinus”, traduccién al castellano de A. Moralejo,
C. Torres, J. Feo, edicién revisada por J.J. Moralejo y M.J. Garcia Blanco,
Santiago de Compostela 20042 (1a ed. 1951, rist. 1992, 1998)

LOMBARDI SATRIANT L.M., MELIGRANA M,, I/ ponte di San Giacomo, Sellerio Edi-
zioni, Palermo 1996.

MELONI P.L., Appunti sulla “Peregrinatio Jacobea” in Umbria, in 1] Pellegrinaggio
a Santiago de Compostela e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Inter-
nazionale di Studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Scalia,
Perugia 1985.

Paradiso, XXV, vv.17-18.



J. Caucci von Saucken | Ré#7 e consuetudini del pellegrino compostelliano 25

PLOTZ R., Benedictio perarum et baculorum und coronatio peregrinorum. Beitrige
zu der lkonographie des HL. Jacobus im deutschsprachigen Raum, in Volkskul-
tur und Heimat. Fest. fur Josef Diinninger, a cura di D. Harmening e E.
Wimmer, Wirsburg 1986, pp.339-376. Lo stesso con il titolo Contribucion
a iconografia de Santiago nos territorios de fala alemana, in Seis ensaios sobre
o0 camino de Santiago, a cura di Vicente Almazan, Vigo 1992, pp.217-261.

PLo1z R., El peregrino y su entorno. Historia, infraestructura y espacio, in “Ad
Limina”, 3(2012).

Puy Muroz E,, Santiago abogado en el “Calixtino” (1160), in Pistoia e il Camn-
mino di Santiago. Una dimensione europea nella Toscana medievale, Atti del

Convegno Internazionale di Studi (Pistoia, 28-30 settembre 1984) a cura di
L. Gai, Napoli 1987.

RODRIGUEZ M., in Xacopedia, sub voce Abrazo al Apdstol.

Sacramentarium Gregorianum, in A. Muratori, Liturgia Romana vetus tria sacra-
mentaria complectens scilicet, Gelasianum,et antiquum Gregorianum, Tomo
II,Venezia 1749.

SANTANICCHIA M., I/ committente del calice di Tondino di Guerrino e Andrea Ri-
guardi per il San Domenico di Perugia, in “Prospettiva”, 2005, nn. 117-118,
pp. 149-151.

SANTI F., Ritrovamento di oreficerie medioevali in S. Domenico di Perugia,
in “Bollettino d’arte”, s. 4, XL (1955), pp. 354-385.

ScaLiA G., [l viaggio d’andare a Santo Jacopo di Galizia (ms. n. 900-8773 della Bi-
bliothéque Nationale di Parigi), in 1] Pellegrinaggio a Santiago de Compostela
e la Letteratura Jacopea, Atti del Convegno Internazionale di Studi (Perugia
23-24-25 settembre 1983), Universita degli Studi di Perugia, Perugia 1985.

Usuarium. A Digital Library and Database for the Study of Latin Liturgical Hi-
story in the Middle Ages and Early Modern Period, sub voce Pilgrimage.

VAzQuEz DE PARGA L., J.M. LACARRA, J. URIA Riu, Las Peregrinaciones a Santiago
de Compostela, 3 voll., Madrid 1948, rist. anast. Pamplona 1992, 111, p.148.

Viaje (El) del Principe Cosimo dei Medici por Espasia y Portugal, a cura di P.
Caucci von Saucken, Xunta de Galicia, Santiago de Compostela 2004.

Visitandum est. Santos y Cultos en el Codex Calixtinus, Actas del VII Congreso
internacional de Estudios Jacobeos, a cura di Paolo Caucci von Saucken,
Xunta de Galicia, 2005.

Voyage (Le) a Compostelle du Xe au XXe siécle, a cura di Adeline Rucquoi,
Francoise Michaud-Fréjaville, Philippe Picone, Robert Laffont, Paris 2018.



La representacion del milagro del
ahorcado y del gallo

en el Oratorio dei Pellegrini de Asis:
una lectura escatologico-judicial del
fresco de P. A. Mezzastris

Dianella Gambini
Universita per Stranieri di Perugia (ltalia)




Abstract

La narrazione pittorica costruita da Mezzastris per
rappresentare il caso di giustizia del pellegrino im-
piccato pud essere letta come una storia di morte e
speranza cristiana di Salvezza escatologica. Nell'af-
fresco ci sono tre elementi che permettono di soste-
nere questa ipotesi di lettura: 1) I’Apostolo Giacomo,
rappresentato in modo tale da poter essere interpreta-
to sia come protettore dell’homo viator contro le insidie
di questo mondo, sia come guida dell’anima nel suo
viaggio ultraterreno verso il giudizio finale e la citta dei
salvi, la Gerusalemme celeste; 2) il gallo ierofanico.
Lo stentoreo animale suggerisce un’analogia simbo-
lica con il gallo che Prudenzio equipara a Cristo Giu-
dice apocalittico nel momento in cui, «con voce forte»,
dettera sentenza e separera i giusti dai peccatori prima
dell’arrivo della Salvezza eterna; 3) la citta idealizzata
che appare sullo sfondo dell’affresco. Evoca la «nuova
Gerusalemme», dimora di tutti coloro che Cristo Giudi-
ce avra dichiarato salvi, e meta agognata dai pellegrini
che camminano con speranza verso di essa.

Parole chiave: San Giacomo Apostolo, simbolismo cri-
stiano del gallo, giudizio escatologico e Salvezza

The pictorial narrative constructed by Mezzastris to rep-
resent the case of justice involving the hanged pilgrim
can be read as a story of death and of the Christian
hope for eschatological Salvation. In the fresco there
are three elements that support this interpretive hy-
pothesis: 1) the Apostle James, represented in such a
way that he may be interpreted both as the protector
of the homo viator against the pitfalls of this world and
as the guide of the soul in its otherworldly journey to-
ward the Last Judgement and the city of the saved, the
heavenly Jerusalem; 2) the hierophanic rooster. The
stentorian animal suggests a symbolic analogy with the
one that Prudentius equates with Christ as apocalyp-
tic Judge when, «with a loud voice», he will pronounce
judgement and separate the righteous from the sinners
before the arrival of eternal Salvation; 3) the idealized
city that appears in the background of the fresco. It
evokes the «new Jerusalem», the dwelling place of all
those whom Christ the Judge will have declared saved,
and the much-desired destination of pilgrims who walk
toward it in hope.

Keywords: St. James the Apostle, Christian symbolism
of the rooster, eschatological judgement and Salvation

La narracién pictérica construida por Mezzastris para
representar el caso de justicia del peregrino ahorcado
puede ser leida como una historia de muerte y espe-
ranza cristiana de salvacion escatolégica. En el fresco
hay tres elementos que permiten sustentar esta hipé-
tesis de lectura: 1) el Apdstol Santiago, representado
de manera tal que puede interpretarse tanto en térmi-
nos de protector del homo viator contra las insidias de
este mundo como en el sentido de guia del alma en
su viaje ultraterreno hacia el Gltimo juicio y la ciudad
de los salvos, la Jerusalén celestial; 2) el gallo hie-
rofanico. El estentéreo animal sugiere una analogia

simbdlica con el gallo que Prudencio equipara a Cristo
Juez apocaliptico en el momento en que, «con fuerte
V02, dicte sentencia y segregue a justos y pecadores
antes de la llegada de la Salvacién eterna; 3) la ciu-
dad idealizada que aparece al fondo del fresco. Evoca
la «nueva Jerusalén», morada de todos aquellos que
Cristo Juez haya declarado salvos, y meta anhelada
por los peregrinos que caminan con esperanza hacia
ella.

Palabras claves: El Apéstol Santiago, simbolismo cris-
tiano del gallo, juicio escatolégico y Salvacion

Dianella Gambini & docente ordinario di Lingua Spa-
gnola e Traduzione all’Universita per Stranieri di Pe-
rugia, di cui & stata Vicerettore. Ha insegnato all’'Uni-
versita degli Studi di Perugia e presso le Universita di
Santiago de Compostela e Complutense di Madrid. |
suoi interessi di ricerca vertono sulla traduttologia e la
letteratura romantica, modernista e del Siglo de Oro.
Dagli inizi della carriera accademica si occupa della
realta culturale galega, in particolare della letteratura
odeporica di tematica jacopea e dell'opera di Valle-In-
clan, che ha tradotto in italiano (Femeninas, Epitala-
mio) e a cui ha dedicato studi di critica ed ermeneutica
letteraria, oltre che di ricezione critica in Italia.

Dianella Gambini is Professor of Spanish Language
and Translation at the University for Foreigners of Pe-
rugia, where she was Vice-Rector. She has taught at
the University of Perugia and at the Universities of San-
tiago de Compostela and Complutense in Madrid. Her
research interests focus on Translation Studies and
Romantic, Modernist and Siglo de Oro literature. Since
the beginning of her academic career, she has been
concerned with the Galician cultural reality, in partic-
ular the odeporic literature of Jacobean themes and
the work of Valle-Inclan, which she has translated into
Italian (Femeninas, Epitalamio) and to which she has
devoted studies in literary criticism and hermeneutics,
as well as critical reception in Italy.

Dianella Gambini es Catedratica de Lengua Espafola
y Traduccién en la Universidad para Extranjeros de
Perugia, de la que fue Vicerrectora. Ha ensenado en
la Universidad de Perugia y en las Universidades de
Santiago de Compostela y Complutense de Madrid.
Sus intereses de investigacion se centran en la tra-
ductologia y la literatura romantica, modernista y del
Siglo de Oro. Desde el inicio de su carrera académica
se ha ocupado de la realidad cultural gallega, en par-
ticular de la literatura odepérica de tema jacobeo y de
la obra de Valle-Inclan, que ha traducido al italiano
(Femeninas, Epitalamio) y a la que ha dedicado estu-
dios de critica literaria y hermenéutica, asi como de
recepcion critica en Italia.

Dianella Gambini, Universita per Stranieri di Perugia, Italy, Dianella. Gambini@unistrapg.it
Dianella Gambini © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.559



En un trabajo reciente, Paolo Caucci von Saucken y Giuseppe Arlotta han
documentado la existencia en Italia de setenta y tres obras artisticas cuyo tema
principal es el milagro jacobeo del peregrino ahorcado!, una abundancia que
no sorprende porque en toda la geografia sagrada de Occidente es copiosisima
la difusion de imdgenes y simbolos relacionados con la veneracion del Apdstol
y el Camino de Santiago.

Para entender el fendmeno es necesario ampliar el discurso y retroceder en
el tiempo hasta llegar a la causa de su origen. Ya a partir de la alta Edad Media,

1 San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni
Compostellane-Centro Italiano Studi Compostellani, 2021. A los dos autores se debe la localizacién e
identificacién de las obras; las fichas descriptivas, acompafiadas de bibliografia, han sido elaboradas por
diferentes redactores.

Existen, al menos, dos versiones de la leyenda del peregrino ahorcado. En la mds antigua no figura
el episodio del gallo y la gallina asados que empiezan a cacarear para anunciar la salvacién del joven
suspendido en el patibulo, por intercesién de Santiago, y ademads la accién se desarrolla en la localidad
francesa de Toulouse. Esta recogida en el Libro IT del Cadice Calixtino (s. XII) que contiene una colec-
cién de veintidés milagros atribuidos al Apédstol Santiago y realizados en diversas regiones de Europa.
El lugar que ocupa en el manuscrito es el quinto.

De la segunda versién, que incluye las circunstancias del intento de seduccién amorosa y de los gallos
redivivos, se tiene noticia escrita por primera vez a comienzos del s. XV. El noble francés Nompar de
Caumont llevé a cabo entonces, concretamente en 1417, un viaje a Galicia, del cual realizé una des-
cripcién detallada con las distintas localidades por las que pasé. En relacién con Santo Domingo de la
Calzada, hace alusion al milagro y ofrece esta narracion del mismo: «Cest assavoir que ung pelerin et sa
femme aloient a Saint Jaques et menoient avec eulx ung filz qu'ilz avoient, moult bel enfant. Et en [ostelerie
o1 ilz logerent la nuyt, avoit une servente qui se cointa dudit enfant moult grandemant et pour ce qu’il neut
cure delle, si fut grandemant indignée contre luy. Et le nuyt, quant dormoit, elle entra en sa chambre et mist
une tasse d'argent de celles de l'ouste en son échirpe. Et lendemain matin quant le pére et mere et filz se levérent,
tindrent leur chemin avant, et quant furent passés le ville, le servente dist asson mestre que une tasse estoit
perdue et que lez pélerins qui léans avoient couchié, la devoient avoir emblé. Et tantost [ouste fist a_[er aprés eulx
savoir s'il estoit ainssi; et lez aperseurent ben une lieue loing, et disrent s'ilz avoient eu une tasse? Et ilz distrent
que non, ne pleust & Dieu, car ils estoient bons vrays pélerins, et jamés ne feroient telle malvestie. Et ceulx ne
les woloient croire ains serchiérent premiéremant le pére et le mere et ne trouvérent riens; et puis vont serchier
lenfant et trouvarent le taceW en l'eschirpe oit le servente I'avoit mise. De quoy les pélerins furent moult esbays;
et alérent tourner l'enfant en le ville et o menérent i le justice. EY fut jutgié estre pendu, de quoy le pére et mére
eurent grant deul, mez pourtant ne demourerent aler leur pélerinatge a Saint Jaques; et puis sen tournarent en
leur pais, et vont passer audi lieu de Santo Domingo et alérent au gibet pour veoir leur enfant pour prier Dieu
pour son ame. Et quant ilz furent bien prés se prindrent forment a pleurer. Et lenfant fut tout vif et leur vayt
dire que ne menassent deul, car il estoit vif tout sain. Car depuis qu'ilz partirent, ung preudhomme I'avoit tout
dis soustenu par les piés que n'avoit eu nul mal. Et encontinent ils sen alerent au jutge, disant qu’il luy pleust
fere descendre du gibet leur enfant, car il estoit vif. Et le jutge ne le vonloit james croire pour ce que estoit im-
possible. El tout jour plus fort le pére et mére afermer qui’il estoit ainxi; et le jutge avoit fait aprester son disner
ou il avoit en ['aste au feu ung coli et une geline qui rosti estoient. Et le jutge vayt dire qu'il creyroit ainxi tost
que celle poulaille de I'aste que estoit prés cuyte, chantessent, comme que celluy enfant fusse vif. Et encontinent le
coli et le jaline sordirent de l'aste et chantérent. Et lors le jutge fut moult merveillés et assembla gens pour aler
an gibet. Et trouvérent qu'il estoit veoir, et le mirent a bas sain et vif. Et il ala compter comme il ne savoit riens
de le tace et comme le chambrier I'avoit prié. Et yeelle fust prise et comffessa le vérité, quelle I'avoit fait pour ce
qu’il mwavot voulu fere sa voulenté; et fut pendue. El encore ha, en l'eglize, ung coli et une jéline de le nature de
ceulx qui chantérent en aste davant le jutge; et je lez ay veuz de vray, et sont toux blancs» (Vayage doultremer
en Jherusalem par le seigneur de Caumont, I'an MCCCC XVIII. Publié pour la premiére fois d’apres le ms.
Britannique, par le marquis de la Grange, Paris, Aug. Aubry, 1858, pigs. 144-145).

La primera versién es probablemente la base sobre la que fue creada la segunda.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’ impiccato e del gallo 29

la propagacion del culto a las reliquias de los santos por la eciimene cristiana
tuvo como efecto que los itinerarios devocionales se extendiesen rapidamente
y se intensificase la movilidad de los fieles que acudian a visitar los sitios donde
reposaban los restos mortales de las venerandas figuras’>. Compostela, que al-
bergaba el cuerpo del primer Apdstol martirizado, se convirtid, junto a Roma
y Jerusalén, en una de las tres grandes metas de los peregrinos. Santiago —en
cuyo nombre estos recibian acogida y cuidados durante el viaje— fue invocado
como el protector por excelencia, ya fueran a Compostela, a Roma, a Tierra
Santa o a otros santuarios. Todo ello explica por qué Europa se fue poblando
de iglesias, capillas, calles, puentes, puertas urbanas y hospitales dedicados al
Apéstol.

En Umbria, la representacion del milagro puede observarse en la vidriera
de la basilica de San Domenico de Perugia’® (s. XIV) (Figs. 1-5), donde la le-
yenda se plasma sin el portento de las aves redivivas en la mesa del corregidor,
conforme a la version transmitida por el Cédice Calixtino y la Legenda Aurea
de Jacobo de la Voragine (s. XIII). En cambio, el doble milagro de conservar la
vida del inocente peregrino colgado de la soga y de devolvérsela al gallo asado
se halla reproducido en dos frescos que decoran, respectivamente, el Oratorio
dei Pellegrini de Asis* (s. XV) (Figs. 6-7) y la iglesia de San Giacomo in Poreta’
(s. XVI) (Figs. 8-9), un pequefio pueblo en las afueras de Spoleto, a orillas de
la antigua via Flaminia que llevaba a Roma.

2 Un buen testimonio de este fenémeno es el Libro V del Cédice Calixtino, llamado Guia del Peregrino,
que aporta diversos consejos para la realizacién del peregrinaje a Santiago: ademds de las reliquias a visi-
tar a lo largo del viaje, la valoracién de los pueblos y gentes de la Ruta, la identificacién de las localidades,
la enumeracién de las etapas hasta Compostela y una detallada descripcién de la catedral de Santiago.

3 Los autores son Pietro di Nardo e Bartolomeo di Pietro, que terminan la obra en el afio 1411.

Véase la ficha descriptiva de Jacopo Caucci von Saucken en Caucct Von Saucken, P. - ArLoTTa, G,
0b. cit., p. 140.

En cuanto a la presencia de elementos culturales y cultuales jacobeos en la ciudad de Perugia, véase
GamsiNi, D., Una citta, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di un quadro di civilta europea
a Perugia, en “Compostellanum”, 3-4 (2018), pags. 537-564; Ip., Una citta, un rione, la sua strada compos-
tellana. Ricostruzione di un quadro di civilta europea a Perugia. Apparato iconografico con note. I PARTE, en
“Compostellanum”, 3-4 (2019), pags. 509-554.

4 El pintor es Pier Antonio Mezzastris, que firma el contrato de encargo de obra el 21 de mayo de 1477.
Véase la ficha descriptiva de Jacopo Caucci von Saucken en Cauccr Von Saucken, P.— ArroTTa, G,,
ob. cit., p. 138.

5 El fresco, que lleva la fecha de 1526, fue realizado por Giovanni di Pietro, llamado Lo Spagna.
Véase la ficha descriptiva de Mirko Santanicchia en ibid., p. 144.


https://xacopedia.com/viaje
https://xacopedia.com/Compostela_1

.
Corso Cavour
verso
porta -
Sen Fietro g Fig. 2. Lateral del pozo (s. XV) situado en el centro de la plaza
que esta frente a la basilica de San Domenico. La concha jaco-

bea indicaba que los peregrinos podian beber de su agua.

3 fg\m

é};ﬁ%v&\ N ’\R‘F"ﬂ &v“ﬁ b
\.-’«;&%ﬁ‘b;;;%@‘t\ ’%’% "J’E&‘H\

Figs. 3-5. Perugia. Basilica de San Domenico. La vidriera poli-

cromada de Mariotto di Nardo y Bartolomeo di Pietro (23 m x

8 m), terminada en 1411. Medallén polilobulado con la imagen

de Santiago peregrino. Registro inferior de la vidriera. Milagro
del peregrino ahorcado.




Fig. 7. P. A. Mezzastris, Representacién del milagro del peregrino, la horca y el gallo,
1477 (fecha del contrato).



Fig. 9. Iglesia de San Giacomo in Poreta. Escena del milagro del ahorcado.




D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 33

La presencia de tres representaciones en localidades ubicadas a poca distan-
cia unas de otras, el relevante tamafio de las obras artisticas y su calidad estética
—indicio de un rico mecenazgo— dan cuenta de la difusién e importancia del
culto jacobeo en Umbria. Esto no es de extranar, porque especialmente en la
parte oriental de la region se cruzan algunas de las principales vias de comuni-
cacion y peregrinacion de la Italia central: ademas de los itinerarios hacia Roma
y Loreto (Fig. 10)°, de esta zona parte una serie de caminos que atraviesan los
Apeninos y conducen al sur, por ejemplo a San Michele al Gargano, etapa
devocional incluida desde la Alta Edad Media en la ruta hacia Tierra Santa’.
Ademis, cabe destacar que Foligno —a medio camino entre Asis y Spoleto—
desempené un importante papel en el s. XV como lugar de encuentro y partida
de los peregrinos que se dirigian a Santiago de Compostela, procedentes tam-
bién de los Abruzos y Las Marcas® (Fig. 11).

La frecuente reproduccién del milagro en diversos géneros de la literatura
y el arte europeo’ se explica por dos circunstancias: la mayor popularidad de
esta fabula en comparacién con otras que circulaban en el mundo de los pere-
grinos y la ejemplaridad del milagro para transmitir valores y significados de
la peregrinacién a Compostela, propagados por el texto fundacional del culto
jacobeo, el ya citado Cddice Calixtino.

La historia del inocente ahorcado con la inclusién del episodio de los gallos
—que en Italia empieza a manifestarse en la segunda mitad del s. XIV—° tenia
como objeto subrayar bajo el velo de la alegoria el poder de Santiago, cuya
fuerza de intercesion y proteccion se considera superior a la de otros santos que
ayudan a sus devotos en diferentes circunstancias. El Apdstol asiste a quienes
le invocan en todos sus menesteres'!. Contemplando la escena del patibulo, los

6 Véase Caucci Von Saucken, P., La via dei cavalieri e dei pellegrini nell' Umbria medievale, en “Compostel-
1a”,23 (1997), pags. 40-51.

7 Véase SENsI, M., Pellegrini dell’Arcangelo Michele e santuari garganici ad instar’ lungo la dorsale appen-
ninica umbro-marchigiana, en “Compostella”, 27 (2000), pags. 19-50.

8 Véase MELoN, P. L., Appunti sulla Peregrinatio Jacobea in Umbria, en Il pellegrinaggio a Santiago de
Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settem-
bre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Universita degli Studi di Perugia-Centro Italiano di Studi
Compostellani, 1985, pags. 171-197.

9 Sobre las fuentes, la ampliacién de la trama y la plasmacién de la leyenda en diversos géneros literarios
y artisticos, véase Caucct VON SAUCKEN, P., Infroduzione, en Cauvcct Von Saucken, P.— ArLoTTa, G,
0b. cit., pags. 7-24.

10 Itid., p. 17.

11 «Brilla el gran Apéstol en Galicia con milagros divinos; mas también brilla en otros lugares, si la fe
de sus devotos lo reclama; pues hace en toda la tierra prodigios grandes e inefables, no s6lo oculta, sino
manifiestamente. A los enfermos da la salud; a los presos, la libertad; a las estériles, la fecundidad de sus
hijos; a las parturientas, el feliz alumbramiento; a los que zozobran en el mar, el puerto saludable; a los
peregrinos, el regreso a su patria; a los necesitados, el alimento; a los moribundos, muchas veces, la vuelta
a la vida; a todos los afligidos, alivio; suelta y rompe las cadenas, abre pronto las circeles; regula el exceso
de lluvias, serena el ambiente, refrena los vientos de las tormentas; los incendios del fuego devastador,



Loreto

San
Gimignano

Citta’ di Castello

{ Umbertide Gualdo adino
Cortona ) ‘
Siena
/D Perugia
Colfiorito
Assisi

Montepulci;
Foligno L
Radicofani \ {j‘/\
\E Spoleto
Bolsena
Tern =
Y
Narpi Via dei pellegrini
I e cavalieri
Viterbo Orte

Otricoli Lauretana

Flaminia

—
— Francigena
——

Fig. 10. La ruta de los caballeros y los
peregrinos en la Umbria medieval (P.
Cauccl VON SAUCKEN).

Amerina

ROMA

11. Foligno (Perugia). Iglesia de San Giacomo, documentada en 1210. En el dbside,
a la izquierda, estatua de Santiago (s. XVIII).



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 35

peregrinos podian constatar el cuidado con el que el patrono velaba por ellos,
socorriéndoles de forma extraordinaria incluso en la hora postrera, cuando ya
ni amigos ni parientes podian auxiliatles.

Como prueba de este poder misericordioso, y a efectos del anilisis que se
realizara del fresco de Asis, valgan los testimonios demoldgicos y tradiciones
populares que documentan la creencia segtin la cual corresponde a Santiago
ya decidir el momento adecuado para la partida del alma de esta tierra como
gestionar su viaje ultraterreno por la Via Lactea a través del llamado «ponte di
San Giacomo»'. Y al final del viaje, durante la psicostasis que realiza San Mi-
guel, de nuevo se le confia al Apdstol el papel de defender los méritos del alma
cuando el diablo, con engafosas artimanas, intenta bajar el brazo de la balanza
para impedir que entre en el Reino de los Cielos. Los cuentos y las imagenes ar-
tisticas presentan el «ponte di San Giacomo» como una pasarela sobre un rio,
semejante a la hoja de un cuchillo o a un sutil cabello, que solo pueden cruzar
«los de alma buena»®. Buena muestra de ello es el fresco I/ Giudizio Finale
(1429) que decora la iglesia de Santa Maria in Piano en Loreto Aprutino (Abru-
zos). En la obra se ven las almas dirigiéndose a la Jerusalén celestial tras haber
superado el puente del juicio y el pesaje del arciangel Miguel (Figs. 12-13).

Asimismo, los peregrinos podian extraer de la leyenda un advertencia prac-
tica: prestar mucha atencién en las tabernas para no incurrir en estafas y abu-
sos. El aviso procedia de nuevo del Cédice Calixtino, donde el tipo de engano
sufrido por el joven viajero ahorcado aparece entre los actos deshonestos per-
petrados por los posaderos en perjuicio de sus huéspedes'.

Como senala Marco Piccat:

El episodio y su desarrollo eran tan conocidos que bastaban unos trazos para traerlos
a la memoria: el milagro del «pendu dependu» o «de la potence», como se ha definido

por las oraciones de los hombres los extingue; impide que los ladrones maléficos y que los pérfidos genti-
les dafien a los pueblos cristianos, como desearfan; aplaca la ira y la venganza, da la tranquilidad. A todo
el que le pide da el deseado auxilio, conforme a la ordenacién de Dios, hasta a los gentiles, si lo invocan
fielmente. Con razén, pues, a este Santiago se le llama el Mayor, pues grandes favores acostumbra a ha-
cer en todas partes y a cualquiera» (Liber Sancti Iacobi Cddex Calixtinus, trad. de A. Moralejo, C. Torres
y J. Feo (1951). Dirigida, prologada y anotada por A. Moralejo (1951). Con notas aumentadas por J. J.
Moralejo y M2. J. Garcia Blanco (2004). Nueva edicién actualizada por M. J. Garcia Blanco, Santiago
de Compostela, Xunta de Galicia, 2014, pags 191-192).

12 Véase LomBARDI SATRIANI, L. M. - MELIGRANA, M., I/ ponte di San Giacomo: I'ideologia della morte
nella societa contadina del Sud, Milano, Rizzoli, 1996.

13 Ibid., p. 100.

14 Se lee en el sermén Veneranda Dies: « También se han de precaver los peregrinos contra algunos mal-
vados mesoneros que meten su anillo, o su sello de plata, en las alforjas o en los sacos de sus huéspedes
cuando de noche estin dormidos y cuando salen del hospedaje y han andado una milla los persiguen, y
con este fraudulento pretexto los roban» (Liber Sancti Iacobi Cédex Calixtinus ... cit., p. 207).

Sobre este tema, véase Caucct VON SAUCKEN, J., I/ sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso
e valore del pellegrinaggio compostellano, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2001, pdgs. 90-91.



Fig. 12. Loreto Aprutino (Abruzos). Iglesia de Santa Maria in Piano. Fresco que repre-
senta el judicio final. En primer plano «Il ponte di San Giacomo».

EX

Fig. 13. Loreto Aprutino (Abruzos). Iglesia de Santa Maria in Piano.
«Il ponte di San Giacomo» (detalle).



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 37

en numerosas ocasiones, estaba marcado por motivos figurativos extremadamente elo-
cuentes y contundentes: el contexto, la disposicion, los caracteres e incluso los gestos
de los protagonistas eran de facil comprension, de todo ello solo recientemente hemos
perdido el rastro®.

La historia, ademas, mostraba eficazmente el dominio del Sefior de la vida
sobre la muerte y el triunfo de la Ley divina de justicia y misericordia sobre la
arbitrariedad humana.

Centrandonos en la pintura de Asis, estos mensajes surgen de un mundo
irreal donde el movimiento se percibe como suspendido fuera del tiempo. El
artista resume la leyenda en dos visiones nitidas e idealizadas en las que el
misterio interroga e impacta a los personajes sin alterar la compostura de las
poses y apenas perturbando los semblantes y las miradas. Dispuestos en orden
de sucesion temporal, los milagros del peregrino y del gallo aparecen en sendos
paneles, separados y enmarcados en su conjunto total por orlas decorativas a
fin de una mejor comprension visual de los hechos representados.

La narracion oral y escrita tradicional—que ya de por si obliga a un des-
ciframiento de sentido pues encadena varias metiaforas— en este cuento por
imdgenes atrae atin mas el interés del espectador atento'®. El hecho se debe a la
presencia de numerosos elementos simbdlicos o alusivos que induce a buscar
las relaciones que los conectan en un entramado de mas complejo significado,
puesto que «los simbolos no ocupan compartimentos estancos, sino que suelen
aparecer asociados a otros en el discurso figurado»’.

Tratandose de un tema religioso, como método de anilisis interpretativo
hemos aplicado al texto los tipos exegéticos que provienen de la lectura de las
Escrituras, a saber: 1) el literal'$; 2) el alegérico, pues imagenes y simbolos re-

15 «La wvicenda era cosi conosciuta nel suo evolversi che bastavano poche impressioni iconografiche per ri-
chiamarla alla memoria. Il miracolo del ‘pendu dependu” o “de la potence’, come é stato piit volte definito, era
d’altronde contrassegnato da motivi figurativi estremamente parlanti e forti: gli atteggiamenti, le situazioni, i
caratteri, i gesti dei protagonisti erano di semplice leggibilita, di cui solo in tempi recenti abbiamo perso traccia»
(Il miracolo jacopeo del pellegrino impiccato. Riscontri tra narrazione e figurazione, en I/ pellegrinaggio a San-
tiago de Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25
settembre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Universita degli Studi di Perugia-Centro Italiano di
Studi Compostellani, 1985, p. 290).

[Trad. de la autora]

16 Equivale a la figura del «lector atento». La definicién se utiliza en la narratologia para referirse al
lector que realiza un andlisis critico e inferencial del texto participando activamente en la construccién
de su significado.

17 RAEz PADILLA, ., Manual de simbologia: Tierra, agua, aire y fuego, Oviedo, Septem Ediciones, 2015,
p- 90.

18 Elsentido literal de la obra se extrae de las formas de la «figuracién» que de manera inmediata y llana
la relacionan con los referentes extra-lingtiisticos.

Empleamos el término «figuracién» segin el significado que le atribuye Gilles Deleuze en Francis Bacon:
Ldgica de la Sensacion (trad. de 1. Herrera, Madrid, Ed. Arena, 2009). El filésofo distingue entre «figura-
tivos, «figuracién» y «figura». Lo primero es la forma referida a un objeto que supuestamente representa;



38 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

miten a aspectos de la religiosidad y de la metafisica cristiana; 3) el tropoldgico
o moral, dado que la obra transmite ensefianzas a los fieles sobre la importancia
de obedecer a la Ley de Dios; 4) el anagégico, en cuanto la Salvacién —tema
crucial de la historia— es legible en clave escatoldgica como transformacién de
la existencia hacia la plenitud de lo divino®.

Sobre todo para la tarea interpretativa dirigida a desentranar el sentido ana-
gdgico es importante tener en cuenta las circunstancias del contexto local que
motivaron la creacién artistica, que han de considerarse a la luz de un dato
general observable en toda Europa.

Fuera de las principales rutas de peregrinacién que llevaban a Compostela,
la presencia de temas relacionados con el culto a Santiago y sus milagros se
debe a la labor de las cofradias constituidas bajo su advocacién. Era habitual
que estas asociaciones fundasen capillas y oratorios dedicados al patrono de los
peregrinos y los ornamentasen con piezas artisticas u otros signos jacobeos. Los
documentos de archivo registran la existencia en Asis de una Soczetas illorum
euntium de Assisio ad ecclesiam S. lacobi de Galitia ya en el ano 1330. Por estos
sabemos que en 1417 su mayordomo Rufino di Cola peregriné a Santiago®. La
Societas jacobea y la cofradia de San Antonio, que era muy activa en la ciudad,
decidieron erigir juntas un oratorio en honor de sus santos protectores y en-
cargaron la decoracién al pintor de Foligno, Pier Antonio Mezzastris. Como
queda documentado en el contrato firmado en 1477 el artista debia representar
«dos historias de Santiago»*! en la parte del edificio que correspondia al Apds-
tol.

lo segundo, lo ilustrativo y lo narrativo, y lo tercero, la forma referida a la sensacién, eso es, a la forma de
superar la figuracién.

La importancia del sentido literal fue subrayada por Santo Tomds de Aquino, quien reconoce que «todos
los sentidos parten de uno, el literal. Sélo del sentido literal puede partir el argumento, no del alegérico»
(Summa Theologiae 1, 1,10, ad. 1, https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_
Aquinas,_Summa_Theologiae, ES.pdf) (dltima consulta: 28/10/2025).

19 A propésito de los cuatro sentidos de la Sagrada Escritura, Pauline A. Viviano escribe: «El sentido
literal se refiere al significado de las palabras en si mismas [...]. El sentido espiritual surge cuando lo
que significan las palabras de un texto, sentido literal, tiene también otro significado que va mds alld
del literal [...] En la época medieval, se distingufan tres sentidos espirituales [...]: el sentido alegérico se
refiere al significado que esta oculto bajo la superficie del texto [...] Por medio de la interpretacién ale-
gorica, la verdad era descubierta; donde habia estado el misterio ahora habia revelacién [...]. El sentido
tropolégico se preocupa por las lecciones morales que pueden derivarse del texto biblico [...]. El sentido
anagégico representa un cambio de enfoque hacia el futuro, especialmente hacia el final de los tiempos y
las ultimas cosas. Mira al objetivo de nuestro peregrinar por esta vida mientras somos ‘guiados’a la casa
celestial» (Los sentidos de la Sagrada Escritura, https://www.usccb.org/bible/national-bible-week/upload/
viviano-senses-scripture-sp.pdf, pags. 1-2) (Gltima consulta: 28/10/2025).

[el subrayado es de la autora]

Sobre la relacién existente entre los cuatro sentidos de las Escrituras, véase SANTO TomAs D AquinNo,
ob. cit., 1,1, 10.

20 Véase Cauccr VoN SACKEN, ., 0b. cit., p. 138.

21 «WNella intrata, dal canto dentro ad man manca, doie storie de sancto Incomo» (CENc1, C., Documentazione
di vita assisana, 1300-1530, Grottaferrata, Ed. Colleggi S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1975, p. 757).
[Trad. de la autora: Entrando por el acceso de la izquierda [aparecen] dos historias de Santiago].



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 39

El proceso de lectura comprensiva®? permite identificar en el texto pictdrico
de Asis dos ejes tematicos que son fundamentales para explorar los niveles
de sentidos anteriormente mencionados: 1) el peregrinaje como metafora del
caminar espiritual en clara alusion al viaje de la vida; 2) la Salvacién que Dios
quiere para todos, por la cual otorga constantemente gracia tanto al bueno
como al malo. Asi lo muestran las vicisitudes extraordinarias del peregrino y
del juez.

Nos movemos en el terreno de los simbolos, que en la tradicién cristiana
actian como recordatorios visuales y tangibles de verdades espirituales, y que
en la cosmovision teocéntrica medieval eran medios fundamentales para inter-
pretar un mundo concebido como manifestacion divina. A la luz de esto, las
figuras de Santiago y del gallo se pueden leer como signos divinamente dados
para transmitir un mensaje de Salvacion y una exhortacion a comportarse en el
respeto a la Ley divina, en linea con lo escrito en la Biblia:

El inocente sera tratado conforme a su inocencia, el malvado conforme a su maldad. Si
el malvado se convierte de todos los pecados cometidos y observa todos mis preceptos,
practica el derecho y la justicia, ciertamente vivird, y no morira. No se tendrdn en cuen-
ta los delitos cometidos; por la justicia que ha practicado, vivird®.

Del nivel alegérico se accede al sentido tropoldgico, que descubre el signifi-
cado moral de los simbolos pues la verdad divina se encubre tras ellos. El Ap6s-
tol, que en la primera escena mantiene vivo en la horca al peregrino inocente,
subraya que atn hay tiempo para rectificar el curso de los acontecimientos.
Evitando que se produzca la muerte de su devoto —de este modo el juez tiene
ocasién de arrepentirse y restaurar los principios de justicia y amor inscritos en
la Ley divina que habia violado— el Santo testimonia la voluntad perseverante
del Senor de renovar la vida del hombre en el orden intramundano para que
también el pecador (el juez), vuelto al buen camino, alcance la Salvacion eter-
na. El gallo hierofanico en la segunda escena contribuye al mismo fin. Instru-
mento sonoro movido de manera invisible por el Todopoderoso, su canto sobre
la mesa suena como una sentencia sobrenatural de absolucion del peregrino
que induce al engreido magistrado a corregirse y a pronunciar el veredicto
reparador del orden moral perturbado.

Debo estos datos de archivo a Elvio Lunghi, especialista y profesor de Historia del Arte Medieval de
la Universita per Stranieri de Perugia. Junto con Giordana Benazzi ha editado el volumen Pierantonio
Mezzastris. Pittore a Foligno nella seconda meti del Quattrocento, Foligno, Ass. Orfini Numeister, 2006.

22 El proceso de lectura comprensiva tiene como finalidad identificar la idea principal (o las ideas
principales) del texto.

23 La cita estd tomada del libro de las profecias de Ezequiel (Eze 18: 20-22, https://www.conferencia-
episcopal.es/biblia/ezequiel/) (dltima consulta: 28/10/2025).


https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/

40 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Yendo mas a fondo, puede que la escena judicial terrenal esté relacionada
con el sistema judicial divino y aluda al destino que le espera al justo después
de su muerte. La posibilidad de que la cobertura figurativa encierre un sentido
anagdgico es lo que distingue y caracteriza esta representacién del milagro res-
pecto a otras versiones figurativas y literarias de la cadena intertextual. El senti-
do anagdgico representa un cambio de enfoque hacia el futuro, especialmente
hacia el final de los tiempos y la bienaventuranza eterna. Mira al objetivo de
nuestro peregrinar por esta vida (purificarnos para entrar en el Cielo) mientras
somos «guiados» (el vocablo griego anagoge significa «conducir» o «guiar») a
la Civitas Dei. Por tanto, en este dltimo nivel de sentido los dos ejes tematicos
mencionados convergen y se unen.

Como observa Jacques Le Goff**, en la sociedad fuertemente sacralizada
medieval, el cristiano es llamado a mantener siempre consciente y viva la pre-
sencia del mas all4, puesto que su Salvacion esté en juego en todo momento. La
preocupacion del creyente por el destino post-mzortem: afecta tanto al «estado»
de salvado o condenado como al escenario en donde se localizara su vida futu-
ra. Todo dependera de como se haya portado en la existencia terrenal. Tras la
resurreccion de los cuerpos y el juicio de Cristo, el justo vivird eternamente en
un lugar de delicias, el paraiso, mientras que el impio permanecera por siem-
pre en un lugar repleto de suplicios, el infierno. Acudamos a las palabras del
historiador medievalista:

La creencia en la realidad ultraterrena confiere a la vida de los cristianos del tiempo
caracteristicas particulares. La vida en este mundo es un combate por la salvacién, por
la vida eterna. El mundo es un campo de batalla en donde el ser humano lucha contra
el diablo, es decir, en realidad, contra si mismo, puesto que, en su condicién de here-
dero del pecado original, se encuentra a merced de caer en las tentaciones, de cometer
maldades y de condenarse [...] Este combate entre vicios y virtudes se introdujo pronto
en la literatura y en la iconografia cristianas [...] La vida cotidiana del cristiano o de la
cristiana de la Edad Media se desarrolla en una trama escatolégica®.

Al hilo de estas consideraciones, es pertinente recordar que en el arte eu-
ropeo, entre finales del s. XV y mitad del s. XVI, alcanzé su miximo auge la
produccién de tematica apocaliptica centrada en las realidades ultraterrenas y
el juicio escatolégico. Las representaciones del juicio final y la resurreccion cor-
poérea, del paraiso y el infierno, servian para comunicar importantes conceptos
doctrinales y para reforzar la fe de los fieles, que podian apreciar plasticamente
la potencia de la justicia divina, el pago por el pecado, la dadiva de la Salvacién.
Jacques Delumeau, especialista en la materia, escribe:

24 Véase Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid, Akal, 2003.
25 Ibid.,p.497.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell’ impiccato e del gallo 41

Las obras iconograficas mds podero-
sas y numerosas dedicadas al Apoca-
lipsis, al Anticristo y al Juicio Final
datan todas de la época anterior a la
Reforma y de la Reforma?.

En la pintura del milagro,
Mezzastris podria haber plas-
mado la tematica apocaliptica®

. de manera sintética e intensiva,
M excluyendo el aspecto catastro-
fista —muy enfatizado en el arte
del tiempo— por no adaptarse
al mensaje esperanzador de la
leyenda. El elemento figurativo
que refiere al imaginario del es-
chathon es la ciudad visible en el
primer panel, que se correspon-

W e =W de con la iconografia de la Civi-
Fig. 14. Asis (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Escena del milagro  f45 Des (Fig. 14) predominante
del ahoreado. en el Occidente cristiano:

El paraiso del Génesis era un jardin, en consonancia con la realidad climatica y el ima-
ginario de los Orientales; el paraiso de la Edad Media occidental, mundo de ciudades
antiguas y nuevas, se concebia principalmente en forma urbana, dentro de una muralla,
siguiendo el modelo de la Jerusalén celestial?®.

Si atendemos a los pasajes del Apocalipsis donde San Juan describe la Ciu-
dad Santa, comprobaremos las analogias existentes entre esta y la construc-
cién de la pintura. El evangelista la describe «como piedra de jaspe cristalino»
(Ap. 21: 11); se presenta con «una muralla grande y elevada» (Ap. 21: 12), «su
longitud es igual a su anchura» (Ap 21: 16) y con «un rio de agua de la vida,

26 «Les plus puissantes et les plus nombreuses réalisations iconographiques consacrées a ' Apocalypse, a /’An-
téchrist et au Jugement dernier datent toutes du temps de la Préréforme et de la Réforme» (Préface,en VAN DER
MEER, F., L'dpocalypse dans l'art, Anvers, Fonds Mercator, 1978, p. 9).

[Trad. de la autora].

27 Una temitica de ilustre tradicién en Asis: piénsese en el Ciclo de la Apocalipsis de Cimabue en la
Basilica Superior de San Francisco.

28 «llparadiso della Genesi era un giardino, in conformita con la realta del clima e dell'immaginario degli Orien-
tali; il paradiso dell’Occidente medievale, mondo di citta vecchie e nuove, fu concepito perlopiii in forma urbana
all’interno di una citta cinta di mura, sul modello della Gerusalemme celeste» (Dizionario dell’Occidente medieva-
le. Temi e percorsi,a cura di J. Le Goff e J.-C. Schmitt, t. 1, Torino, Einaudi, 2003-2004, p. 11).

[Trad. de la autora]



42 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

reluciente como el cristal» (Ap 22: 1)%.
En la obra pictérica es de color roséceo,
tiene forma cuadrada, esta rodeada de %
altas murallas, a orillas de un rio que la |
circunda y solo es accesible a través de |
un puente que reposa sobre una serie
de pilares. Lejana, casi irreal en el silen- |
te sosiego del paisaje natural, forma un
vivo contraste con el theatrum mundi
del primer plano.

Otro elemento 1til para respaldar la
hipétesis de la identificaciéon procede ®
del contexto de produccion de la obra
y se relaciona con los responsables del
encargo. Como la Jerusalén celestial re-
presenta la meta definitiva de todo pe-
regrino, es comprensible que los miem-
bros de la Societas jacobea desearan
verla reflejada en el fresco de su orato-
rio. En este sentido, hay un detalle en la
configuracion espacial que es de mucha
trascendencia para la lectura critica ana- Fig. 15. Asis (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Deta-
gégica: justo desde el patibulo parte el lle de la escena del milagro del ahorcado.
sendero que a ella conduce. Santiago, al pie de la horca, es interpretable de
dos maneras: en el viaje terrenal protege y ayuda al homzo viator contra las in-
sidias y trampas que le tiende continuamente el demonio; como psicopompo,
le asegura asistencia cuando su alma, en el mundo ultreterreno, se encamine
hacia el Gltimo juicio y, como es de esperar, a la Jerusalén celestial. De hecho,
las figuras que estdn a punto de llegar a las murallas de la ciudad traen en las
manos bordones (Fig. 15).

Tampoco se debe olvidar la afinidad del fresco de Asis con el de Loreto
Aprutino. En ambos, los componentes semidticos susceptibles de interés se
encuentran en la misma secuencia en el espacio: el Apdstol —presente como
personaje en la pintura de Asis, aludido por el «ponte di San Giacomo» en
la iglesia de Santa Maria en Piano—; el puente; la ciudad allende el rio como
meta’”.

29 https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ (4ltima consulta: 28/10/2025).

30 En muchos tratados religiosos, el puente es el elemento que media la relacién espacial entre este
mundo y el mds alld. Véase LomBarDI SaTriANI, L. M. — MELIGRANA, M., 0b. cit.; LEON AZCARATE,
J. L. DE, La muerte y su imaginario en la historia de las religiones, Bilbao, Universidad de Deusto, 2007.


https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/

D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 43

Buscando el sentido anagdgico, las dos escenas del fresco, vistas a contraluz,
desprenden un inédito encanto.
En la atmésfera profana del banquete (Fig. 16) vemos aparecer:

s

Fig. 16. Asis (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Escena del milagro del gallo.

1) el tema de la resurreccién de la carne por medio del gallo redivivo;

2) a través de este —que es el animal solar por excelencia y el simbolo de
la luz naciente— percibimos alusiones a Cristo en la triplice conceptualizacion
de: a) Resucitado de la noche de la muerte, b) Luz y vida nueva para el peca-
dor’!, c) Juez al amanecer del Gltimo dia de la humanidad;

y en la escena del milagro del ahorcado (Fig. 14):

3) Santiago se muestra como protector del peregrino en la vida de ultratumba®?;

4) el peregrino se presenta como figura de los justos que se encaminan hacia
la Jerusalén celestial.

31 Cristo se define simbélicamente como el sol y la luz en varias interpretaciones biblicas, ya que es
considerado como la fuente de luz y vida para el mundo, quien guia a la humanidad a través de las tinie-
blas. El Profeta Malaquias predice la venida del «Sol de justicia» que traerd Salvacién: «Pero a vosotros,
los que teméis mi nombre, os iluminard un sol de justicia y hallaréis salud a su sombra» (Mal 3: 20,
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/ ) (Gltima consulta: 28/10/2025). En el Evange-
lio de San Juan, Jests se describe a si mismo como la «luz del mundo», comparandose con el sol que di-
sipa la oscuridad: «Yo soy la luz del mundo; el que me sigue no camina en tinieblas, sino que tendré la luz
de la vida» (Jn 8: 12, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/ ) (Gltima consulta: 28/10/2025).
En el Salmo 84 (83): 12 se lee: «Porque el Sefior Dios es sol y escudo, el Sefior da la gracia y la gloria; y
no niega sus bienes a los de conducta intachable» (https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/)
(dltima consulta: 28/10/2025).

32 Véase Garcia SERRANO, P., Los tres conceptos del Apdstol Santiago, en “Lucero”, 1 (1990), pags. 10-16.


file:///C:\Users\Dianella\Desktop\Norcia\Malaquías%203:2
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/

44 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

El gallo ha sido el elemento clave para activar la interpretacion escatoldgi-
co-judicial, dado que tiene una carga metaférica capaz de poner en tension la
virtualidad simbdlica de otros signos del texto pictérico y construir con ellos la
contextura de maximo poder significativo. En este punto, nos interesa exami-
nar los sentidos figurados que el animal ha acumulado a lo largo de la historia,
puesto que en torno a ellos gira y adquiere sentido la lectura anagégica.

La naturaleza solar del gallo, su funcién de mensajero del dia y su papel
como cabeza y guardian del gallinero, no podian dejar de inspirar a dos im-
portantes escritores del cristianismo latino como San Ambrosio y Prudencio
(s. IV). San Ambrosio, en el himno Aeterne rerum Conditor’®, desarrolla de
manera original el motivo del gallo respecto a la tradicion griega y romana
asignandole el valor simbdlico de Cristo Luz anterior a la luz: orienta a los
caminantes a través de la oscuridad [el pecado], los libera de las tinieblas [ig-
norancia espiritual, muerte espiritual], es centinela en lo mas profundo de la
noche y heraldo del dia. En las estrofas sucesivas la figura animal es representa-
cién simbélica de Cristo como mensajero del dia de la Salvacién®*. Fue al llorar
tras el canto del gallo cuando Pedro, la «Piedra de la Iglesia», corri6 a la fuente
de la Misericordia, pidi6 con penitencia el agua y el Sefior de la Vida no se la
negd®’. Como el Apéstol, el pueblo de Dios, reunido bajo la presidencia del
sacerdote para celebrar el sacrificio eucaristico, lava con lagrimas sus culpas y
la esperanza y la fe vuelven a cuantos se han perdido®. La parte final del himno
compendia los varios significados que el obispo de Milan y doctor de la Iglesia

33 SANT’AMBROGIO, «deterne rerum Conditor, / Noctem diemque qui regis» (vv. 1-2) [Creador perpetuo
del universo, / que gobiernas la noche y el dia].

[La traduccién al espafiol del himno de San Ambrosio ha sido realizada por la autora basindose en el
texto latino recogido en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII. Traduzione dal latino de’signori
R. de Fusco, A. Lenci e A. Mazzarotta, t. 1, Napoli, tipografia di Gennaro Palma, 1837, pdgs. 17-20].

34 Enlos vv.5-13 es figura de Cristo Luz y Salvacion: «Praeco diei jam sonat / Noctis profundae pervigit, /
Nocturna lux viantibus / A nocte noctem segregans / Iubarque solis evocat. / Hoc excitatus lucifer / Solvit polum
caligine, / Hoc omnis erronum cobors / Viam nocendi deserit» [Trad. de la autora: Ya canta el heraldo del dia
/ que en lo més profundo de la noche vela / En la oscuridad luz de caminantes / Que separa la noche
tenebrosa de la noche préxima a la luz /Y llama al rayo del amanecer. / Despertada por €1, la estrella de
la mafiana / Despeja el cielo de las sombras, /Y la multitud de perdidos / Abandona el camino del mal].

35 En los vv. 15-16 es figura de Cristo Renovacién de la conciencia: «Hoc ipsa Petra Ecclesiae | Canente
culpa diluit» [Trad. de la autora: Al oir ese canto, incluso la Piedra de la Iglesia / Llora su culpa].

36 Vv.20-21-24: «Gallus negantes arguit. / Gallo canente spes redit, / [...] / Lapsis fides revertiturs (ibidem).
[Trad. de la autora: El gallo acusa a los que reniegan de la fe./ Al canto del gallo se reaviva la esperanza
/ [...] / se renueva la fe en los que han caido].

Vv. 25-32: «Jesu, labentes respice, / Et nos videndo corrige: / Si respicis, labes cadunt, / Fletuque culpa solvitur.
/ Tu lux refulge sensibus, / Mentisque somnum discute, | Te nostra vox primum sonet, / Et vota solvamus tibi»
(ibidem).

[Trad. de la autora: Pon tus ojos, Sefior, en quien vacila,/ Y que a todos corrija tu mirada: / Sinos honras
con tu mirada, Los vicios se extinguen / Y las culpas se disuelven a través del arrepentimiento. / T4, o
Luz, ilumina nuestros corazones, / Disipa el sopor de la mente (N.d.T. el pecado): / Sé el primero a
quien, orantes, / Se eleven nuestras voces].



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 45

atribuye al gallo como figura cristica: su canto se convierte en el cantico de la
comunidad entera. El gallo-Cristo ha anunciado a la humanidad la Luz de la
Salvacion, y esta, liberada del pecado, eleva su himno de alabanza. L.a asamblea
orante invoca a Jesucristo como luz que corrige, ilumina, dona el perdén de los
pecados y la reconciliacion con Dios.

San Ambrosio dedica un amplio espacio al simbolismo del gallo también
en el tratado Hexamerén que fue muy popular en la Iglesia antigua y medie-
val. Tras definir el canto del animal como «suavis» y «utilis», se detiene en el
significado de esta utilitas espiritual. Precisamente en la parte final del Libro
V, el simbolismo del gallo revela con mayor claridad el significado de Jests. El
tedlogo obispo reitera la imagen de Cristo gallo mistico de la Salvacién, que se
alcanza a través del sincero arrepentimiento®’.

A continuacion, sigue la invocacion a Jesus para que perdone los pecados:

puesto que el gallo de Pedro canté en nuestro sermén [el acto penitencial de la comuni-
dad eclesial al inicio de la celebracién de la misa] dirija Cristo su mirada benévola hacia
nosotros. Se apresure la Pasién del Sefior, que cada dia condona nuestras culpas y obra
el perdén de los pecados®.

37 Hemos consultado SANT’ AMBROGI0, L'Esamerone ossia Dell origine e natura delle cose, testo con intro-
duzione, versione e commento di Mons. Dr. E. Pasteris (Torino, Societa Editrice Internazionale,1937,
pags. 561-567) ya que el exégeta ambrosiano enriquece con un aparato de notas textuales y contextuales
esclarecedoras su traduccién y comentario sobre la imagen de Cristo gallo mistico como pordador de:
a) luz y renovacién de las conciencias; 2) resurreccién, y 3) vida eterna a través del sacramento de la
eucaristia.

Se extraen de este trabajo critico las citas del Hexameron.

«Est etiam galli cantus [...] non solum suavis, sed etiam utilis, qui quasi bonus cobabitator et dormitantem exci-
tat et sollicitum admonet et viantem solatur processum noctis canora significatione protestans. Hoc canente latro
suas reliquit insidias, hoc ipse lucifer excitatus oritur caelumque inluminat [...], hoc (canente) devotus adfectus
exsilit ad precandum, legendi quoque munus instaurat, hoc postremo canente ipsa ecclesiae petra culpam suam
diluit, quam priusquam gallus cantaret negando contraxerat. Istius cantu spes omnibus redit, aegri relevatur
incommodum [...], revertitur - fides lapsis, Tesus titubantes respicit, errantes corrigit. Denique respexit Petrum,
et statim error abscessit, pulsa est negatio, secuta confessio [..] Respice nos quoque, Domine lesu. Ut et nos pro-
pria recognoscamus errata, solvamus piis fletibus culpam, mereamur indulgentiam peccatorum [...] Da quaeso
lacrimas Petri [...]» (Libro V, Giorno V, pags. 561-565).

[Trad. de la autora: También el canto del gallo es [...] no solo agradable, sino incluso util, porque como
un buen compafiero de habitacién, despierta al que estd adormecido, avisa a quien ya se inquieta y con-
forta al caminante, indicando con su sefial estentérea el final de la noche. A su canto, el ladrén abandona
sus fechorias y la estrella de la mafiana en persona se levanta e ilumina el cielo [...]; a su canto, el corazén
devoto se eleva a la oracién y reemprende ademds la lectura interrumpida; a su canto, en fin, la misma
Piedra de la Iglesia lava la culpa que habia contraido con su negacién, antes de que cantara el gallo. Con
su canto, a todos vuelve la esperanza, se alivia la angustia del enfermo [...] se renueva la fe de los que han
caido, Jesus vuelve a mirar a los que vacilan, corrige a los que estdn en el error. Asi volvié su mirada a
Pedro y al punto desaparecié el error, se retracté de su negacién, sigui6 a esto la confesion [...]. Miranos
también a nosotros, Sefior Jesus, para que también nosotros reconozcamos nuestras faltas, borremos
con lagrimas piadosas nuestra culpa y merezcamos indulgencia por nuestros pecados [...]. Danos, te lo
rogamos, las ldgrimas de Pedro].

38 «quoniam Petri gallus in nostro sermone cantavit [...] in nos pia Christi ora convertat. Adproperet Iesu
Domini Passio, quae cottidie delicta nostra condonat et munus remissionis operatur (idem, pags. 566-567].

[Trad. de la autora].



46 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Finalmente San Ambrosio invita a la comunién sacramental a todos aque-
llos que han purificado sus culpas y renovado su vida espiritual. La dimension
eclesial sella la exhortacion:

El Sefior, benigno, no quiere que nadie se vaya en ayunas, para que no se desmaye por
el camino [...] por eso también se desea la refeccién [comer del pan y beber del caliz**].
Después de haber [...] cantado con el gallo [...] las aguilas [los miembros de la asam-
blea] se retinan alrededor del cuerpo de Jestis®.

Al igual que San Ambrosio, el autor hispanolatino Prudencio (s. IV) cele-
bra al gallo como figura de Cristo*. En el poema I del Cathemerinon, titulado
Himno para cuando canta el gallo, inicialmente asocia la figura animal a la de
Cristo despertador del sopor del pecado con su luz de vida: «El heraldo alado
del dia / canta la luz cercana. / Cristo, que nos llama a la vida, / despierta las
mentes»*?. Prudencio utiliza los mismos tropos que San Ambrosio (Cristo Luz
y Renovacion de las conciencias; Cristo Salvacion y Redencién)®; anade, ade-
mas, un significado metaforico nuevo vinculando la voz del gallo a la de Cristo
Juez apocaliptico: «Esa voz con que las aves, plantadas al pie mismo del techo,

La mencionada Domini Passio es una referencia a la celebracion del sacrificio eucaristico de la misa que
renueva y perpetua el sacrificio de la cruz: «La Misa que es, al mismo tiempo y de modo inseparable, el
memorial del sacrificio de la cruz y el banquete sagrado de la comunién en el Cuerpo yla Sangre del Sefior.
La celebracién de este sacrificio eucaristico estd totalmente orientada hacia la unién intima de los fie-
les con Cristo por medio de la comunién» (Catechismus Ecclesiae Catholicae, n. 1382, https://mercaba.
org/ArTicuLos/E/Euca_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm) (dltima consulta:
28/10/2025).

39 En la Iglesia Primitiva, la Comunién se administraba y recibia ordinariamente bajo las dos especies.
Tal era la prictica mencionada por San Pablo en 1 Cor 11: 28 (https://www.conferenciaepiscopal.es/
biblia/1-corintios/ ) (Gltima consulta: 28/10/2025).

40 «Bonus Dominus dimittere iciunos non vult, ne quis deficiat in via [...] ideo refectio corporis desideratur
[...] ideo qui [..] cum gallo cantavimus, iam domini canamus mysteria, et ad corpus lesu conveniant aquilae
peccatorum ablutione renovata» (ibid., p. 566-567).

[Trad. de la autora].

41 Michele Cutino ha analizado el gallicinium de San Ambrosio y el de Prudencio, realizando una
lectura comparativa para individuar las peculiarides de cada poema. Véase E/ himno Ad galli cantum y la
poesia de la luz de Ambrosio a Prudencio, en Eter divino: Teopoética de la luz y el aire, F. L. Borrego Gallardo
y M. Herrero de Jduregui (eds.), Madrid, Ediciones Universidad San Ddmaso, 2018, pags. 177-196.

42 Vv. 1-4: «Ales diei nuntius / lucem propinquam praecinit; / nos excitatur mentium / iam Christus ad vi-
tam vocat> (Hymnus ad galli cantum, https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p0lo.
html) (tltima consulta: 28/10/2025).

[Trad. de la autora].

43 A propésito de Cristo Luz que renueva las conciencias, Prudencio toma como ejemplo a Pedro, que
pecé durante la noche para después arrepentirse al canto del gallo (ibid., vv. 49-72). En la parte final del
poema (ibid., vv. 97-100) se refuerza el vinculo simbdlico entre el gallo y Cristo Salvacién y Redencién
a través de la siguiente invocacién de la asamblea orante: «Tu, Christe, somnum dissice, / tu rumpe noctis
vincula, / tu solve peccatum vetus / novumque lumen ingere» [Trad. de la autora: Oh Cristo, aleja td el sue-
fio, / rompe tu las cadenas de la noche, / borra td el antiguo pecado / y trae una nueva luz].


https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1350689
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=887909
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=12268
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html

D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 47

alborotan poco antes de que la luz lance sus rayos, figura es de nuestro juez»*.
En la sonoridad de su canto resuena el eco de la «fuerte voz»* divina que se
alzara del trono* cuando todos, vivos y muertos, estén a la espera de recibir
sentencia (vv. 13-16) y los «hijos de las tinieblas» sean segregados de los «hijos
de la luz»*.

En la escena convivial de la leyenda se despliegan todos los valores meta-
foricos que San Ambrosio y Prudencio atribuyen a Cristo gallo mistico. A tal
propésito cabe senalar que estas composiciones eran muy conocidas, ya que
«siguiendo el ejemplo de los dos profetas Moisés y David, la Iglesia Catdlica
Romana introdujo, por tradicién apostdlica, el canto de los himnos en los ofi-
cios divinos»*,

Vemos dos gallitos negros palpitantes de vida erguidos en el mismo plato
donde antes yacian cocinados. Mientras tanto, el corregidor, sentado con sus
comensales, mira a los padres del peregrino que —segun la narracién tradicio-
nal— han ido a su mansién para anunciarle que su hijo se mantiene con vida
en el patibulo tras su vuelta del santuario compostelano (Fig. 7). Antes de que
sucediera el prodigio, el magistrado, entre incrédulo, irdnico y sarcastico, les
habia objetado que el joven estaba tan vivo como las aves que él se disponia a
comer. En el fresco lo vemos extender los indices de las manos —como indi-
cando el origen divino del hecho maravilloso (Fig. 17)— en el momento en que
la voz estentérea del animal suena sobre la mesa como un veredicto esculpato-
rio proclamado desde lo alto, imposible de discutir. La fuerza inherente en el
canto del ave se ofrece al corregidor, y este, como un nuevo Pedro, transforma
su error en virtud®.

44 «Vox ista, qua strepunt aves / stantes sub ipso culmine / paulo ante quam lux emicet, / nostri figura est
iudicis» (ibid.,vv. 13-16).

[Trad. de la autora].

45 «Y vila ciudad santa, la nueva Jerusalén, que descendia del cielo [...] Y of una gran voz desde el trono
que decia: “He aqui la morada de Dios entre los hombres, y morard entre ellos, y ellos serdn su pueblo»

(Ap 21: 2-3, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ ) (dltima consulta: 28/10/2025).

46 «Viun trono blanco y grande, y al que estaba sentado en €l. De su presencia huyeron cielo y tierra, y
no dejaron rastro. Vi a los muertos, pequefios y grandes, de pie ante el trono. Se abrieron los libros y se
abri6 otro libro, el de la vida. Los muertos fueron juzgados segtin sus obras, escritas en los libros [...] Y
si alguien no estaba escrito en el libro de la vida fue arrojado al lago de fuego» (Ap 20: 11-15, https://
www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/ ) (dltima consulta: 28/10/2025).

47 Este contraste se encuentra en la Biblia, especialmente en la Epistola de San Pablo 1 Tes 5: 4-8,
que diferencia a los que viven de acuerdo con la luz (en el dia) de los que se mueven en la oscuridad
(en la noche) ( https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/ ) (dltima consulta:

28/10/2025).
48 Introduzione, en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII ... cit., p. 11.

49 El corregidor se traslada inmediatamente al lugar donde estd el peregrino, y al encontrarlo vivo, orde-
na que lo bajen del patibulo y lo entrega a sus padres. Ante el segundo milagro, revelador de la inocencia
del joven, admite su error judicial, anula la sentencia emitida y condena a la posadera.


https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/

48 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 17. Asis (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Detalle de la escena del milagro del gallo.

Haciendo una lectura integral de los dos paneles, el gallo que «sentencia»,
en conexion simbélico-metaférica con la ciudad alusiva de la Jerusalén celestial

Cabe destacar que en la produccion artistica centrada en el tema de la negacién y arrepentimiento de
San Pedro, el gallo aparece frecuentemente como figura profética o parenética que anuncia el paso de lo
negativo del pecado a lo positivo de la salvacién del Apéstol. En la Plena Edad Media lo encontramos
como tipo iconogréfico de la Gltima cena, por ejemplo en el techo de la Real Colegiata de San Isidoro de
Leoén (s. XI-XII) (https://www.romanicodigital.com/el-romanico/imagenes-romanico/pinturas-mura-
lesde-panteon-real-ultima-cena), ciudad y centro neurilgico en las rutas hacia Santiago. La estudiosa
Maria Rodriguez Velazco explica asi el fenémeno de su introduccién en la representacion del ultimo
banquete del Sefior con los Apéstoles: «En esta pintura se afiade un pormenor muy significativo para
sefialar que en muchos programas decorativos la Ultima Cena adquiere significado pleno en un ciclo
mis amplio de la pasién de Cristo. Nos referimos al gallo, detalle que refiere graficamente las palabras de
Cristo a San Pedro en la Ultima Cena (“Esta noche, antes de que el gallo cante, me negards tres veces”,
Mt 26,34)» ( Tipos iconogrdficos de la Ultima Cena y simbolismo eucaristico en las imdgenes de la Edad Media
milagros, en “Revista Digital de Iconografia Medieval”, 16 (2016), p. 124).

Como simbolo parenético y resurreccional vuelve a aparecer en diferentes épocas y contextos geogréfi-
cos. En L'ultima cena del italiano Francesco Bassano (1586), a poca altura sobre el nivel de la mesa, se
observan tres gallos colgados de un palo como referencia a la triple negacién de Pedro (https://it.wiki-
pedia.org/wiki/Ultima_cena_(Bassano) ). En L'u/tima cena que decora el frontal del ara de la iglesia de
Contra Santa Corona (Vicenza) (mosaico de piedra dura disefiado por Bovio Da Feltre, 1671), el gallo
figura como emblema resurreccional asociado con el pelicano, otro de los animales mds representados en
la simbologia funeraria cristiana. El significado complementario de las dos figuras es evidente: por un
lado, el Sefior ofrece su propio cuerpo y sangre en la eucaristia para alimentarnos y darnos la vida eterna;
y por otro, con su luz, vence las tinieblas del pecado y de la muerte (https://www.ultimacena.afom.it/
vicenza-chiesa-di-santa-corona-tarsia-con-ultima-cena/).



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 49

sugiere la imagen de Cristo cuando aparezca como Juez Supremo en la hora del
Apocalipsis. El animal, al nacer a una nueva vida de resucitado, evoca también
la figura de Jesus levantandose del sepulcro®. El evento divino muestra a todos
los que pecan que siempre se les ofrece la oportunidad de salvarse de la muerte
espiritual, como manifiesta el caso del Justicia.

Asi se muestran las dos connotaciones apocalipticas—judicial y salvifica—,
que reenvian al nivel del sentido anagégico.

Un elemento de interés del fresco es el lugar donde se produce el milagro.

El motivo del gallo que vuelve a la vida en el asador o sobre la mesa para
desmentir actitudes de incredulidad y afirmar la verdad era recurrente ya antes
de su introduccién en la historia del peregrino ahorcado’. En el relato de viaje
de Nompar de Caumont, el episodio ocurre dentro de la chimenea ante los ojos
del juez y de los padres del peregrino; en cambio, en las representaciones picto-
ricas y literarias que empiezan a proliferar posteriormente, el hecho suele suce-
der durante la reunion convivial. El segundo tipo iconografico iba obviamente
en la direccién de potenciar el dramatismo de la escena, siendo el banquete un
lugar de mayor énfasis patémico®® por su ostensividad e interobservabilidad™.

50 Muchos autores de literatura religiosa han asociado el gallo a Cristo Resucitado debido a la creencia
de que la resurreccién tuvo lugar a la hora del Galicinio. Adalbert G. Hamman describe c6mo la iglesia
de Roma celebraba antiguamente el rito de la resurreccién, que empezaba la noche anterior al domin-
go: «[...] El canto del gallo anuncia el nuevo dia, dia de fiesta y dia de alegria. Se rompe el ayuno. La
celebracion de la eucaristia adquiere su sentido pleno de memorial de la muerte y de la resurreccién de
Jesucristo. Nunca los corazones de los cristianos estaban mds ardientes que ese dia, cuando con el alba
volvian a emprender sus quehaceres cotidianos» (La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, Ed.
Palabras, 1985, p. 212).

Siendo ligado a la imagen del sol que vence las tinieblas, el gallo es portador de una simbologia funerario
celeste ascensional. Al romper la noche con su canto, manifiesta el caricter esperanzador de la escato-
logia cristiana donde la muerte coincide con el acceso a una nueva vida, culminante fuera del devenir
mediante la resurreccién de la carne y la comunién eterna de los justos con Dios.

51 En ciertas vernacularizaciones medievales del Evangelio apécrifo de Nicodemo se narra que Judas,
antes de ahorcarse, conversa en casa con su madre, empefiada en asar capones. Desairando las palabras
de la mujer sobre la inminente resurreccién del Sefior, el Iscariote dice que «Jests no puede resucitar mas
de lo que este capén puede cantar». Al instante, el animal se desprende del espetén y empieza a gritar
por toda la casa. Aplicadas a personajes y situaciones diferentes, pero con la misma funcién de desmentir
las actitudes escépticas y afirmar la verdad, las mismas imagenes u otras similares se encuentran en las
baladas inglesas y bretonas de la Baja Edad Media. Sobre estos antecedentes, véase Piccat, M., ar+. cit.,
pags. 304-308.

52 Se emplea el término «patémico» segun el significado que tiene en GREIMAS, A. J.,— FONTANILLE, J.,
Semidtica de las pasiones: de los estados de cosas a los estados de dnimo, México D. F.- Buenos Aires, México
Benemérita Universidad Auténoma de Puebla, Siglo XXI Editores, 2002.

53 Aumentando el nimero de asistentes al milagro, se intensificaba el efecto de las manifestaciones
somdticas que expresaban «pasiones»: atencién, sobresalto, respeto, altivez, crispacién, mofa. Se utiliza el
término «pasién» segun el significado que reviste en ibid.

Sobre los conceptos de ostensividad e interobservabilidad relacionados con las manifestaciones somati-
cas de las «pasiones», Ugo Savardi e Ivana Bianchi comentan: «/a sorpresa é uno dei comportamenti concessi
biologicamente che affermano la priorita del cio che si vede a livello pre-linguistico, quando cioe i conti si fanno
soltanto con lostensivita del dato e la sua interosservabilita (e d’altronde anche gestualmente la sorpresa si



50 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

En el primer plano de la escena merecen mencion dos elementos figurativos:
la vasija y el mono. Distantes y aislados dentro de ella, comparten una relacion
simbdlico-conceptual con los otros signos y significados de la figuraciéon pues
sirven para entender mejor el mensaje moral: el triunfo de la verdad sobre
la falsedad y, por ende, de la justicia. En el lado izquierdo, suspendido en el
aire, reconocemos, gracias al hors-texte®*, el recipiente objeto de la calumnia
de robo, metido a hurtadillas por la posadera dentro de la alforja del pere-
grino (Fig. 18). En el centro, sentado frente a la mesa, se ve un simio con una
especie de fruto en la mano (Fig. 19). Tiene la cabeza girada hacia los padres
del ahorcado, como sorprendido por su discurso, cuya consecuencia sera el
desvelamiento de la mentira de la mujer. Hay que tener en cuenta que en el arte
cristiano a menudo se representa al diablo en forma de mono con una manzana
en la mano o en la boca, en cuanto es el emblema de la caida de Adéan y Eva”
(Figs. 20, 21, 22). Ademis, es imagen del hombre degradado por sus vicios:

En el cristianismo, el mono representa solo los aspectos inicuos de la naturaleza huma-
na: lujuria, fastuosidad, frivolidad, indecencia, codicia, vanidad, malicia, astucia, idola-
tria, alma indolente y perversion de la palabra de Dios. En la Edad Media, Satanis fue
descrito como la simzia Dei, y en el arte cristiano el diablo se representa a menudo como
un mono con una manzana en la boca, emblema de la caida, y el cuerpo encadenado,
simbolo del pecado vencido por la virtud®.

esprime con lo stare ‘a bocca aperta’, puntando lo sguardo e talvolta il dito nella direzione dell'evento che ha
sorpreso e che cosi viene consegnato all’interosservazione; e la verificabilita della realta del fatto e tutto in quel
‘guardal’> (Le questioni dei classici, in Gli errori dello stimolo, a cura di U. Savardi e I. Bianchi, Verona,
Cierre Ed., 1999, p. 161.

[Trad. de la autora: La sorpresa es uno de los comportamientos que se dan biolégicamente, que afirman
la prioridad de lo que se ve a nivel prelingtiistico, es decir, cuando solo se tiene en cuenta la ostensividad
del dato y su interobservabilidad (por otra parte, también gestualmente la sorpresa se expresa con la boca
abierta, dirigiendo la mirada y, a veces, el dedo en direccién al acontecimiento que ha sorprendido y que
asi se entrega a la interobservacion; la verificabilidad de la realidad del hecho esté toda en ese «jmiral»].

54 Elegimos esta definicién para explicar la nocién de hors-fexte: «un espacio imaginario [...] gracias
al cual se estd a la vez dentro y fuera del texto, gracias al cual tiene sentido lo que se lee: este efecto de
hors-texte permite interpretar lo leido, (en su defecto, son necesarias numerosas notas explicativas), y
para cada texto actualiza ciertas referencias y las organiza en sistema» (SPeceL De Cairinos, M.-C.,
La subversion de una escritura: Madame Bovary de Gustave Flaubert, Caracas, Universidad Central de

Venezuela, 2000, p. 153).

55 En la miniatura Addn nombrando a los animales (s. XII) el mono aparece representado con una man-
zana en la mano, imitando anticipadamente el acto que va a causar la caida edénica. Como comenta
Laura Bossi, en el preciso instante en que Adan es investido de una autoridad divina que le da el poder
sobre los animales, el simio estd ahi para recordarle que no es muy diferente de las bestias (véase His-
toria natural del alma, Madrid, Antonio Machado Libros, 2022). La miniatura aparece recogida en el
trabajo de Jurij Pirastu, Metafore, simboli e allegorie della scimmia tra Eti antica e il Medioevo (https://
www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_IEt%C3%A0_anti-
ca_e_il_Medioevoruc-sb-sw=47714338) (dltima consulta: 28/10/2025).

56 «Nel Cristianesimo, la scimmia rappresenta solo gli aspetti iniqui della natura umana: lussuria, fasto,
frivolezza, indecenza, avidita, vanita, malizia, furberia, idolatria, 'anima indolente e il pervertimento della
parola di Dio. Nel Medioevo, Satana fu descritto come la simia Dei, e nell’arte cristiana il diavolo é spesso


https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338

Fig. 18. Asis (Perugia). Oratorio dei Pellegrini. Fig. 19. Asis (Perugia). Oratorio dei Pellegrini.
Detalle de la escena del milagro del gallo. Detalle de la escena del milagro del gallo.

W & ' . \.' @
——‘\‘\j[:)\_\ =
Fig. 23. Alberto Durero, La Virgen y el

Nirio con el mono, hacia 1498.

Fig. 22. Pieter Bruegel el Viejo, Dos monos
encadenados, 1562.



52 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

En la época en que pinta Mezzastris, la iconografia cristiana de la Virgen
con el niflo comienza a incluir también la figura del primate, que, situado a los
pies de Maria, indica la sumisién de la mentira ante el poder de la divinidad.
Un ejemplo representativo es el cuadro Virgen con el nisio y el mono de Alberto
Durero (hacia 1498) (Fig. 23). Manteniendo firme el significado primario, es de
destacar que la simia, habiéndose «convertido en un animal familiar en la vida
europea, desde principios del s. XII simboliza lo exdtico, lo espectacular, y se
mantiene en cautividad por sus bromas»’’ (Fig. 24).

Tratandose de una escena de solaz, podriamos suponer que Mezzastris ha
utilizado el mono para enriquecer el decorado con un elemento curioso y di-
vertido. En realidad, el modo en que lo retrata alude a su valor demonfaco:
tiene como atributos la manzana edénica y un collar con argolla del que pende
una cuerdecita, simbolo de su sometimiento. Para evidenciar la relacién causal
existente entra el animal y la vasija, el artista los pinta con los mismos colores y
matices. En contraste con los signos evocadores de la escatologia de la gloria,
el primate encarna el mal metafisico y moral, cuyo fin es destruir los planes
salvificos de Dios y llevar al hombre al infierno. Esta hipdtesis queda reforzada
en el personaje del nifio [inocencia] con la espada en la mano colocado entre la
vasija/mujer y el mono/diablo, interpretable como emblema de la justa justicia
que pone fin a la arbitrariedad del juez (Fig. 25).

Al lector provisto de saber enciclopédico y conocimientos del co-texto’, el
sentido literal de la figuracion de Asis posibilita las tres representaciones men-
tales y modelos de significados ilustrados, que los biblistas medievales reunian
bajo la definicién «sentido espiritual del texto»”.

A modo de conclusién: la representacion de Asis, al igual que otras, no
incluye la escena final con la sentencia que decreta la liberacion del inocente y
el castigo de la culpable, pero al creyente que conoce la trama no le es dificil
entender la interaccion entre la Ley divina y el derecho humano con sus limita-
ciones, clave para captar el enfoque moral de la leyenda. Los roles patémicos®
que desenvuelven los actantes sorprendidos por el misterio lo invitan a reflexio-
nar sobre las acciones de deshonestidad, venganza y arbitrariedad, a valorar el

raffigurato come una scimmia con una mela nella bocca, emblema della caduta, e il corpo in catene, simbolo del
peccato sconfitto dalla virti» (Dizionario dei simboli, a cura di M. Eliade e I. P. Couliano, Milano, Jaca
Book, 2017, 5.2.).

[Trad. de la autora].

57 «fin dall’inizio del XII secolo, diventata un animale familiare nella vita europea, simboleggia l'esotico, lo
spettacolare, viene tenuta in cattivati per i suoi scherzi» (Ucucciont, A., Salomone ¢ la regina di Saba: la
pittura di cassone a Ferrara, Ferrara, G. Corbo Ed., 1988, p. 44).

[Trad. de la autora].

58 «[...] zona de mediaciones entre texto y extratexto» (SPECEL DE CHiriNos, M.-C., 0é. cit., p. 153).

59 Véase la nota 19.

60 Véase la nota 52.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 53

Fig. 24. Anonimo ferrarese, L'incontro di Salo-

mone con la regina di Saba, 1473. Fig. 25. Asis (Perugia). Oratorio dei
Pellegrini. Detalle de la escena del
milagro del gallo.

arrepentimiento tras el pecado, la recompensa al sufrimiento del justo, el amor
misericordioso de Dios.

Nuestra interpretacion cobra impulso con la lectura de los comentarios de
la Biblia y de las obras de San Ambrosio y Prudencio; ademis, tiene en cuenta
la visién de la moderna teologia segiin la cual la hermenéutica de los textos de
la tradicion de la fe debe entrar en correlacion con la experiencia humana del
contexto histérico contemporineo, suscitando una interpretacion creativa. De
este modo el mensaje cristiano transmitido por la tradicién es actualizado sin
cesar, de forma viva. De hecho, uno de los retos clave que se pone la teologia
de hoy es mantener «la actitud profética»®!, consistente en

61 VELez Caro, O. C., El método teoldgico. Fundamentos, especializaciones, enfoques, Bogotd, Ed. Pontifi-
cia Universidad Javeriana, 2008, p. 54.



54

ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

«anunciar los cielos nuevos y la tierra nueva» (Ap. 21: 1) que hagan posible que el ser
humano armonice su relacién con el cosmos, consigo mismo, con los otros y con Dios,
en todas sus dimensiones: econdmica, genérica, cultural, generacional®.

Al hilo de este paradigma, la interpretacion escatoldgico-judicial que pro-

yecta el mundo textual de Mezzastris hacia un horizonte de sentido® esperan-
zador, se alinea a la perspectiva hermenéutica sobre el juicio final expuesta
recientemente por el tedlogo don Luigi Giussani:

Cada accién conlleva un juicio [...]. Cada accién y cada momento anticipan en el tiem-
po el juicio final [...]. Todos nuestros actos ponen de manifiesto un juicio, porque en
cada uno de ellos se anticipa el juicio final, la luz que lo iluminara todo cuando Cristo
vuelva [...]. El dolor de contricién aparta [el] «infierno», porque la contricién tiene el
poder para convertir incluso un acto injusto, un acto que en si es un «mal», en dolor
y deseo de que él venga [...]. Al final el juicio sera sobre la caridad, sobre la comunién
y, al mismo tiempo, sobre el testimonio [... ] en favor de Cristo. Esta claro que sobre
esto se nos juzgard, porque el juicio final tiene a Cristo como criterio y contenido; no
simples normas o leyes, sino un hecho viviente que acontecié en la historia y ha entrado
en nuestra vida; nos ha incorporado a él e insertado en la comunién de la Iglesia®.

Asi pues, el milagro de Santiago, la horca y el gallo pintado por Mezzastris

tiene valor no solo por la calidad estética y la originalidad del programa icono-
grafico, sino por su estimulante actualidad «profética».

62 Ibid., p.61.

63 Sinnhorizon: expresién forjada por Hans-Georg Gadamer. La hermenéutica del filésofo aleman ha
proporcionado herramientas para entender cémo se construye el significado en el dmbito teolégico,
donde los textos sagrados y la tradicién juegan un papel central.

64 Grussant, L., La inminencia de su venida, en La familiaridad con Cristo: Meditaciones sobre el Ario
Litirgico, Madrid, Ed. Encuentro, 2014, pdgs. 20-21y p. 25.



D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 55

Bibliografia

Bosst, L., Historia natural del alyma, Madrid, Antonio Machado Libros, 2022.
Catechismus Ecclesiae Catholicae, https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA

_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm (dltima consulta:
28/10/202).

Caucct VON SAUCKEN, J., Miracolo del pellegrino impiccato e del gallo nell’ Ora-
torio dei Pellegrini di Assisi (Perugia), ficha descriptiva, en CAUCCI VON
SAUCKEN, P. — ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante
delle opere d’arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Composte-
llane-Centro Italiano Studi Compostellani, 2021, p. 138.

IDEM, Miracolo del pellegrino impiccato nella vetrata della chiesa bastilicale di San
Domenico di Perugia, ficha descriptiva, en CAUCCI VON SAUCKEN, P. -
ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in
Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Centro Italiano
Studi Compostellani, 2021, p. 140.

IpEM, I/ sermone Veneranda Dies del Liber Sancti Jacobi. Senso e valore del pelle-
grinaggio compostellano, Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2001.

Caucct VON SAUCKEN, P., Introduzione, en Caucct VON SAUCKEN, P. — ARLO-
TTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle opere d’arte in Italia,
Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Centro Italiano Studi
Compostellani, 2021, pags. 7-24.

IDEM, La via dei cavalieri e dei pellegrini nell’ Umbria medievale, en «Composte-
llaw, 23 (1997), pags. 40-51.

CauMONT, N. DE, Voyage d’oultremer en Jherusalem par le seigneur de Caumont,
l'an MCCCC XVIII. Publié pour la premiére fois d’aprés le ms. Britannique,
par le marquis de la Grange, Paris, Aug. Aubry, 1858.

Cenc, C., Documentazione di vita assisana, 1300-1530, Grottaferrata, Ed.
Colleggi S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1975.

CutiNo, M., El himno Ad galli cantum vy la poesia de la luz de Ambrosio a Pru-
dencio, en Eter divino: Teopoética de la luz y el aire, F. L. Borrego Gallardo y
M. Herrero de Jauregui (eds.), Madrid, Ediciones Universidad San Damaso,
2018, pags. 177-196.

DELEUZE, G., Francis Bacon: Légica de la Sensacion, trad. de 1. Herrera, Madrid,
Ed. Arena, 2009.


https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://mercaba.org/ARTICULOS/E/EUCA_01/tema_9_la_eucaristia_banquete_de_la_comunion.htm
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6660139
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1350689
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=887909
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=12268

56 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

DELUMEAU, J., Préface, en VAN DER MEER, F., ’Apocalypse dans ['art, Anvers,
Fonds Mercator, 1978, pags. 7-10.

Dizionario det simboli, a cura di M. Eliade e I. P. Couliano, Milano, Jaca Book,
2017.

Dizionario dell’ Occidente medievale. Temi e percorsi, a cura di]. Le Goff e ].-C.
Schmitt, t.1, Torino, Einaudi, 2003-2004.

GawMBINI, D., Una cittd, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di
un quadro di civilta europea a Perugia. Apparato iconografico con note. 11
PARTE, en “Compostellanum”, 3-4 (2019), pags. 509-554.

IpEM, Una cittda, un rione, la sua strada compostellana. Ricostruzione di un qua-
dro di civilta europea a Perugia, en “Compostellanum”, 3-4 (2018), pags.
537-564.

GARCIA SERRANO, P., Los tres conceptos del Apdstol Santiago, en “Lucero”, 1
(1990), pags. 10-16.

G1ussaNt, L., La inminencia de su venida, en La familiaridad con Cristo: Medi-
taciones sobre el Ao Litiirgico, Madrid, Ed. Encuentro, 2014, pags 13-26.

GREIMAS, A. J. — FONTANILLE, J., Sewzidtica de las pasiones: de los estados de co-

sas a los estados de dnimo, México D. F.- Buenos Aires, México Benemérita
Universidad Auténoma de Puebla, Siglo XXI Editores, 2002.

Hamman, A. G., La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, Ed. Pala-
bras, 1985.

Introduzione, en Inni sacri giusta il breviario di papa Urbano VIII. Traduzione
dal latino de’ signori R. de Fusco, A. Lenci e A. Mazzarotta, t. I, Napoli,
tipografia di Gennaro Palma, 1837, pags. 9-12.

LE GOFF, ., Diccionario razonado del Occidente medieval, Madrid, Akal, 2003.

LEON AZCARATE, J. L. DE, La muerte y su imaginario en la historia de las religio-
nes, Bilbao, Universidad de Deusto, 2007.

Liber Sancti lacobi Cédex Calixtinus, trad. de A. Moralejo, C. Torres y J. Feo
(1951). Dirigida, prologada y anotada por A. Moralejo (1951). Con notas
aumentadas por J. J. Moralejo y M*. J. Garcia Blanco (2004). Nueva edicion
actualizada por M". J. Garcia Blanco, Santiago de Compostela, Xunta de
Galicia, 2014.

Libro de Ezequiel, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/ (tlti-
ma consulta: 28/10/2025).


https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/ezequiel/

D. Gambini | La rappresentazione del miracolo dell impiccato e del gallo 57

Libro de Malaquias, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
(Gltima consulta: 28/10/2025).

LoMBARDI SATRIANI, L. M. — MELIGRANA, M., Il ponte di San Giacomo: l'ideologia
della morte nella societa contadina del Sud, Milano, Rizzoli, 1996.

LuncHr, E. — Benazzi, G., Pierantonio Mezzastris. Pittore a Foligno nella secon-
da meta del Quattrocento, Foligno, Ass. Orfini Numeister, 2006.

MeLont, P. L., Appunti sulla Peregrinatio Jacobea in Umbria, en 1l pellegrina-
ggio a Santiago de Compostela e la letteratura jacopea. Atti del Convegno
internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settembre 1983), a cura di G. Sca-
lia, Perugia, Ed. Universita degli Studi di Perugia-Centro Italiano di Studi
Compostellani, 1985, pags. 171-197.

Piccat, M., I miracolo jacopeo del pellegrino impiccato. Riscontri tra narrazione
e figurazione, en Il pellegrinaggio a Santiago de Compostela e la letteratura
jacopea. Atti del Convegno internazionale di studi (Perugia 23-24-25 settem-
bre 1983), a cura di G. Scalia, Perugia, Ed. Universita degli Studi di Peru-
gia-Centro Italiano di Studi Compostellani, 1985, pags. 287-310.

PiNtus, G. M., Storia di un simbolo: il gallo, en “Sandalion”, 8-9 (1985-86 publ.
1986), pags. 243-267.

P1rASTU, ., Metafore, simboli e allegorie della scimmiatral Eta antica e il Medioevo,
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_de-
lla_scimmia_tra_lEt%C3 % A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
(Gltima consulta: 28/10/2025).

PRUDENTIUS, Hymnus ad galli cantum, https://ccel.org/ccel/prudentius/cathi-
merinon/cathimerinon.p0lo.html (Gltima consulta: 28/10/2025).

RAEZ PADILLA, ., Manual de simbologia: Tierra, agua, aire y fuego, Oviedo, Sep-
tem Ediciones, 2015.

RoDRIGUEZ VELASCO, M., Tipos iconogrificos de la Ultima Cena y simbolismo eu-

caristico en las imdgenes de la Edad Media, en “Revista Digital de Iconografia
Medieval”, 16 (2016), pags. 119-142.

Salmos, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/ (Gltima consulta:
28/10/2025).

SAN JuaN, Apocalipsis, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalip-
sis/ (Gltima consulta: 28/10/2025).

IpEM, Evangelio, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/ (dltima con-
sulta: 28/10/2025).


https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/malaquias/
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://www.academia.edu/105143394/Metafore_simboli_e_allegorie_della_scimmia_tra_lEt%C3%A0_antica_e_il_Medioevo?uc-sb-sw=47714338
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://ccel.org/ccel/prudentius/cathimerinon/cathimerinon.p01o.html
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/salmos/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/apocalipsis/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/juan/

58 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

SAN PaBLO, 1 Corintios, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corin-
tios/ (Gltima consulta: 28/10/2025).

IpeEM, 1 Tesalonicenses, https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-te-
salonicenses/ (Gltima consulta: 28/10/2025).

SANT’ AMBROGIO, Aeterne Rerum Conditor, en Inni sacri giusta il breviario di
papa Urbano VIII. Traduzione dal latino de’ signori R. de Fusco, A. Lenci e
A. Mazzarotta, t. I, Napoli, tipografia di Gennaro Palma, 1837.

IpEM, L’ Esamerone ossia Dell’origine e natura delle cose, testo con introduzio-
ni, versione e commento di Mons. Dr. E. Pasteris, Torino, Societa Editrice
Internazionale, 1937.

SANTANICCHIA, M., Mzracolo del pellegrino impiccato e del gallo nella Chiesa di
San Giacomo in Poreta di Spoleto (Perugia), ficha descriptiva, en CAucct VoN
SAUCKEN, P. — ARLOTTA, G., San Giacomo, la forca e il gallo. Atlante delle ope-
re d'arte in Italia, Pomigliano d’Arco-Perugia, Edizioni Compostellane-Cen-
tro Italiano Studi Compostellani, 2021, p. 144.

SANTO TomAs DE AQUINO, Summa Theologiae, https://www.documentacatho-
licaomnia.eu/03d/1225-1274,_Thomas_Aquinas,_Summa_Theologiae,_
ES.pdf (dltima consulta: 28/10/2025).

SavARDI, U. — BiaNcHl, 1., Le guestioni dei classici, in U. Savardi e 1. Bianchi (a
cura di), Gz Errori dello Stimolo, Verona, CIERRE Ed., 1999, pags. 131-
168.

SENSI, M., Pellegrini dell’ Arcangelo Michele e santuari garganici ‘ad instar’ lun-
20 la dorsale appenninica umbro-marchigiana, en “Compostella”, 27 (2000),
pags. 19-50.

SPECEL DE CHIRINOS, M.-C., La subversion de una escritura: Madame Bovary de
Gustave Flaubert, Caracas, Universidad Central de Venezuela, 2000.

Ucucciont, A., Salomone e la regina di Saba: la pittura di cassone a Ferrara,
Ferrara, G. Corbo Ed., 1988.

VELEZ CARO, O. C., El método teolégico. Fundamentos, especializaciones, enfo-
ques, Bogota, Ed. Pontificia Universidad Javeriana, 2008.

ViviaNo, P. A., Los sentidos de la Sagrada Escritura, https://www.usccb.org/bi-
ble/national-bible-week/upload/viviano-senses-scripture-sp.pdf, pigs. 1-4
(tltima consulta: 28/10/2025).


https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/1-corintios/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/
https://www.conferenciaepiscopal.es/biblia/biblia-tesalonicenses/

Prospettive future per la
valorizzazione degli itinerari
culturali: il ruolo dell’Intelligenza
Artificiale

Sara Ferretti
Universita degli Studi di Perugia (Italia)




Abstract

Il contributo si inserisce nel dibattito sulla sostenibili-
ta culturale, affrontando la tutela del patrimonio sto-
rico-artistico e la valorizzazione dell’identita culturale
nelle sue dimensioni linguistiche, religiose, simboliche
e immateriali. In risposta alla crescente erosione del
patrimonio materiale e ai processi di overtourism e
spopolamento dei piccoli borghi, il lavoro propone una
ricognizione dell’eredita artistica e iconografica della
dorsale appenninica umbra. Lindagine analizza testi-
monianze conservate in siti religiosi e museali dei cen-
tri interni, con l'obiettivo di ricostruire itinerari tematici
intra- e interregionali, in particolare legati alla santita
femminile e al martirio, valorizzando anche il patrimo-
nio immateriale costituito da leggende, rituali e tradizio-
ni popolari. La metodologja integra ricerca storico-ar-
tistica, documentazione fotografica e strumenti digitali
basati su intelligenza artificiale orientati alla fruizione
ampliata e alla mediazione culturale. Il progetto preve-
de lo sviluppo di un agente artificiale specializzato nella
narrazione visuale e semantica del patrimonio locale,
volto a rafforzare processi sostenibili di trasmissione
culturale intergenerazionale.

Parole chiave: sostenibilita culturale; patrimonio stori-
co-artistico; IA.

This paper addresses cultural sustainability through
the safeguarding of historical-artistic heritage and
the enhancement of cultural identity in its linguistic,
religious, symbolic, and intangible dimensions. In
response to heritage erosion, overtourism, and the
marginalization of small villages, the study surveys the
artistic and iconographic heritage of the Umbrian Apen-
nine ridge. The research examines evidence preserved
in religious and museum sites of inland settlements to
reconstruct intra- and interregional thematic itinerar-
ies, especially related to female sanctity and martyr-
dom, while valuing intangible heritage such as legends,
ritual practices, and popular traditions. The methodolo-
gy combines art-historical research, photographic doc-
umentation, and Al-based digital tools fostering acces-
sibility and cultural mediation. The project includes the
development of an artificial agent specialized in visual
and semantic storytelling to promote sustainable inter-
generational cultural transmission.

Keywords: cultural sustainability; heritage; Al.

El trabajo aborda la sostenibilidad cultural mediante
el analisis de la proteccién del patrimonio histérico-ar-
tistico y de la identidad cultural en sus dimensiones
linglisticas, religiosas, simbdlicas e inmateriales.
Frente a la erosion del patrimonio material, el over-
tourism y la marginacion de los pequefos pueblos, el
estudio analiza el patrimonio artistico e iconografico
de la cordillera apeninica umbra. La investigacion
examina testimonios conservados en espacios reli-
giosos y museales de los pueblos del interior para re-
construir itinerarios tematicos intra e interregionales,
especialmente sobre santidad femenina y martirio,
valorando ademas el patrimonio inmaterial vinculado

Sara Ferretti, Universita degli Studi di Perugia, Italy

a leyendas, rituales y tradiciones populares. La me-
todologia combina investigacion histérico-artistica,
documentacion fotografica y herramientas digitales
basadas en IA orientadas a la accesibilidad y la me-
diacion cultural. El proyecto prevé un agente artificial
especializado en la narracién visual y semantica del
patrimonio local, para fortalecer procesos sostenibles
de transmision cultural intergeneracional.

Palabras clave: sostenibilidad cultural; patrimonio; IA.

Sara Ferretti (Fabriano, 16/01/1980) & dottoranda in
Storia, Arti e Linguaggi nell’Europa Antica e Moderna
all’Universita degli Studi di Perugia. Laureata in Con-
servazione dei Beni Culturali (2004, 110 e lode), &
guida turistica abilitata in francese e inglese dal 2011.
Nel 2015 consegue la Laurea in Scienze della Forma-
zione Primaria (106/110) e nel 2018 diventa docente
di ruolo nella scuola primaria tramite concorso. Nel
2023 ottiene la Specializzazione in Beni Storico-Artisti-
¢i (50/50 e lode). Dal 2023 svolge ricerca sul progetto
Arte, cultura, tradizione: valorizzazione sostenibile dei
borghi della Dorsale Appenninica Umbra (L-ART/04).
Nel 2024 consegue I'abilitazione alle discipline lette-
rarie nella scuola secondaria superiore. | suoi interessi
includono iconografia dei santi, didattica della storia
dell’arte, educazione al patrimonio materiale e immate-
riale, digitalizzazione del patrimonio culturale.

Sara Ferretti (born in Fabriano, Italy, 16/01/1980)
is a PhD Candidate in History, Arts and Languages in
Ancient and Modern Europe at the University of Peru-
gia. She holds a BA in Cultural Heritage Conservation
(2004, full honours) and a national license as a Tourist
Guide in French and English (2011). She earned a de-
gree in Primary Education Sciences in 2015 and has
been a tenured primary school teacher since 2018. In
2023 she completed a Specialization in Historical-Ar-
tistic Heritage (full honours). Her PhD research focuses
on Art, Culture and Tradition: Sustainable Enhance-
ment of the Villages of the Umbrian Apennine Ridge
(L-ART/04). Research interests: iconography of saints,
art history education, heritage education and digital
cultural heritage.

Sara Ferretti (Fabriano, Italia, 16/01/1980) es docto-
randa en Historia, Artes y Lenguajes en la Europa Anti-
gua y Moderna en la Universidad de Perugia. Titulada
en Conservacion de Bienes Culturales (2004, con ho-
nores), obtuvo en 2011 la habilitacién nacional como
guia turistica en francés e inglés. Desde 2018 es do-
cente titular en educacién primaria; en 2023 obtuvo
la especializacién en Bienes Histoérico-Artisticos. Su
investigacion doctoral aborda la valorizacién sosteni-
ble de los pueblos de la Dorsal Apeninica de Umbria.
Intereses: iconografia de santos, didactica del arte,
educacioén patrimonial y digitalizacion cultural.

Sara Ferretti © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.560



Introduzione

Nel panorama contemporaneo, segnato da un progressivo deterioramento
del patrimonio culturale materiale, si impone una riflessione sul rapporto tra
fruizione e usura dei beni culturali, fenomeno che trova un chiaro paralle-
lo nei processi di erosione ambientale. A questa dinamica si affiancano due
tendenze divergenti: da un lato, 'eccessiva concentrazione turistica su luo-
ghi simbolici di alta visibilita, come Assisi, che produce forme di overtouri-
sm; dall’altro, la marginalizzazione dei piccoli borghi e dei cammini storici
che li collegano, depositari di una ricca ma spesso trascurata trama culturale.
Il progetto proposto si propone di riequilibrare tale asimmetria attraverso la
valorizzazione dei cammini e dei percorsi tematici della Valnerina e della dorsa-
le appenninica umbra, in un’ottica di sostenibilita, accessibilita e rigenerazione
territoriale. L'indagine sistematica del patrimonio culturale integrato — com-
prendente elementi storici, religiosi, iconografici, architettonici ed economici
— ¢ supportata dallo sviluppo di un agente artificiale specializzato in storia
dell’arte locale. Questa tecnologia, concepita come strumento educativo e di-
vulgativo, mira a rendere fruibili in modo innovativo e partecipativo i patri-
moni culturali meno esposti alla narrazione turistica dominante, rafforzando
la consapevolezza collettiva e promuovendo una nuova cultura del cammino,
inteso come esperienza di conoscenza e cura del territorio.

I cammini religiosi e culturali: tra storia, patrimonio e sviluppo territoriale

I cammini, o itinerari turistico-culturali, costituiscono una delle forme piu
complesse e stratificate di viaggio esperienziale. Le loro origini affondano nel
Medioevo, periodo in cui i pellegrinaggi verso luoghi sacri rappresentavano
percorsi sia fisici sia spirituali, finalizzati al rinnovamento interiore e alla ri-
conciliazione attraverso la fatica del cammino. Il pellegrino, figura archetipica
del viandante, esprimeva un modello di mobilita basato prevalentemente su
motivazioni devozionali, votive o penitenziali, ma carico di valenze e risvolti
socioculturali, economici e politici per i contatti e le relazioni che si tessevano
con comunita e territori nuovi.

1 E indubitabile che i grandi pellegrinaggi nellecumene medievale hanno dato un contributo fonda-
mentale alla costruzione di uno spazio in cui fede cristiana, cultura, diffusione delle idee, delle conoscen-
ze e dei saperi tecnici si sono intrecciate facendo fiorire I'identita del continente europeo (cfr. L’ Europa
del pellegrinaggio, Rimini, Il Cerchio, 1998; A4. V'V, Peregrino, ruta y meta en las peregrinationes maiores,
Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 2012; AA. VV., De peregrinatione, Pomigliano D’Arco,
Edizioni Compostellane-Centro Italiano di Studi Compostellani, 2016; Carbini, F. - Russo, L., Homo
viator. 1] pellegrinaggio medievale, Viareggio, La Vela, 2019).



62 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Ancora oggi, nonostante le trasformazioni storiche, questa matrice resta ri-
conoscibile e conferisce ai cammini un’aura di autenticita che li distingue dalle
altre forme di turismo. Con il passare dei secoli, le motivazioni dei cammina-
tori si sono ampliate, includendo finalita culturali, naturalistiche e identitarie.
Il cammino si & cosi trasformato in una pratica ibrida, in cui il viaggio lento,
la contemplazione del paesaggio e I'incontro con le comunita locali generano
un’esperienza unica, sempre piu ricercata da chi intende allontanarsi dai ritmi
accelerati e standardizzati del turismo di massa. In questo contesto, la lentezza,
la sostenibilita e 'inclusione emergono come tratti distintivi di un modello in
cui la mobilita dolce non ¢ soltanto un mezzo di spostamento, ma uno strumen-
to di rigenerazione personale e territoriale?.

Il riconoscimento istituzionale di questa dimensione si & consolidato a parti-
re dalla Dichiarazione di Santiago de Compostela del 1987, attraverso la quale
il Consiglio d’Europa ha istituito il programma degli Itinerari culturali. Tale
iniziativa ha attribuito ai cammini un ruolo centrale nelle politiche culturali
europee, sottolineandone la capacita di promuovere il dialogo interculturale
e di rafforzare la diversita come valore fondativo del progetto europeo. Da
allora, i cammini non sono pit concepiti unicamente come percorsi geografici,
ma come veri e propri crocevia di culture, memorie e patrimoni materiali e
immateriali’.

In Italia, questa prospettiva si ¢ intrecciata con I’esigenza di valorizzare un
patrimonio diffuso di borghi, paesaggi e beni culturali, spesso localizzati in aree
interne. Il territorio italiano rappresenta un terreno particolarmente fertile, sia
per la ricchezza del patrimonio diffuso sia per la presenza di itinerari che coniu-
gano spiritualita, cultura e paesaggio. Tra questi, il Cammino di San Benedetto,
che attraversa luoghi simbolo della spiritualita benedettina; il Cammino di San
Francesco, che segue le tracce del poverello d’Assisi attraverso eremi, abbazie
e borghi storici; e il Cammino delle Rose, che da Montefalco conduce a Cascia
attraversando le suggestive tappe della Valnerina, offrono esempi concreti di
come la dimensione religiosa e quella culturale possano integrarsi nella valo-
rizzazione dei territori. Questi percorsi non solo custodiscono la memoria di
santi e tradizioni radicate, ma rappresentano anche un’occasione di sviluppo
per comunita collocate in aree interne, restituendo vitalita a contesti altrimenti
marginalizzati.

Negli ultimi anni, le istituzioni nazionali hanno riconosciuto nei cammini
un potenziale strategico, coerente con le politiche di rigenerazione territoriale
e di promozione turistica sostenibile. A tal fine, il Piano Nazionale di Ripresa e

2 Santos Sorra, X. M., E/ Camino de Santiago: turistas y peregrinos hacia Compostela, in «Cuadernos de
turismo», 18 (2006), pp. 136-137.

3 CiccHETTI, A. (2025). I cammini (religiosi), uno strumento di valorizzazione territoriale. Aedon, (1).



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali 63

Resilienza (PNRR), nella Missione 1 dedicata a cultura e turismo, evidenzia la
necessita di migliorare 'accessibilita e la fruibilita dei siti culturali, promuoven-
do al contempo pratiche innovative e digitali per la valorizzazione dei territori.
In linea con tali indicazioni si colloca il recente Ddl Cammini d’Italia*, che de-
finisce questi percorsi come itinerari di rilievo europeo, nazionale o regionale,
con una triplice finalita: favorire la fruizione lenta del patrimonio naturale e
culturale, valorizzare attrattori storici, artistici e spirituali, e stimolare lo svi-
luppo economico e sociale delle aree coinvolte. Questo quadro normativo e
programmatico conferma come i cammini religiosi possano configurarsi come
strumenti privilegiati per coniugare identita spirituale e innovazione, rispon-
dendo alle esigenze dei pellegrini e alle necessita di sviluppo dei territori. Essi
rappresentano un laboratorio di politiche integrate, in cui sostenibilita, acces-
sibilita, digitalizzazione e inclusione si intrecciano con la riscoperta delle radici
culturali e devozionali’. La sfida consiste nel progettare modelli di governance
capaci di mettere a sistema comunita locali, istituzioni civili ed ecclesiastiche e
attori privati, cosi da costruire un’offerta turistica che non snaturi 'essenza del
cammino, ma ne amplifichi la portata culturale, sociale ed economica.

In tale prospettiva, il cammino religioso si configura come un vero e proprio
“incubatore di futuro”, capace di unire la dimensione spirituale con la proget-
tazione territoriale e di promuovere forme di turismo esperienziale e innova-
tive, radicate nella tradizione ma orientate alle sfide del presente e del futuro.

1] percorso micaelico in Umbria

Il culto di San Michele Arcangelo in Italia e in particolare nell’ Umbria me-
dievale si configura come uno dei fenomeni religiosi pit rilevanti del Medioevo
europeo, tanto per la sua dimensione devozionale quanto per le implicazioni
culturali, sociali ed economiche. La sua diffusione ¢ attestata da una pluralita di
fonti che intrecciano narrazione agiografica, documentazione storica e testimo-
nianze archeologiche. Gia Jacopo da Varazze, nella Legenda Aurea composta
intorno al 1260, ricorda i tre grandi poli delle apparizioni micaeliche in Occi-
dente — Monte Sant’Angelo sul Gargano, Castel Sant’Angelo a Roma e Mont
Saint-Michel in Normandia — descrivendo come tali eventi avessero sancito
la nascita di luoghi di culto di straordinaria influenza. A partire dal santuario
garganico, fondato secondo la tradizione dopo le epifanie del 490 e del 650, si

4 DDL Cammini d’Ttalia (AC 1805) & stato approvato dal Senato della Repubblica il 26 marzo 2024
ed ¢ attualmente allesame della Camera dei deputati.

5 CHizzonrT! A., & GIANFREDA A. (2020). I/ turismo religioso: nuove dimensioni per la valorizzazione
del patrimonio culturale. Aedon, (2).



64 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

sviluppo una rete di santuari “ad instar”, ossia costruiti sul modello del proto-
tipo pugliese, spesso in grotte naturali, dotate di sorgenti o infiltrazioni d’acqua
considerate taumaturgiche. Questo schema, attestato anche in Asia Minore con
il santuario di Khonai, fu assunto come norma canonica per la dedicazione dei
santuari micaelici, come riferisce lo scrittore del XII secolo Beleth. In Italia,
dopo 'adozione di San Michele come protettore da parte dei Longobardi, il
culto assunse una valenza identitaria e politica, legata al processo di cristianiz-
zazione di popolazioni di origine germanica®. Paolo Diacono, nella Historia
Langobardorum, sottolinea come la figura dell’Arcangelo evocasse in loro le
qualita di Wodan, dio supremo della guerra e dei guerrieri, secondo un criterio
di inculturazione che non cancellava ma rigenerava I’eredita mitica pagana ar-
monizzandola con il patrimonio di figure, simboli spirituali e di nozioni dottri-
nali della religione cristiana. La sacralita del Gargano si diffuse cosi attraverso
pellegrinaggi e transfert di reliquie, memoriali tangibili per connettersi con la
grazia divina e chiedere I'intercessione dei santi visitati (nello specifico, pietre
ed acque), riproduzione/reiterazione di modelli architettonici del Locus San-
ctus, dando vita a un paesaggio sacro che univa i due estremi d’Europa: Mont
Saint-Michel in Normandia e Monte Sant’ Angelo in Puglia, lungo le cosiddette
Vie dell’Angelo’. In questo quadro, I'Umbria rappresenta un tassello di par-
ticolare interesse. La regione, caratterizzata da un’economia silvo-pastorale e
dalla pratica della transumanza, costituiva un punto di passaggio fondamentale
lungo i percorsi che collegavano il centro Italia con la Puglia. Le greggi umbre,
spostandosi dai pascoli montani verso il Tavoliere delle Puglie o I’ Agro romano,
percorrevano le grandi strade consolari — Cassia, Amerina, Flaminia, Salaria,
Tiburtina — che vennero progressivamente arricchite da santuari micaelici posti
in grotte naturali, a presidio dei luoghi di sosta e delle aree di pascolo. Tali luo-
ghi, spesso gia utilizzati come rifugi o come sedi di culti pagani, furono “esau-
gurati” e dedicati all’Arcangelo, seguendo il modello garganico e ponendosi in
continuita con la funzione di Michele come vincitore del drago, figura allego-
rica delle forze ctonie e idolatriche. In epoca feudale, questi santuari furono in
seguito affidati a eremiti che li custodivano e li officiavano in determinati giorni
dell’anno, prolungandone la vitalita religiosa e inserendoli in reti devozionali
pit ampie®, L'Umbria, pur non essendo toccata direttamente dalla via Franci-

6 Sens1, M. (1999). La francigena via dell’Angelo. In P. Caucci von Sauken (a cura di), Francigena: santi,
cavalieri, pellegrini (pp. 167-210). Milano: Electa.

7 BarrtoLl LANGELT A., Lorganizzazione territoriale della Chiesa nell’Umbria, in Orientamenti di una
regione attraverso i secoli, Atti del X Convegno di Studi umbri (Gubbio 23-26 maggio 1976), Spoleto,
1976. Paoli E., Questioni di agiografia montelucana, in Monteluco ¢ i monti sacri. Atti dell'incontro di stu-
dio (Spoleto 30 settembre — 2 ottobre 1993), Spoleto, 1994.

8 Sensi, M. (2014). Santuari e pellegrini lungo le Vie dell’Angelo». Storie sommerse del culto micaelico.
Roma. Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, 2014.



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali 65

gena, fu attraversata da varianti itinerarie attestate dagli Annales Stadenses e
dall’lter de Londinio in Terram Sanctam di Matthew Paris (1253), che racco-
mandavano un percorso alternativo passando per Perugia, Assisi e Foligno, per
poi congiungersi con la Flaminia. Se la tomba di San Francesco giustificava tale
deviazione, ¢ evidente che anche la presenza dei santuari micaelici del Reatino,
come quello del Monte Tancia e quello di Morro Reatino, contribuiva a rende-
re attraente questo tracciato. Non a caso, tali luoghi erano strettamente legati
a grandi abbazie come Farfa e San Salvatore Maggiore, che ne rafforzavano
il ruolo devozionale e ne assicuravano il presidio spirituale. Il pellegrinaggio
garganico, radicato in Umbria ancora nel Tre e Quattrocento come attestano i
documenti notarili (esemplare il viaggio di Raniero, monaco di Sant’Apollinare
nel Sambro, diocesi di Assisi), era cosi alimentato da una duplice matrice: da
un lato la tradizione pastorale, dall’altro la mobilita devozionale che faceva di
Roma e del Gargano due poli imprescindibili di una medesima geografia sacra.
Con la crescita del pellegrinaggio francescano e, successivamente, la diffusione
del culto lauretano, la rete viaria umbra subi una trasformazione significativa,
ma i santuari micaelici continuarono a costituire punti di riferimento spirituale,
spesso obliterati o riadattati, talvolta intitolati alla Vergine Maria in continuita
simbolica con la lotta contro il drago narrata nell’Apocalisse (Ap 12). In questo
contesto storico, il cammino micaelico umbro appare oggi un patrimonio reli-
gioso e culturale di straordinaria potenzialita, non solo per la ricerca storico-ar-
tistica, ma anche per le prospettive di valorizzazione turistica e spirituale. La
riscoperta di tali percorsi, ancora parzialmente sommersi dalla stratificazione
storica, potrebbe intrecciarsi con forme innovative di fruizione. In particolare,
I'applicazione di strumenti digitali e di intelligenza artificiale offre nuove op-
portunita: dalla mappatura interattiva dei santuari obliterati alla ricostruzione
in realta aumentata delle iconografie perdute (come i cicli pittorici di Norchia
o Sutri), dalla creazione di itinerari personalizzati per pellegrini e turisti fino
all’analisi automatica delle fonti documentarie e notarili per ricostruire la geo-
grafia storica del culto. La sinergia tra discipline umanistiche, nuove tecnologie
e intelligenza artificiale puo dunque costituire il punto di partenza per un rilan-
cio del percorso micaelico umbro, capace di connettere la memoria storica con
le esigenze contemporanee di ricerca, spiritualita e valorizzazione territoriale.

L'intelligenza artificiale applicata al patrimonio culturale
Levoluzione tecnologica e 'avvento dell'Intelligenza Artificiale (IA) rappre-

sentano la cifra dell’epoca contemporanea, con una diffusione estesa e pervasi-
va ravvisabile in diversi ambiti della nostra vita quotidiana. Fin dal suo debutto



66 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

nella meta del XX secolo, I'intuizione delle potenzialita dell'TA ha tentato di
replicare I'intelligenza umana attraverso macchine e computer. Lo stesso ter-
mine Intelligenza Artificiale, coniato da John McCarthy nel 1955, si riferisce
alla capacita di una macchina di comportarsi in modi che sarebbero descritti
come intelligenti se fossero messi in atto da un essere umano °Fin dalle prime
definizioni, viene portato all’attenzione che I'IA non ¢ intrinsecamente intelli-
gente, ma riesce a svolgere compiti generalmente considerati intelligenti con
un certo grado di successo'. Nel panorama contemporaneo, I'TA consente di
eseguire compiti che solitamente richiedono funzioni cognitive umane, quali
I'apprendimento, il riconoscimento della lingua parlata, il decision-making, la
percezione visiva, il problem solving e la traduzione interlinguistica'’.

Nello specifico, I'Intelligenza Artificiale Generativa, altrimenti nota come
GenAl, ¢ un tipo di IA che genera automaticamente output in linguaggio na-
turale in base all'input inserito dall’'utente all’interno Processing (NLP), si rife-
risce al settore dell' TA che permette alle macchine di generare e manipolare il
linguaggio umano. Tale elaborazione del linguaggio naturale & alla base delle
ormai note capacita dei sistemi di IA di rispondere a dati testuali o vocali.

1l rilascio di ChatGPT al grande pubblico nel 2022 segna un cambio di pa-
radigma nell’accessibilita e nell’'uso di tecnologie avanzate di generazione del
linguaggio naturale. Recentemente, tre sviluppi chiave hanno intensificato I'a-
vanzamento delle tecnologie di IA: I'avvento di processori piu veloci, la grande
quantita di dati e gli avanzamenti negli approcci computazionali'?.

Alla luce di cio, si apre una fase cruciale di riflessione sull’'impiego di tali
strumenti anche nel campo della valorizzazione del patrimonio artistico e cul-
turale, con particolare attenzione alla mediazione tra contenuti complessi e
pubblici eterogenei.

Nel contesto che si profila, 'approccio umanocentrico”, fondato sulla tutela
dei diritti umani e orientato allo sviluppo delle capacita individuali e collettive,
rappresenta un quadro di riferimento imprescindibile per garantire una valoriz-
zazione sostenibile del patrimonio. Tale approccio promuove I'utilizzo dell’in-
telligenza artificiale non come fine, ma come mezzo al servizio della persona, in

9 MccarTHY, J., Minsky, M. L., RocHEsTER, N., & SHANNON, C. E. (1955). 4 proposal for the Dart-
mouth summer research project on artificial intelligence. Al Magazine, 27(4), 12-14.

10 Criu T. K. F, Menc H., Cua1 C. S., KinG I, Wone S., & YEUNG Y. (2022). Creation and evaluation
of a pre-tertiary Artificial Intelligence (A1) curriculum. IEEE Transactions on Education, 65(1), 30-39.
11 CmganotTo L., Montanuccr G. (2025). Intelligenza artificiale per I’educazione linguistica. UTET
Universita.

12 Hormes W., Biarix M., & FapeL C. (2019). Ar¢ificial intelligence in education: Promises and implica-
tions for teaching and learning. Centre for Curriculum Redesign.

13UNESCO (2022). Recommendation on the Ethics of Artificial Intelligence. Paris, UNESCO. https://
unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali 67

grado di ampliare ’accesso ai contenuti culturali, senza compromettere la loro
complessita, autenticita e validita scientifica. In questa prospettiva, I’etica assu-
me un ruolo centrale', configurandosi come principio guida nell’adozione di
tecnologie che facilitino un accesso equo, consapevole e rispettoso alle risorse
culturali, materiali e immateriali. L'obiettivo non ¢ solo quello di semplifica-
re, ma di accompagnare |'utente in una fruizione pit informata, competente e
scientificamente fondata, in grado di rafforzare il legame tra comunita, territori
e patrimonio.

In particolare, nell’ambito della valorizzazione del patrimonio, i recenti
sviluppi tecnologici hanno consentito un rinnovato modo di intendere I'in-
tegrazione del digitale e dell' TA numerosi contesti. Le potenzialita derivanti
dalle sorprendenti capacita di analisi dei dati e dall’apprendimento automa-
tico dell'TA hanno rivelato grandi implicazioni per una fruizione piti ampia
e personalizzata del patrimonio. In questo scenario, I'utente puo usufruire di
informazioni qualificate e supportate da fonti scientifiche su larga scala, demo-
cratizzando I'accesso a contenuti che in precedenza si limitavano a una platea
pluttosto ristretta.

Una possibile sinergia: IA e cammini

Lintegrazione dell'Intelligenza Artificiale (IA) con i cammini culturali e pa-
esaggistici rappresenta una delle evoluzioni piti promettenti nell’ambito della
valorizzazione e della didattica del patrimonio artistico e territoriale. Questa
sinergia consente non solo di arricchire 'esperienza dei visitatori lungo gli iti-
nerari storici, artistici e naturali, ma anche di rinnovare profondamente le mo-
dalita di trasmissione e interiorizzazione della conoscenza del territorio. Grazie
a tecnologie avanzate come il machine learning (ML), il NLP e la comzputer
vision, I'TA ¢ in grado di analizzare dati contestuali, preferenze individuali e ca-
ratteristiche ambientali per proporre percorsi personalizzati, dinamici e adatti-
vi®. Gli itinerari possono essere generati in tempo reale sulla base di molteplici
fattori, come gli interessi culturali dell’utente, le condizioni meteorologiche,
gli orari di apertura dei siti, lo stato dei sentieri o il livello di accessibilita dei
luoghi.

In questo contesto, la geolocalizzazione gioca un ruolo cruciale, poiché
consente all'TA di attivare contenuti multimediali contestualizzati — narrazioni

14 Froripr L. (2022). Etica dell’intelligenza artificiale: Sviluppi, opportunita, sfide. Raffaello Cortina
Editore.

15 Assasi-Moup Z., VAHDAT-NEJAD H., & Sapri J. (2021). Tourism recommendation system based on
semantic clustering and sentiment analysis. Expert Systems with Applications, 167.



68 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

storiche, ricostruzioni 3D, descrizioni vocali, documenti d’archivio — nel mo-
mento esatto in culi il visitatore si trova in prossimita di un punto di interesse®.
Questa interazione puo estendersi attraverso tecnologie di realta aumentata
(AR) e realta virtuale (VR), che trasformano il paesaggio in uno spazio narrati-
vo stratificato, connesso non solo alla storia materiale, ma anche alla memoria
culturale, alle fonti iconografiche e alle testimonianze orali'’. Ne deriva un ap-
prendimento situato, immersivo e multimodale, che incoraggia gli utenti — e in
particolare gli studenti — a connettere le informazioni digitali con le esperienze
sensoriali e spaziali del paesaggio circostante.

Dal punto di vista didattico, 'utilizzo di chatbot intelligenti e sistemi di
raccomandazione adattivi consente di declinare i contenuti secondo il livel-
lo scolastico, linguistico e cognitivo degli utenti, favorendo cosi una fruizione
inclusiva e potenzialmente accessibile anche a studenti con bisogni educativi
speciali. In questo senso, la sinergia tra IA e cammini culturali promuove un
approccio interdisciplinare all’educazione, valorizzando le dimensioni storica,
geografica, artistica e digitale della conoscenza. Inoltre, le recenti applicazioni
della cosiddetta GeoAl — ossia 'incontro tra IA e tecnologie geospaziali — per-
mettono la mappatura intelligente di percorsi, 'annotazione automatica di car-
te storiche e la produzione di mappe interattive ad alta densita informativa'®,
In definitiva, questo paradigma integra I'innovazione tecnologica con la soste-
nibilita culturale e ambientale, rafforzando il legame tra patrimonio, paesaggio
e cittadinanza attiva.

Case study: Sibillia AT

All'interno del pitt ampio quadro di ricerca sull'intelligenza artificia-
le applicata alla valorizzazione degli itinerari culturali e dei cammini sto-
rici, Sibillia Al si configura come un agente conversazionale di ultima ge-
nerazione, concepito per offrire un’esperienza dialogica immersiva lungo
percorsi naturalistici e spirituali del Centro Italia, con un’attenzione parti-
colare ai territori che costituiscono 'ecosistema culturale dei Monti Sibillini.
Il sistema, ideato da chi scrive e sviluppato con informatici specializzati in ma-

16 Canonico R., Cozzorino G., & SPERLI G. (2021). Suggesting Cultural Heritage Points of Interest
Through a Specialized Chatbot. In Advances in Intelligent Networking and Collaborative Systems (pp.
112-120). Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-030-57796-4_11

17 MarruscieLLo F., Muccint H., & BuccHIARONE A. (2025). 4 Reference Architecture for Gamified
Cultural Heritage Applications Leveraging Generative Al and Augmented Reality. arXiv.

18 Kanc Y., Gao S., & Roth, R. E. (2023). Artificial Intelligence Studies in Cartography: A Review and
Synthesis of Methods, Applications, and Ethics. ArXiv.



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali 69

teria di A, & concepito come guida narrativa interattiva e fonde le potenzialita
dei modelli linguistici generativi con un impianto orientato alla salvaguardia
e alla risemantizzazione del patrimonio culturale materiale e immateriale. A
differenza degli ormai noti assistenti vocali, Sibillia Al si distingue per la sua
knowledge-base che si fonda su contenuti scientificamente validati e rielaborati
per istruire il sistema in modo funzionale. Si caratterizza per una competenza
culturale localizzata, alimentata da un corpus selezionato di testi che restituisco-
no la complessita artistica, simbolica e paesaggistica del territorio. ’agente &
stato progettato per dialogare in tempo reale con I'utente attraverso dispositi-
vi mobili, attivando narrazioni contestuali che facilitano I'approfondimento di
temi legati all’arte, alla cultura e alla storia stratificata dei luoghi. Tale approc-
cio innesca un’interazione situata in cui la dimensione esperienziale e adattiva
del dialogo riflette il ruolo cruciale dell’accessibilita e della multimodalita come
leve epistemologiche nella mediazione del patrimonio. In tal senso, strumenti
di TA progettati con questo obiettivo potrebbero ridefinire la fruizione dei cam-
mini in chiave relazionale, partecipativa e profondamente radicata nei territori.

Considerazioni conclusive

I cammini religiosi e culturali emergono come strumenti strategici per la
valorizzazione integrata del patrimonio storico, artistico e paesaggistico, con-
nettendo esperienza spirituale, identita culturale e sviluppo territoriale. La ri-
scoperta di percorsi storici, come i santuari micaelici umbri o i cammini fran-
cescani e benedettini, offre opportunita di rigenerazione delle comunita locali
e di mitigazione degli effetti dell’overtourism sui grandi poli culturali. L'inte-
grazione dell’'Intelligenza Artificiale consente una fruizione innovativa, perso-
nalizzata e inclusiva del patrimonio, trasformando il paesaggio in uno spazio
narrativo interattivo e immersivo. Strumenti come Sibillia AT dimostrano come
tecnologia, conoscenza scientifica e memoria storica possano convergere per
offrire esperienze situate, promuovere I’apprendimento e rafforzare il legame
tra comunita e territorio. In questo quadro, i cammini culturali e religiosi si
configurano come laboratori di innovazione e sostenibilita, dove tradizione e
tecnologia dialogano per costruire modelli di governance partecipativa, tutelare
’autenticita dei luoghi e stimolare lo sviluppo socio-economico. La sfida futura
consiste nel consolidare questa sinergia, trasformando i percorsi storici in spazi
di apprendimento, partecipazione e rigenerazione culturale, e promuovendo
una fruizione consapevole, sostenibile e radicata nel territorio.



70 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 2. Apparizione di san Michele arcangelo, 1513, Giovanni di Pietro detto Lo Spagna.



S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali 71

Fig. 3. Inquadrare il QR Code per visualizzare una demo di un utente mentre usa Sibillia AI nella chiesa di San
Michele Arcangelo a Gavelli (Sant’Anatolia di Narco, Pg).

Bibliografia

AA. VV., De peregrinatione, Pomigliano D’Arco, Edizioni Compostellane-Cen-
tro Italiano di Studi Compostellani, 2016;

AA.VV., Peregrino, rutay meta en las peregrinationes maiores, Santiago de Com-
postela, Xunta de Galicia, 2012;

ABBASI-MoUD, Z., VAHDAT-NEJAD, H., & SADRI, J. (2021). Tourism recommen-
dation system based on semantic clustering and sentiment analysis. Expert
Systems with Applications, 167.

ARCELLA L. — BENVENUTI A. — CARDINI F. — Caucct VON SAUCKEN P. — DELLA
SETA S. — GIORGETTI P. A. O.c1st., Ruscont D. L'Europa del pellegrinaggio,
Rimini, 1998;

BartoLl LANGELI A., Lorganizzazione territoriale della Chiesa nell’ Umbria, in

Orientamenti di una regione attraverso i secoli, Atti del X Convegno di Studi
umbri (Gubbio 23-26 maggio 1976), Spoleto, 1976.

Canonico, R., Cozzorvo, G., & SperLi, G. (2021). Suggesting Cultural He-
ritage Points of Interest Through a Specialized Chatbot. In Advances in In-
telligent Networking and Collaborative Systems (pp. 112-120). Springer.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-57796-4_11

Carping, F. — Russo, L., Homzo viator. 11 pellegrinaggio medievale, Viareggio, La
Vela, 2019

Cuiy, T. K. E, MENG, H., CHar, C. S., KING, 1., WoNgG, S., & YEUNG, Y. (2022).

Creation and evaluation of a pre-tertiary Artificial Intelligence (Al) curricu-


https://doi.org/10.1007/978-3-030-57796-4_11

72 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

lum. IEEE Transactions on Education, 65(1), 30-39.

CH1zZONITI, A., & GIANFREDA, A. (2020). I/ turismo religioso: nuove dimensioni
per la valorizzazione del patrimonio culturale. Aedon, (2).

CiccHETTI, A. (2025). I cammini (religiosi), uno strumento di valorizzazione ter-
ritoriale. Aedon, (1).

CINGANOTTO, L., MoNTANUCC, G. (2025). Intelligenza artificiale per I'educazio-
ne linguistica. UTET Universita.

ConsIGLIO DELL’UNIONE EUROPEA (2021). Decisione di esecuzione che approva il
Piano Nazionale di Ripresa e Resilienza (PNRR) dell’Italia. Bruxelles: Consi-
glio dell'Unione Europea.

Froripi, L. (2022). Etica dell’intelligenza artificiale: Sviluppi, opportunita, sfide.
Raffaello Cortina Editore.

HorwmEs, W., BIALIK, M., & FADEL, C. (2019). Artificial intelligence in education:
Promises and implications for teaching and learning. Centre for Curriculum
Redesign.

KaNG, Y., Gao, S., & Roth, R. E. (2023). Artificial Intelligence Studies in Carto-
graphy: A Review and Synthesis of Methods, Applications, and Ethics. ArXiv.

MartuscrieLLo, F., Muccing, H., & BUCCHIARONE, A. (2025). A Reference Archi-
tecture for Gamified Cultural Heritage Applications Leveraging Generative
Al and Augmented Reality. arXiv.

MCCARTHY, J., MiNskY, M. L., ROCHESTER, N., & SHANNON, C. E. (1955). A pro-
posal for the Dartmouth summer research project on artificial intelligence. Al
Magazine, 27(4), 12-14.

Paor1 E., Questioni di agiografia montelucana, in Monteluco e i monti sacri. Atti
dell'incontro di studio (Spoleto 30 settembre — 2 ottobre 1993), Spoleto,
1994.

SANTOS SOLLA, X. M., El Camino de Santiago: turistas y peregrinos hacia Compo-
stela, in «Cuadernos de turismo», 18 (2006), pp. 136-137.

SENATO DELLA REPUBBLICA (2024, marzo 26). Disegno di legge n. 562: Dispos:-
zioni per la promozione e la valorizzazione dei Cammini d'ltalia.

SENSI, M. (1999). La francigena via dell’Angelo. In P. Caucci von Sauken (a cura
di), Francigena: santi, cavalieri, pellegrini (pp. 167-210). Milano: Electa.
SENSI, M. (2014). Santuari e pellegrini lungo le «Vie dell’ Angelo». Storie som-

merse del culto micaelico. Roma: Istituto Storico Italiano per il Medio Evo.

UNESCO (2022). Recommendation on the Ethics of Artificial Intelligence. Pa-
ris, UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000381137

S. Ferretti | Prospettive future per la valorizzazione degli itinerari culturali 73

UNESCO (2023). Guidance for generative Al in education and research. Pa-
ris, UNESCO. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693 .loca-
le=en

https://www.osservatoriosostenibilitaculturale.it/

https://www.eesc.europa.eu/it/sections-other-bodies/observatories/sustai-
nable-development-observatory

https://www.coe.int/it/web/cultural-routes
https://www.viadifrancesco.it/
https://www.camminodibenedetto.it/percorso/
https://www.viefrancigene.org/it/

https://icom.museum/en/


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.locale=en
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386693.locale=en

Una fonte anglosassone

del Codice callistino.

Memorie jacobee nella predicazione
di Anselmo di Canterbury

Matteo Zoppi




Abstract

Il saggio studia in modo comparato alcuni racconti di
miracolo attribuiti a san Giacomo, assieme ad altri con-
tenuti e testimonianze particolarmente interessanti,
dei Dicta Anselmi di Alessandro di Canterbury ripresi e
inclusi dal Codice callistino. La disamina lascia emer-
gere il contributo di Anselmo d’Aosta e della sua cerchia
al pellegrinaggio e al culto jacobei, valorizzando fonti te-
stuali poco note, ma particolarmente icastiche e ricche
per tracciare e comprendere le origini dell'immaginario
medievale, contemporaneo e successivo, sul tema.

Parole chiave: Pellegrinaggio, pellegrino, San Giacomo
il maggiore, Anselmo di Canterbury, Alessandro di Can-
terbury, Codice callistino, Dicta Anselmi. Miracula.

This essay comparatively studies several miracle sto-
ries attributed to Saint James, along with other par-
ticularly interesting contents and testimonies, from
Alexander of Canterbury’s Dicta Anselmi, which were
included in the Callistine Codex. The examination high-
lights the contribution of Anselm of Aosta and his circle
to the pilgrimage and cult of Saint James, drawing on
little-known but particularly vivid and rich textual sourc-
es to trace and understand the origins of medieval,
contemporary, and subsequent imagery on the subject.

Keywords: Pilgrimage, pilgrim, Saint James the Greater,
Anselm of Canterbury, Alexander of Canterbury, Callis-
tine Codex, Dicta Anselmi. Miracula.

Este ensayo estudia comparativamente varios relatos
milagrosos atribuidos a Santiago, junto con otros con-
tenidos y testimonios de especial interés, proceden-
tes de los Dicta Anselmi de Alejandro de Canterbury,
incluidos en el Cédice Calixtino. El anélisis destaca la
contribucion de Anselmo de Aosta y su circulo a la pe-
regrinacion y el culto a Santiago, recurriendo a fuen-
tes textuales poco conocidas, pero especialmente vi-
vidas y ricas, para rastrear y comprender los origenes
de la imagineria medieval, contemporanea y posterior
sobre el tema.

Palabras clave: Peregrinacion, peregrino, Santiago el
Mayor, Anselmo de Canterbury, Alejandro de Canter-
bury, Cédice Calixtino, Dicta Anselmi. Miracula.

Matteo Zoppi (Genova 1976) & Professore ordinario di
Filosofia dell’essere e del pensiero nell’lstituto Superio-
re di Scienze Religiose Ligure, di Metafisica/Teodicea
nell’lstituto Teologico affiliato di Genova della Facolta
Teologica dell’ltalia Settentrionale e Professore a con-
tratto di Storia della filosofia medievale nell’Universita
di Genova. E membro dell’“Académie Saint-Anselme
d’Aoste”, della “Societa Italiana per lo Studio del Pen-
siero Medievale”, della “Societa Filosofica Italiana” e fa
parte, inoltre, dei comitati scientifici delle riviste Com-
postella e Teoresi. Tra le sue numerose pubblicazioni
scientifiche, i saggi La verita sull'uomo. L'antropologia
di Anselmo d’Aosta (Citta Nuova 2009) e Intorno ad
Anselmo d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec a Canter-
bury (Carocci 2020).

Matteo Zoppi, Istituto Superiore di Scienze Religiose Ligure, Italy

Matteo Zoppi (Genoa 1976) is Full Professor of Phi-
losophy of Being and Thought at the Ligurian Institute
of Religious Sciences, of Metaphysics/Theodicy at
the Affiliated Theological Institute of the Northern Italy
Theological Faculty in Genoa, and Adjunct Professor of
History of Medieval Philosophy at the University of Ge-
noa. He is a member of the “Académie Saint-Anselme
d’Aoste”, the “Italian Society for the Study of Medieval
Thought”, and the “ltalian Philosophical Society”, and
also serves on the scientific committees of the journals
Compostella and Teoresi. His numerous scientific pub-
lications include the essays La verita sull’'uomo. L'an-
tropologia di Anselmo d’Aosta (Citta Nuova 2009) and
Intorno ad Anselmo d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec
a Canterbury (Carocci 2020).

Matteo Zoppi (Génova, 1976) es Catedréatico de Fi-
losofia del Ser y del Pensamiento en el Instituto Ligur
de Ciencias Religiosas, de Metafisica/Teodicea en el
Instituto Teol6gico Afiliado a la Facultad de Teologia
del Norte de Italia en Génova y Profesor Adjunto de
Historia de la Filosofia Medieval en la Universidad de
Génova. Es miembro de la “Academia San Anselmo
de Aosta”, de la “Sociedad lItaliana para el Estudio
del Pensamiento Medieval” y de la “Sociedad Filos6-
fica Italiana”, y también forma parte de los comités
cientificos de las revistas Compostella y Teoresi. Sus
numerosas publicaciones cientificas incluyen los en-
sayos La verita sull’'uomo. L'antropologia di Anselmo
dAosta (Citta Nuova 2009) y Intorno ad Anselmo
d’Aosta. Maestri e discepoli dal Bec a Canterbury (Ca-
rocci 2020).

Matteo Zoppi © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.561



1l libro I del Codice callistino, databile intorno alla meta del XII secolo?, rac-
coglie, come ¢ noto, omelie, racconti di martirio, festivita e formulari liturgici
legati al culto dell’apostolo san Giacomo il maggiore, particolarmente praticato
nella cattedrale di Santiago di Compostella in Galizia. Al cap. XXVIII, l'opera
annovera uno scritto attribuito espressamente a papa Callisto 1T (1119-1124),
con il quale viene estesa al culto universale una devozione legata a san Giaco-
mo, ma che riconosce essere stata originariamente istituita nientemeno che da
sant’Anselmo d’Aosta (1033-1109), arcivescovo di Canterbury. Si tratta della
festa dei miracoli di san Giacomo, istituita per il tre di ottobre:

Papa Callisto sulla festa dei miracoli di san Giacomo che si celebra il tre ottobre.
Sant’Anselmo, arcivescovo di Canterbury, ha ordinato un tempo, e noi lo riconfermia-
mo, che fosse celebrata il tre ottobre la festa dei miracoli di san Giacomo, grazie ai quali
egli ha resuscitato con I'aiuto di Maria, Madre di Dio, un uomo che si era suicidato per
istigazione del demonio; ha liberato, per la potente virtti di Dio, venti uomini prigio-
nieri dei Moabiti; ha trasportato un morto in una notte, sebbene occorressero dodici
giornate, da Port de Cize fino a Compostella per dargli sepoltura, e ha compiuto molti
altri miracoli?.

Una menzione analoga la fa pure il medesimo Codice nel libro 111, al cap.
IIP. In questi testi Anselmo, che fu arcivescovo di Canterbury e primate d’An-
glia dal 1093 al 1109, anno della sua morte, compare come figura chiave all’o-
rigine di una rinnovata diffusione in pieno Medioevo, a partire dal contesto
anglosassone e normanno, del culto di san Giacomo, dal momento che la festa
dei miracoli, da lui inserita nel santorale della Chiesa inglese, sarebbe stata poi
estesa anche a quella gagliega, per essere, infine, accolta nel calendario romano
e universale appunto da papa Callisto II. Il passo citato del libro I prosegue,
in tal senso, riportando anche il formulario integrale della Messa*. Ad ulteriore
conferma, poi, il libro II del medesimo Codice, contenente il racconto di ven-
tidue miracoli dell’apostolo, attribuisce i due contenuti nei capp. XVI e XVII,
alla memoria e all’insegnamento orale di Anselmo. Si tratta di miracoli avvenuti
oltremanica, nel territorio francese frequentato dal santo aostano in occasione
dei suoi due esili causati dalla politica ostile dei re inglesi, avvenuti tra il 1097 e
i1 1100 (Cluny, Lione, Roma, Capua, Bari) e trail 1103 e il 1106 (Bec, Chartres,
Roma, Lione, Cluny). Ambedue i miracoli in questione ebbero luogo presso

1 Cfr. V.M. Berardi, Introduzione a Il Codice callistino. Prima edizione italiana integrale del Liber Sancti
Jacobi — Codex Calixtinus (sec. X1I), traduzione e introduzione di V.M. Berardi, presentazione di P.
Caucci von Saucken, Edizioni Compostellane, Perugia 2008, pp. 9-37, in particolare, pp. 19-20.

2 II Codice callistino. .., cit., lib. I, cap. XXVIII, p. 318.
3 Cfr. ivi, lib. III, cap. III, p. 392.
4 Cfr. ivi, lib. I, cap. XXVIII, p. 318-319.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino 77

Lione e per intercessione di san Giacomo: il primo fu a vantaggio di un cavalie-
re pellegrino a Santiago assieme a due commilitoni del castello di Donzy, libera-
to per intervento dell’Apostolo nientemeno che da diavoli, il secondo a favore
di un giovane di nome Giraldo’, residente in un villaggio viciniore, addirittura
risuscitato da san Giacomo. Vista I'origine geografica dei protagonisti, si tratta
verosimilmente di episodi di cui probabilmente Anselmo era venuto a cono-
scenza per interposta persona o nella vicina Cluny o nelle sue frequentazioni di
Ugo arcivescovo di Lione e primate di Gallia. Ad esse avrebbe potuto poi fare
pit volte riferimento nella sua predicazione, soprattutto in Inghilterra, oltreché
nei suoi scambi spirituali gia nel corso della sua peregrinazione di esiliato, sen-
z'altro nella comunita di Cluny e, forse, addirittura pure a Chartres. Alla fine
del secondo racconto, contenuto nel cap. XVII, il testo recita:

Anche il reverendissimo Ugo, santo abate cluniacense, poté vedere, insieme a molti
altri, quest'uomo e tutti i segni della sua morte; e si narra che incredulo per quanto
aveva potuto osservare, abbia affermato di averlo voluto esaminare anche pit di una
volta. Quanto a noi, invece, per amore dell’apostolo e perché non se ne perda il ricordo,
abbiamo affidato alla scrittura questo miracolo, ordinando a tutti che in ogni chiesa si
celebri con degni uffici, il tre di ottobre, la festa di questo miracolo e di tutti gli altri
realizzati da san Giacomo. Onore e gloria, dunque al Re dei re, che si degno di realiz-
zare tali e tanti prodigi per mezzo del suo diletto Giacomo, nei secoli dei secoli. Amen®.

In tal senso, va osservato che, curiosamente, il Codice callistino non ¢ la pri-
ma fonte scritta a riportare questi due racconti, trascrivendoli direttamente da
un’altra opera risalente ad una cinquantina di anni prima, all’inizio del XII se-
colo, e redatta nell’ambiente culturale ed ecclesiale della cerchia di Anselmo: i
Dicta Anselmi’ appunto, del monaco Alessandro di Canterbury (. 1100-1115),
suo collaboratore e amico e la relativa appendice, intitolata Mzracula, dal me-
desimo redatta per 'omonimo nipote di Anselmo, anch’egli come quest’ultimo
entrato nel monastero del Bec, in Normandia. Dei precedenti racconti di mi-
racoli rispettivamente intitolati Gzacomo apostolo mette in fuga i demoni (cap.
XX1)® e Giacomo apostolo risuscita un morto (cap. XXII)°, quest’opera riporta

5 Cfr. ivi, lib. II, cap. XVI-XVII, pp. 363-370.

6 Ivi, lib. II, cap. XVIII, p. 370.

7 Cfr. ALEssaNDRO DI CANTERBURY, I detti di Anselmo. I miracoli,in ANSELMO D’A0STA, Nel ricordo dei
discepoli. Parabole, detti, miracoli, a cura di L. Biffi — A. Granata — C. Marabelli — D. Riserbato, Jaca Book,
Milano 2008, Parte II, pp. 166-477 (in particolare, capp. XXI-LII e Appendix, pp. 326-477); ALEXAN-
DRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis beati Anselmi in R'W. SouTHERN — E.S. ScumitT (eds.),
Memorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici Medii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969,
II, pp. 105-270 (in particolare, capp. XXI-LII e dppendix, pp. 196-270).

8 ALEssANDRO DI CANTERBURY, [ detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI, [II]-[1], trad. it., pp. 331-339.

9 Ivi, cap. XXII, [II]-[1], pp. 338-353.



78 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Fig. 1. Anonimo, Agonia del Getzemani, (in second’ordine da sinistra: San Giacomo dormiente), affresco, XIV
secolo, Chiesa San Bartolomeo degli Armeni, Genova, anti-sacrestia, foto Giacomo Valenti, su concessione
dell’Ufficio Beni Culturali dell’Arcidiocesi di Genova e dei
Chierici regolari di San Paolo (Padri Barnabiti), custodi e rettori della chiesa.

due redazioni per ciascuno, tra di loro pressoché collimanti tranne che in pochi
dettagli. La divergenza piu significativa sembra caratterizzare il racconto del
secondo miracolo, quello di Giraldo, e riguarda singolarmente la descrizione
fisica dell’apostolo Giacomo: nella prima redazione ¢ scritto che «sembrava
giovane, di bell’aspetto, ilare»!, nella seconda invece si trova che «sembrava
giovane e di bell’aspetto, magro, di medio colorito, volgarmente detto olivastro
[macilentus, medii coloris, qui vulgo brunus dicitur]»". Quest’ultima descrizio-
ne, peraltro, & quella poi recepita nel Codice callistino'?, che nondimeno riporta
come conclusione del racconto quella della prima versione contenuta nei Dicta
Anselmi. La seconda, inoltre, aggiunge un dettaglio conclusivo importante per
conoscere meglio come e da chi Anselmo apprese questo miracolo:

10 Ivi, cap. XXII, [I1], pp. 344-345.
11 Ivi, [I], cap. XXII, pp. 350-351.
12 Ctr. Il Codice callistino. .. cit., p. 369.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino 79

1l reverendissimo vegliardo, cio¢ Ugo abate di Cluny, poté vedere quest'uomo e, per
l’ammirazione che ne nutriva, fu spesso solito narrare questa vicenda nei termini in cui
¢ stata riferita. Anche don Goffredo, nipote e monaco dell’abate, uomo degno di fede
e religioso, ha visto spesso quell’'uomo e tutti i segni della sua morte, e in mia presenza
ha raccontato al signor arcivescovo Anselmo questo racconto e I'altro che ¢& stato ag-
giunto®.

Per quanto nessuna delle due versioni disponibili del secondo dei due rac-
conti riporti, in conclusione, il riferimento all’istituzione da parte di Anselmo
della festa dei miracoli di san Giacomo del tre di ottobre, possiamo comun-
que riconoscere quanto questa fonte anselmiana sia recepita come autorevole
dall’autore del Codice callistino, tanto da includerli ambedue. Eppure a Can-
terbury non pare che avesse spazio un particolare culto a san Giacomo: nell’im-
ponente opera di ampliamento architettonico della cattedrale primaziale del
Santissimo Salvatore, avviato dall’arcivescovo Lanfranco di Pavia nel 1066, ul-
teriormente intensificato dal successore Anselmo a partire dal 1098 e concluso
nel 1130, non trovo posto un altare dedicato a San Giacomo, mentre ¢& attestato
che furono numerosi quelli dedicati ad altri apostoli (Pietro, Andrea, Giovan-
ni, Paolo) e santi menzionati nel Nuovo Testamento (la Vergine Maria, Maria
Maddalena, Stefano) o cari alla tradizione anglosassone (Agostino, Nicola, El-
fego, Dunstano)', al cui culto peraltro fanno riscontro diverse delle Orationes
anselmiane ad alcuni di essi espressamente dedicate®. Non possiamo pertanto
stabilire con certezza che la menzionata festa risalga effettivamente ad una ini-
ziativa personale di Anselmo, ma ¢é sicuro che egli fu nondimeno determinante
per la promozione del culto e del pellegrinaggio a Santiago di Compostella,
diffondendo questi racconti, da lui appresi personalmente a Cluny, e poi ri-
portati per iscritto da Alessandro di Canterbury a margine dei Dicta Anselmi
con il titolo di Miracula. Quest’opera, peraltro, contiene, in una parte imme-
diatamente successiva, anche due redazioni di un terzo miracolo attribuito a
Giacomo: San Giacomo apre il suo oratorio (cap. XXIII)', e un altro ancora
successivo collegato nientemeno a un martire legato all’zter sancti Jacobi, san
Firmino (Pamplona ca. 272 — Amiens 303), primo vescovo di Amiens e patro-

13 1Ivi, cap. XXII, [1], pp. 352-353.

14 Cfr. RW. SoUTHERN, Anselmo d’Aosta. Ritratto su sfondo, a cura di 1. Biffi — C. Marabelli, con la
collaborazione di A. Granata e A. Tombolini, (Di fronte e attraverso 459) Jaca Book, Milano 1998 (ed.
or. Saint Anselm: a portrait in a lanscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990), pp. 342-245.
15 Cfr. ANsELMO D’'AosTa, Orazioni e Meditazioni, Introduzioni di B. Ward — 1. Biffi — A. Granata,
Analisi e commento delle singole Orazioni e Meditazioni di C. Marabelli, trad. it. di G. Maschio, Indici
a cura di A. Tombolini, Jaca Book, Milano 1997.

16 Cfr. ALessaNDRO DI CANTERBURY, [ detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI1I, [1I]-[I], pp. 354-357;
ALEXANDRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis beati Anselmiin R'W. SouTHERN — F.S. ScumrrT
(eds.), Memorials..., pp. 208-209).



80 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

no della capitale navarrina, espressamente menzionata tra le tappe dal Codice
callistino'’: San Firmino si vendica di Ivo (cap. XXXI)*. In questo caso, né 'uno
né I'altro figurano nel Codice, ma solo nei Dicta Anselni. Miracula. La seconda
recensione del primo di essi contiene una suggestiva descrizione dell’antico
oratorio interno alla nuova cattedrale compostellana, quello che come ¢ noto fu
realizzato da Maestro Mateo e terminato all’inizio del XII secolo:

Entrati in chiesa, non avendo potuto visitare il suo oratorio che & collocato al centro
della chiesa, dove giace il corpo dell’apostolo, chiesero al sacrista di aprirlo. Quell’ora-
torio infatti, come affermano quelli che ’hanno visto, & stato costruito come una corona
che si allunga leggermente verso oriente, chiuso saldamente dalla pietra su ogni lato.
Vi si pud camminare attorno liberamente, ma difficilmente & permesso entrare. Presso
Ialtare principale, posto all’esterno, si celebrano ogni giorno sacrifici e preghiere; ma
nel suddetto luogo a nessuno & permesso entrare a meno che questi non goda di grande
considerazione, e questo nell’ora stabilita®.

Come si vede, la cerchia dei discepoli di Anselmo, che pure non era mai
stato a Santiago, trascrivendo ed elaborando nei Dicta Anselmi e nei Miracula
i suoi insegnamenti orali, attesta una profonda e puntuale conoscenza da parte
sua dei racconti®® e dell’esperienza di pellegrinaggio, oltreché una straordina-
ria familiarita con 'ambiente architettonico della cattedrale compostellana?!,
offrendo una prima importante fonte antologica di repertorio, consultata e uti-
lizzata poi dagli stessi estensori del Codice callistino. Fu appunto nel contesto
del suo secondo esilio, tra il 1103 e il 1106, quando si trovava a Cluny, che
Anselmo si interesso del pellegrinaggio jacobeo?®. Alessandro di Canterbury
riporta utilmente, su richiesta di suo nipote monaco Anselmo junzor, racconti
e ricordi appresi dall’arcivescovo Anselmo durante il suo secondo esilio e ci
fornisce questa interessante, esplicita testimonianza, introducendo i Miracula:

17 Cfr. Il Codice callistino. .., cit., lib. V, pp. 459-507, in particolare cap. III, p. 463.

18 Cfr. ALessanDpro DI CANTERBURY, [ detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXXI, [II], pp. 376-379;
ALEXANDRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis beati Anselmiin R.-W. SouTHERN — E.S. ScumitT
(eds.), Memoriais..., pp. 219,15 — 220,36.

19 Ivi, cap. XXIII, [II], pp. 356-357.

20 Sulla fama taumaturgica eccezionale di san Giacomo in questepoca, cfr. Le strade del medioevo. Arte
e figure del pellegrinaggio a Compostela, testo di R. Oursel, fotografie di Zodiaque, (gia e non ancora,
arte 22) Jaca Book, Milano 1982, pp. 420-421; ed or. Routes romanes, 1, Zodiaque, St. Léger Vauban
(Francia) 1982.

21 Per una puntuale illustrazione del tema e per una selezione della bibliografia, cfr. ].F. Laco, E/ Apostol
Santiago: Amigo, Discipulo y Testigo de Jesis, Gréfica Lopes * Teléfs, Santiago de Compostela 2021, pp.
143-185.

22 Sull'insieme, cfr. M. ZoPp1, Lesperienza del pellegrinaggio a Roma e oltre, nella vita, nell opera e nell e-
redita anselmiane, in ACADEMIE SAINT-ANSELME D' AOSTE, Bulletin, Nouvelle Série, 17, Imprimerie Val-
dotaine, Aoste 2016, pp. 197-215, in particolare pp. 204-211.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino 81

o~

B

N
\
h
<

-
> »

Fig. 2. TURINO VANNI (seconda meta sec. XIV — 1439), San Ranieri da Pisa, eremita e pellegrino, (in second’or-

dine da sinistra) particolare del trittico, pala dell’altare maggiore, Madonna con Bambino e santz, olio su tavola,

1415 c.a, Chiesa San Bartolomeo degli Armeni, Genova, abside, foto Giacomo Valenti, su concessione dell’Uf-

ficio Beni Culturali dell’ Arcidiocesi di Genova e dei Chierici regolari di San Paolo (Padri Barnabiti), custodi e
rettori della chiesa.



82 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Quando Anselmo, di santa memoria, sommo pontefice della Chiesa degli Angli, era
esule in patria e si tratteneva per qualche tempo nella Chiesa di Lione poiché lo aveva
chiamato con insistenza per restare presso di lui Ugo, il venerabile vescovo di quella
Chiesa, Ugo, I'abate di Cluny, uomo di nobili propositi e pio, lo costrinse una volta con
pressanti richieste a raggiungerlo. Restammo da lui per due mesi, e durante la giornata
Parcivescovo e I’abate discorrevano frequentemente sulla patria della vita celeste, sulle
virtll, su come impostare i comportamenti virtuosi, sulle opere sante e mirabili di uo-
mini giusti. Discussioni riguardanti il beato apostolo Giacomo, il fratello di Giovanni
evangelista, e altri argomenti di cui venni a conoscenza tramite lo stesso abate, e che —
avendo spesso preso parte anch’io a tali discussioni —, mi sono preso la briga di affidare
alla memoria perché non rimanessero nascoste ai posteri?.

Nel Prologo dei Dicta Anselmi, Alessandro precisa che i Mzracula sono una
sorta di appendice dell’opera (opusculumz), della quale peraltro essi continuano
I'ordine numerico dei capitoli, menzionando espressamente solo tre miracoli,
quelli circa i miracoli di san Giacomo («tria de miraculis beati Jacobi»), cor-
rispondenti ai capp. XXI-XXIII ouverture della raccolta, a fronte dei seguenti
ben pitt numerosi capp. XXIV-LII, che addirittura sminuisce al confronto, de-
finendoli “e qualche altra cosa che segue”, «alia nonnulla quae sequuntur»?,
Il finale immediatamente successivo del Prologo sembra, in tal senso, alludere
a un’opera di collage antologico: «quae a quibus acceperim, in ipsis patebit
relationibus», rafforzata peraltro dal precedente sintagma introdotto dalla pre-
posizione de: «de miraculis beati Jacobi», che in tal senso, piu che introdur-
re un complemento di argomento, sembrerebbe formare un complemento di
moto dall’alto verso il basso (moto da luogo figurato), benché non tutti i codici
lo riportino® e per quanto, comunque, sia attestato questo tipo di uso e di
significato della preposizione de nella versione del Prologo delle anselmiane
Orationes sive Meditationes, dedicato alla contessa Matilde di Canossa tra il
1104 e il 1105%. In ogni caso, la diversa datazione delle due raccolte, di quella
anselmiana intorno al 1116%” e, come si ¢ visto, di quella callistina intorno al
1140, non lascia spazio a questa ipotesi e sembrerebbe piuttosto essere raffor-
zata dal fatto documentario delle due varianti testuali dei racconti di miracoli
jacobei a riprova della precedenza storica della prima raccolta menzionata. Gli
stessi Franciscus Salesius Schmitt e Richard William Southern, editori del testo

23 ALessanDRrO DI CANTERBURY, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XXI, [1I], pp. 330-333, 11. 1-12.

24 1vi, Prologus, p. 168, 11. 17-19; ALEXANDRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis beati Anselmi in
R.W. SouTHERN - ES. Scumrrr (eds.), Memorials..., p. 107,1. 22.

25 Cfr. ALEXANDRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis beati Anselmi in R.-W. SoutHerN — E.S.
Scumrrr (eds.), Memorials..., p. 107, nota 2.

26 Cfr. ANsELMO D’A0STA, Orazioni e Meditazioni, cit., Prologus, Recensio altera, pp. 120-121; E.S. Sch-
MITT (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, F. Fromman Verlag (Ginter Hol-
zboog), Stuttgard-Bad Cannstatt 1968 (rist. anastatica I* ed., 6 voll., Th. Nelson, Edimburgi 1946-61),
t.11/3, p. 4,6.

27 Cfr. RW. Soutnern — E.S. Scumrrr (eds.), Memorials. .., p. 26.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino 83

critico anselmiano, nel volume Memzorzals of Saint Anselm, affermano a chiare
lettere che si tratta di testi originariamente redatti nei Dicta Anselmi. Miracula
e solo successivamente assimilati dal Codice callistino®®. Ne consegue un aspetto
veramente interessante per la diffusione dell'immaginario del pellegrinaggio
e del culto jacobeo negli ambienti anselmiani: sia quello anglosassone dipen-
dente dalla cattedrale di Canterbury sia quello normanno legato all’abbazia del
Bec. Nel primo dei tre racconti, infatti, dove ¢ chiaramente espresso il valore
penitenziale del camminare e dell’aiutare i bisognosi, anche da parte di chi puo
disporre di una cavalcatura, san Giacomo & rappresentato ora come peregri-
nans e ora come defensor bellator: a seconda del contesto, bordone e bisaccia
gli servono ora per camminare e sostentarsi, ora per debellare gli spiriti dia-
bolici e difendere le loro vittime. Un ruolo analogo, nella forma del defensor,
san Giacomo svolge nel secondo racconto sulla risurrezione e guarigione del
giovane pellettiere Giraldo di Lione in pellegrinaggio a Santiago, ingannato
e indotto all’automutilazione e al suicidio da un diavolo, fintosi nientemeno
san Giacomo, con la variante che stavolta I’Apostolo agisce assieme alla Ver-
gine Maria, della quale ¢ offerta una suggestiva descrizione fisica: «nella mia
vita non avevo mai visto in nessun luogo una creatura tanto bella [rzumquam
in vita mea tam pulchram creaturam uspiam vidi]. Di media statura non alta,
aveva un viso bellissimo, un aspetto assai gradevole [Non magnae, sed medio-
cris erat staturae, pulcherrima facie, delectabilis aspectu]»®. Nel complesso, si
tratta di interessanti annotazioni, attestanti al medesimo tempo familiarita e
sensibilita rispetto alla prassi del pellegrinaggio, che appunto a partire dal XII
secolo anche I'iconografia associa come «primo segno distintivo in assoluto»
all’znstrumentum del bordone, «bastone del viandante», arricchito poi anche
dalla conchiglia®. La fonte storico-letteraria, peraltro, documenta pure la com-
presenza di un duplice ruolo originario riconosciuto a san Giacomo: quello di
pellegrino, ma anche quello di difensore combattente contro le forze diaboli-
che, solo in seguito, ripreso ed esteso, in chiave politico-religiosa nell’iconogra-
fia pit nota e popolare di nzatamoros. Come si pud notare, nei Dicta Anselmi.
Miracula troviamo, in tal senso, una delle prime descrizioni di san Giacomo e
dei pellegrini, che fa da pendant con quella delle rappresentazioni artistiche del
tempo, divenute paradigmatiche nell’iconografia sul tema e riproposte ininter-
rottamente nei secoli successivi, fino ad oggi:

28 Cfr. ivi, p. 198, nota 2; p. 200, nota 1; p. 208, nota 2.

29 ALEssANDRO DI CANTERBURY, I detti di Anselmo. I miracoli, cap. XX1I, [I], p. 345, 11. 93-95; cft. anche
[1], ivi, pp. 350-351, 1. 237 — 352-353, 11. 238-239; ALEXANDRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis
beati Anselmi, in RW. SoutHERN — E.S. Scumrrrt (eds.), Memorials. .., pp. 200 — 207, in particolare,
rispettivamente, IT: pp. 205,18 — 206,2 e I: pp. 205,20 - 206,2.

30 Cfr. Le strade del medioevo. Arte e figure del pellegrinaggio a Compostela, pp. 422-427; P. Caucc1 voN
SAUCKEN — P. AsoLAN, Cammini in Europa. Pellegrinaggi antichi e moderni tra Santiago, Roma e la Terra
Santa, Terre di mezzo Editore, Milano 2009, pp. 64-65.



84 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Una delle prime rappresentazioni si trova a Santa Marta de Tera, nella provincia di
Zamora, in Castiglia. Nella splendida collegiata — romanica! — di quel paese, Santiago
appare con la conchiglia e il bordone. Si tratta di un caso particolare se non unico:
Santiago prende le proprie insegne iconografiche dai simboli che contraddistinguono
i suoi devoti, non dallo strumento del suo martirio, come avviene per tutti gli altri san-
ti. Si raffigura magari anche la sua decapitazione, ma quando ¢ solo lo si rappresenta
con gli abiti dei pellegrini, dai quali si differenzia per 'aureola e il libro del Vangelo.
Successivamente, in quanto 7zatamoros, montera su un bianco cavallo brandendo una
luccicante spada [...]*%.

A questo proposito, i Dicta Anselmi. Miracula offrono una testimonianza
storico-letteraria particolarmente utile per comprendere pure 'origine dell’i-
conografia di san Giacomo come combattente, a partire dalla sua attivita di
difensore dei pellegrini anzitutto dalle opposizioni di carattere diabolico e in
seguito, per estensione, da ogni altro ostacolo che si frapponga tra loro e la
meta santa. D’altra parte, senza trascurare il fatto che Anselmo, in qualita di
arcivescovo di Canterbury, ebbe una sua personale corrispondenza nientemeno
che con Diego Gelmirez, vescovo di Santiago di Compostella®?, occorre anche
osservare che, come riferisce il suo discepolo e segretario Eadmero di Canter-
bury (1055/60-1127), egli conobbe questi aspetti non solo dai racconti ascoltati
dai pellegrini, ma ebbe modo di familiarizzare con essi e di interiorizzarli nella
sua esperienza personale di pellegrinaggio, dal momento che, appunto da pel-
legrino, nell’ottobre del 1097, parti a piedi per Roma con bisaccia e bordone,
dando corso al suo primo, volontario esilio dall’Inghilterra®:

in presenza di una grande moltitudine di monaci, di chierici e di popolo ricevette da-
vanti all’altare, secondo la consuetudine, la bisaccia e il bastone dei pellegrini [peranm: et
baculum peregrinantium more coram altari suscepit]. Poi dopo averli raccomandati tutti
a Cristo, parti, tra fragorosi pianti e lamenti*.

31 Ivi, p. 65.

32 Cfr. ANseLMo D’AosTa, Epistola 263. A Diaco, vescovo di santJacopo di Compostella, in Ib., Lettere.
Arcivescovo di Canterbury, 2/1, trad.it. di A. Granata, commento di C. Marabelli, Jaca Book, Milano
1990, pp. 396-399; F.S. Scumrrr (ed.), Sancti Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia, cit., t.
11/4, p. 178. Cfr., nuovamente, M. Zopp1, Lesperienza del pellegrinaggio. .., p. 204.

33 Cfr. EApMERO, Historia novorum in Anglia, a cura di A. Tombolini, con la collaborazione di I. Biffi —
A. Granata — S.M. Malaspina — C. Marabelli, Jaca Book, Milano 2009, II, 246-485, pp. 172-189.

34 Tvi, I1, 486-491, pp. 188-189.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino

Fig. 3. Anonimo di scuola toscana, San Giacomo il maggiore, apostolo, affresco, fine secolo XV — inizio

XVI, Chiesa Sant’Ugo di Pré (inferiore di San Giovanni, la Commenda), Genova, lato destro di porta-

le interno, foto Giacomo Valenti, su concessione dell’Ufficio Beni Culturali dell’ Arcidiocesi di Genova,
con la collaborazione della Comunita di Sant’Egidio.

85



86 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Bibliografia

ALESSANDRO DI CANTERBURY, [ detti di Anselmo. I miracoli, in ANSELMO D’AoO-
STA, Nel ricordo dei discepoli. Parabole, detti, miracoli, a cura di 1. Biffi — A.
Granata — C. Marabelli — D. Riserbato, Jaca Book, Milano 2008, Parte II,
pp. 166-477.

ALEXANDRI MONACHI CANTUARIENSIS Liber ex dictis beati Anselmi in Southern
R.W. — Schmitt ES. (eds.), Memorials of Saint Anselnz, (Auctores Britannici
Medii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969, I, pp. 105-270.

ANSELMO D’AOSTA, Lettere. Arcivescovo di Canterbury, 2/1, trad.it. di A. Grana-
ta, commento di C. Marabelli, Jaca Book, Milano 1990.

Ip., Orazioni e Meditazioni, Introduzioni di B. Ward — I. Biffi — A. Granata,
Analisi e commento delle singole Orazioni e Meditazioni di C. Marabelli,
trad. it. di G. Maschio, Indici a cura di A. Tombolini, Jaca Book, Milano
1997.

BerarDI V.M., Introduzione a Il Codice callistino. Prima edizione italiana in-
tegrale del Liber Sancti Jacobi — Codex Calixtinus (sec. X1II), traduzione e
introduzione di V.M. Berardi, presentazione di P. Caucci von Saucken, Edi-
zioni Compostellane, Perugia 2008, pp. 9-37.

Caucct VON SAUCKEN P. — ASOLAN P., Cammini in Europa. Pellegrinaggi antichi e
moderni tra Santiago, Roma e la Terra Santa, Terre di mezzo Editore, Milano
2009.

EADMERO, Historia novorum: in Anglia, a cura di A. Tombolini, con la collabo-
razione di I. Biffi — A. Granata — S.M. Malaspina — C. Marabelli, Jaca Book,
Milano 2009.

Laco J.E, El Apostol Santiago: Amigo, Discipulo y Testigo de Jesiis, Grafica Lo-
pes ® Teléfs, Santiago de Compostela 2021.

ScuMItT ES. (ed.), Sancti Anselmni Cantuariensis Archiepiscopi Opera Ommnia,
F. Fromman Verlag (Giinter Holzboog), Stuttgard-Bad Cannstatt 1968, I-11
(rist. anastatica Ia ed., 6 voll., Th. Nelson, Edimburgi 1946-61).

SoUTHERN R\, Anselmo d’Aosta. Ritratto su sfondo, a cura di 1. Biffi — C.
Marabelli, con la collaborazione di A. Granata e A. Tombolini, (Di fronte e
attraverso 459) Jaca Book, Milano 1998 (ed. or. Saint Anselm:: a portrait in a
lanscape, Cambridge University Press, Cambridge 1990).

Ip. — Scumrrt ES. (eds.), Menzorials of Saint Anselm, (Auctores Britannici Me-
dii Aevii, 1) Oxford University Press, London 1969.



M. Zoppi | Una fonte anglosassone del Codice callistino 87

Zorrl M., L'esperienza del pellegrinaggio a Roma e oltre, nella vita, nell opera e
nell’eredita anselmiane, in Académie Saint-Anselme d’Aoste, Bulletin, Nou-
velle Série, 17, Imprimerie Valdotaine, Aoste 2016, pp. 197-215.

Il Codice callistino. Prima edizione italiana integrale del Liber Sancti Jacobi
— Codex Calixtinus (sec. XII), traduzione e introduzione di V.M. Berardi,
presentazione di P. Caucci von Saucken, Edizioni Compostellane, Perugia
2008.

Le strade del medioevo. Arte e figure del pellegrinaggio a Compostela, testo di R.
Oursel, fotografie di Zodiaque, (gia e non ancora, arte 22) Jaca Book, Mi-
lano 1982; ed or. Routes romanes, 1, Zodiaque, St. Léger Vauban (Francia)
1982.



Il San Giacomo dell’Ospedale
di San Giacomo in Augusta a Roma

Philine Helas




Abstract

Il saggio tratta dell’'insolita statua a grandezza naturale
di San Giacomo vestito da pellegrino, 'unica testimo-
nianza artistica rimasta della fase medievale dell'o-
spedale romano San Giacomo di Augusta, costruito nel
1339.

Parole chiave: San Giacomo; pellegrinaggio; ospedale
di San Giacomo in Augusta

This essay deals with the unusual, life-size statue of St.
James dressed as a pilgrim, which is the only artistic
testimony remaining from the medieval phase of the
Roman hospital San Giacomo in Augusta, builtin 1339.

Keywords: St. James; Pilgrimage; Hospital of St. James
in Augusta

El ensayo trata sobre la insélita estatua a tamano real
de San Jaime vestido con ropas de peregrino, que es
el dnico testimonio artistico que se conserva de la
época medieval del hospital romano San Giacomo de
Augusta, construido en 1339.

Palabras clave: Santiago; Peregrinacion; Hospital de
Santiago en Augusta

Philine Helas, collaboratrice scientifica della Bibliotheca
Hertziana - Istituto Max Planck per la storia dell’arte a
Roma. Pubblicazioni sull’arte medievale e rinascimen-
tale in Italia, tra cui la cultura festiva, la cartografia,
I'allegoria della Fortuna, i ritratti di Cristo, la rappresen-
tazione della poverta e di catastrofi, I'autorappresenta-
zione di ospedali e istituzioni caritative e 'iconografia
degli animali nei manoscritti miniati del Tractatus de
herbis.

Philine Helas, research assistant at the Bibliotheca
Hertziana - Max Planck Institute for Art History in
Rome. Publications on medieval and Renaissance art
in Italy, including festive culture, cartography, the al-
legory of Fortuna, portraits of Christ, the depiction of
poverty and catastrophes, the self-representation of
hospitals and charitable institutions, and the iconog-
raphy of animals in the illuminated manuscripts of the
Tractatus de herbis.

Philine Helas, asistente de investigacion en la Biblio-
teca Hertziana del Instituto Max Planck de Historia
del Arte de Roma. Publicaciones sobre arte medieval
y renacentista en lItalia, incluyendo la cultura festiva,
la cartografia, la alegoria de la Fortuna, los retratos de
Cristo, la representacion de la pobreza y las catastro-
fes, la autorrepresentacion de hospitales e institucio-
nes benéficas, y la iconografia animal en los manus-
critos iluminados del Tractatus de herbis.

Philine Helas, Bibliotheca Hertziana — Max Planck, Italy
Philine Helas © 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.562



La statua, in marmo e a grandezza naturale (alta 1,74 inclusa la sua base di 9
cm), ¢ identificata come San Giacomo maggiore dal suo abito da pellegrino: il
bastone che tiene nella mano destra e soprattutto la borsa contrassegnata dalla
conchiglia sono un chiaro riferimento al pellegrinaggio a Santiago da Compo-
stella. Nella mano sinistra regge un libro aperto, anch’esso uno dei suoi attribu-
ti tradizionali'. Indossa i sandali, le calzature degli apostoli, che sono realizzati
con una straordinaria cura dei dettagli, tanto da evocare la scultura antica, pur
senza derivare da un modello specifico?. Dal punto di vista tipologico, egli pre-
senta tratti affini all'iconografia di Cristo, caratteristica che si ritrova anche in
altre raffigurazioni dell’apostolo’. Sopra la veste decorata con bordure indossa
_ .

Fig. 1. Attributi di Santiago pellegrino.

un mantello alla maniera di una toga antica su una spalla, che ricade con nu-
merose pieghe e che egli raccoglie con la mano sinistra. Il volto, piuttosto gio-
vanile, € incorniciato dai lunghi capelli che gli ricadono leggermente ondulati
sulle spalle, mentre la barba, piuttosto corta, lascia scoperto il mento. Non ha
l'aureola, probabilmente ne indossava una di metallo o legno d’orato fissata
nella perforazione visibile sulla sommita del capo. La figura ¢ collegata a una
base e il retro & stato lasciato grezzo, il che rende probabile la sua originaria
collocazione in una nicchia o direttamente davanti a una parete. L'evidente in-
clinazione in avanti lascia inoltre pensare a una posizione rialzata. Prima di es-
sere trasferita alcuni anni fa nella chiesa romana di San Giacomo ad Augusta, si

1 Per I'iconografia del santo vedi per esempio R. Bianco, La conchiglia e il bordone. I viaggi di San Gia-
como nella Puglia medievale, Perugia, Edizioni Compostellane, 2017.

2 Per quanto riguarda le calzature romane, in cui i sandali sono quasi sempre dotati di un infradito, si
veda per esempio Ai piedi degli dei. Le calzature antiche e la loro fortuna nella cultura del Novecento, a cura
di C. Lorenza, (Catalogo della mostra Firenze 2019-2020), Livorno, Sillabe, 2019 una certa somi-
glianza tipologica con il sandalo cat. 31, pp. 196-197.

3 Ibid. pp. 98-101.



P. Helas | 1] San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma 91

trovava nell’adiacente Ospedale di San Giacomo ad Augusta, chiuso nel 2008.*

Lospedale fu fondato nel 1326 per disposizione testamentaria del cardinale
Pietro Colonna e costruito dai suoi nipoti Giacomo, vescovo di Lombez, e
Giovanni nel 1339. La fondazione e la dedica a Giacomo sono documentati
da un’iscrizione oggi conservata in modo frammentario’. Del periodo di co-
struzione ¢ rimasto il semplice portale con lo stemma del committente®. La
scelta del sito, in una zona all’epoca in gran parte disabitata, puo essere spie-
gata dal fatto che si trattava di un’area controllata dalla famiglia Colonna, che
aveva trasformato il Mausoleo di Augusto in una fortezza: da qui il soprannome
della chiesa e dell’ospedale “in Augusta”. Grazie al vicino porto di Ripetta,
l'ospedale era ben collegato al Tevere, importante arteria di traffico. Inoltre,
la posizione era ideale per offrire sostegno ai pellegrini e ai viaggiatori che,
provenienti dal nord, entravano in citta attraverso la Porta Flaminia. Questo
tipo di clientela giustifica il patrocinio di San Giacomo maggiore. Allo stesso
tempo, Pietro Colonna potrebbe averlo scelto anche in memoria di suo zio, il
cardinale Giacomo Colonna, morto nel 13187, Tuttavia, fino all’ampliamento
sotto Leone X all'inizio del XVI secolo, la chiesa e 'ospedale non sembrano
aver avuto un ruolo di rilievo, tanto che le guide e le “Indulgenze” non ne fan-
no menzione®, Non sono state conservate fonti relative all’ospedale risalenti al
Trecento e solo poche risalenti al Quattrocento: Francesco Orsini di Gravi-
na, nominato prefetto della citta da Eugenio IV, si immortalo nel 1435 come

4 Con la segnalazione di L. Salerno, la scultura entrd nell'orizzonte della storia dell’arte, in: Via del Corso,
pubblicato dalla Cassa di Risparmio di Roma in occasione del 125° anniversario della sua fondazione,
Roma 1961, (cap.: Il complesso edilizio dell’Ospedale e della chiesa), fig. 95, p. 134. — La letteratura
sullospedale ¢ molto ampia: Fondamentale M. HeiNz, San Giacomo in Augusta in Rom und der Hospi-
talbau der Renaissance, (Univ., Diss., 1976), Bonn 1977 e da ultimo la tesi di laurea magistrale di N.
OMERAsEVIC, Modificazione per la riabilitazione: Reba- und Therapiezentrum San Giacomo in Augusta,
Costanza 2022.

5 “... Hoc hospitale ad laudem Dei et sub vocabolo Beati Iacobi apostoli pro anima Reverendissimi
Patris et Domini Dom. Petri de Columna Sancti Angeli quondam diaconi Cardinalis fundatum fuit ...”
Si trovava murata nel cortile dellospedale. Il testo completo ¢ riportato da V. ForRCELLA, Iscrizioni delle
chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XI fino ai giorni nostri, vol. IX, Roma 1877, p. 127, pubblicato
anche da HEiNz, San Giacomo in Augusta ... cit., p.27.

6 M. SpEsso, I/ portale dell’antico ospedale di S. Giacomo in Augusta (1339), in “Quaderni dell'Istituto di
Storia dell’Architettura”, 1 (1998), pp. 37-46. 11 portale stesso non ¢ datato, ma dovrebbe risalire alla
costruzione originaria, a cui fa riferimento l'iscrizione che, secondo Spesso, I/ porzale ... cit, p. 40, fig. 13,
era collocata sopra il portale.

7 Heinz, San Giacomo in Augusta ... cit., p. 28. Questo legame ¢ tramandato nelle guide di Roma per
esempio C. FaNucct, Trattato di tutte l'opere pie dell’alma citta di Roma, Roma, Franceschi, 1601, pp. 42-
44; F. Franzini, Descrittione Di Roma Antica E Moderna, Roma, Franzini, 1643, p. 88.

8 La chiesa di San Giacomo in Augusta ¢ citata solo da Signorili all'inizio del XV secolo. C. HUELSEN,
Le chiese di Roma nel Medio Evo. Cataloghi e appunti, Firenze 1927 (ristampa Roma 2000), p. 46, n.
133. Al contrario delle altre chiese dedicate a San Giacomo a Roma, per esempio San Giacomo degli
Spagnoli, non sembra citato mai nelle ,Indulgenze®, vedi N. R. MiEDEMA, Die rémischen Kirchen im
Spatmittelalter nach den “Indulgentiae ecclesiarum urbis Romae”, Tubingen, Niemeyer, 2001, pp. 555-562.



92 ComposTeLLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

committente con un’iscrizione associata al - X W 3
suo stemma. Secondo un documento del v
1537, questa si trovava sopra la porta di
una stanza nelle immediate vicinanze del-
la chiesa, che all’epoca era utilizzata come
ala maschile’. Quindi ¢ possibile che la co-
struzione risalisse a una fondazione degli
Orsini, ai quali la guida di Martinelli del
1761 attribuisce il merito di aver ingran-
dito 'ospedale’®. Una bolla di Niccold V
del 1451 stabiliva che listituzione, fino
ad allora sotto la supervisione del cardi-
nale Giovanni Morinese, presbitero di
San Lorenzo in Lucina, e amministrativa-
mente subordinata all’ospedale di Santo
Spirito, dopo la morte del cardinale fosse
sottratta a tale controllo e subordinata alla
confraternita di Santa Maria del Popolo'!.
In un’altra bolla del 1452, le decisioni fu-
rono in parte revocate: 'amministrazione
dell’ospedale rimaneva alla confraternita,
ma i proventi delle sue proprieta nella
citta di Roma dovevano essere versati al
priore di Santo Spirito. In tale occasione
fu anche stabilita la necessita di riparare : -

l'ospedale e di rifornirlo di letti e di tutto Fig. 2. Statua di Santiago.

il materiale per poter accogliere i malati'.

Da tali provvedimenti si puod dedurre che all’epoca le condizioni del complesso
fossero molto precarie: si potrebbe supporre che la riorganizzazione fosse stata
una reazione all’enorme afflusso di pellegrini giunti per il giubileo del 1450,
anno segnato da un grave incidente a ponte Sant’Angelo — con tanti morti e
feriti — e dalla peste, due eventi che avevano messo in evidenza la necessita di

_l'n

=

9 ForcEeLLA, Iscrizioni ... cit., p. 128, HEINZ, San Giacomo in Augusta ... cit., p. 34, ¢ p. 206, doc. 57 B.

10 F. MARTINELLI, Roma ricercata nel suo sito, con tutte le curiosita, che in essa si ritrovano, tanto antiche,
come moderne, cioé chiese, monasteri, Roma, Barbiellini, 1761, p. 182. “L’annesso ospedale fu fondato dal
Cardinal Pietro Colonna, ed accresciuto da Francesco Orsini Prefetto di Roma.” E interessante notare
che egli menzioni solo questi due persone e non faccia alcun riferimento ai successivi ampliamenti, sui
quali di solito altre guide di Roma si soffermano in modo pil dettagliato.

11 HeiNz, San Giacomo in Augusta ... cit., p. 34.
12 Heinz, San Giacomo in Augusta ... cit., pp. 34-35.



P. Helas | 1] San Giacomo dell’Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma 93

strutture adeguate. Soltanto a partire dal XVI secolo, tuttavia, San Giacomo
fu ristrutturato e ampliato, acquisendo grande importanza come San Giacomo
degli Incurabili, ospedale per i malati di sifilide. Come Piazza documenta nel
1679, “per insegna usano un S. Giacomo in forma di pellegrino con due carret-
te alli piedi con dentro uno stroppiato per cadauna”®.

La statua di San Giacomo fu molto probabilmente creata per 'ospedale. Se
ne trova menzione per la prima volta nel 1646, quando fu rimossa dal vecchio
altare della chiesa di Santa Maria in Porta Paradisi e “portata a piedi all’'Ho-
spedale sotto I'orologio”**. Questa chiesa era stata costruita su un edificio pre-
cedente, quindi la statua potrebbe essere stata realizzata gia per quest’ultimo
o per la sala dei malati stessa, probabilmente collocata su un altare affinché gli
infermi potessero vederla dai loro letti e seguire la messa che vi veniva cele-
brata. Un esempio di un contesto simile per una statua ¢ I'arcangelo Michele,
realizzato nel 1348 per 'ospedale del Laterano (oggi San Giovanni-Addolora-
ta), fondato nel 1333, che era sotto la sua protezione come “Ospedale dell’An-
gelo”.” Quest’ultimo potrebbe essere stato un modello per 'ospedale di San

.

CHIESA DI -GIACOMO CON L HOSPEDALE DE GL' INCVRABILT SV LA VIA DEL' CORSO .
Architettura di Francesce da Volterra . 28
e Bada Falds 4t ot fir P Oia Tassms Rafli in Rama atta Pase o8 Pis. et P .

Fig. 3. Chiesa di S. Giacomo con 'Hospedale de gl’incvrabili in Augusta a Roma.

13 C. B. P1azza, Opere pie di Roma, descritte secondo lo stato presente, Roma, Bussotti, 1679, S. 399: ,per
insegna usano un S. Giacomo in forma di pellegrino con due carrette alli piedi con dentro uno stroppiato
per cadauna®. Lemblema, ancora oggi visibile sulledificio, raffigura solo un invalido sulla sua carrozzella.
14 C. D’ALBERTO, Roma al tempo di Avignone. Sculture nel contesto, Roma, Campisano 2013, p. 95.

15 P. HEvas, Kunst und visuelle Prisenz zweier Hospitéiler in Rom: Santo Spirito in Sassia und Santissimo
Salvatore ad Sancta Sanctorum am Lateran zwischen dem 14. und friihen 16. Jahrbhundert, in ,Romisches



94 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Giacomo, che fu costruito poco dopo e che, come questo, cercava di garantire
Iassistenza ai bisognosi nella citta abbandonata dai papi — anche Pietro Colon-
na mori lontano da Roma, ad Avignone.

Nel 2003 la statua di San Giacomo ¢ stata attribuita da Negri Arnoldi a
Paolo da Gualdo Cattaneo, un artista la cui identita e opera sono oggetto di un
lungo dibattito'®. Neri Lusanna ha ripreso questa attribuzione nel 2009, spe-
cificando che I’artista deve averla realizzata intorno al 1399, all’inizio della sua
carrieral’. Pasqualetti, invece, ne mette in dubbio la paternita, senza proporre
un’attribuzione alternativa'®. Infatti, nessuna delle altre sculture firmate o at-
tribuite all’artista presenta gli occhi senza pupille e le palpebre simili a piccoli
rotoli, che, dissimili tra loro, hanno un aspetto molto schematico e innaturale®.
Anche nel trattamento dei capelli e delle vesti si riscontrano piu differenze
che affinita: nelle opere di Paolo da Gualdo le mani risultano generalmente
piu rifinite, mentre quelle del San Giacomo non mostrano alcuna articolazio-
ne della struttura ossea o della pelle e appaiono appena sbozzate sul dorso. 1l
San Giacomo, che Paolo da Gualdo ha raffigurato come patrono del defunto
in un rilievo sulla tomba di Riccardo Gattola di San Giacomo, presenta una
lavorazione dei capelli e della barba completamente diversa?’. Inoltre, sembra
trattarsi di un altro tipo di personaggio, piu simile a un uomo anziano dalla
barba folta, come se ne trovano in diversi altri sepolcri romani del Quattrocen-
to?!. Per i lineamenti del volto, I'ornamentazione dei capelli e della barba, cosi
come per I'abbigliamento — con la veste bordata di passamaneria e la postura

Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana“ 41, (2013/2014), pp. 11-109, ill. 32, pp. 47-49; D’ALBERTO, Roma
... cit., pp. 94-107.

16 F.NeGr1 ArRNoLDI, I/ San Giacomo di Maestro Paolo da Gualdo,in “Confronto” 3 (2003), pp. 123-125.
Per quanto riguarda la discussione sull’artista, si veda S. CEsaRr1, Magister Paulus. Uno scultore tra XIV e

XV secolo, Roma: Edilazio, 2001, nonché la bibliografia citata di seguito.

17 E.NeRr1 LUSANNA, G/i inizi di Paolo da Gualdo. Vecchi equivoci sulla sua formazione e nuove proposte, in
“Studi di storia dell’arte” 20 (2009), pp. 53-72, in particolare p. 62.

18 Si era gia occupata dell’artista in precedenza: C. PASQUALETTI, Paolo da Gualdo Cattaneo: uno scultore
umbro a Roma e nel Lazio agli inizi del Quattrocento, in “Prospettiva”, 103/104 (2001), pp. 12-46. Nel
suo articolo s.v. Paolo da Gualdo Cattaneo, in Dizionario Biografico degli Italiani, 81,2014, pp. 176-179
mette (p. 178) in dubbio 'attribuzione del San Giacomo a lui.

19 L'unica scultura che presenta occhi senza pupille e di simile fattura ¢ la Santa Margherita di Mon-
tefiascone, attribuita a Paolo da Gualdo da Neri Lausanna ... cit., pp. 59-62, ma lopera ¢ stata anche
datata al Trecento e attribuita alla cerchia di Andrea Pisano.

20 Per la tomba (oggi Baltimora, Walters Art Museum) PAsQUALETTI, Paolo da Gualdo ... cit., p. 31-34,
ill. 32 e 32.

21 M. KUHLENTHAL, Memoria in Stein: Das romische Wandgrabmal der Friihrenaissance, Minchen, Hir-
mer, 2024, 2 vol. San Giacomo il Maggiore con bastone da pellegrino e libro ¢ raffigurato nel XV secolo
a Roma sulle seguenti tombe: Niccold V. (t 1455) (cat. 65, vol. 1, ill. 13a); Giacomo Tebaldi (cat. 37, vol.
1, ill. 49b); Jacopo Ammananti Piccolomini (cat. 2, vol. 1, ill. 116a); cardinale Bernardino Lonati (cat.
52,vol. 1,ill. 195a); Pio III. (cat. 10, vol. 1, ill. 228b).



P. Helas | I/ San Giacomo dell’ Ospedale di San Giacomo in Augusta a Roma 95

rigida — la statua ricorda piuttosto le opere del Trecento, come la statua dell’ar-
cangelo Michele e il busto di Cristo del portone dell’Ospedale dell’ Angelo del
1348.2 E inoltre plausibile che ospedale sia stato dotato di una raffigurazione
del suo santo patrono poco dopo la sua fondazione o in occasione del giubileo

1350. In assenza di ulteriori documenti, tuttavia, la questione della datazione e
dell’attribuzione rimane aperta.

Fig. 4. Statua di San Michele.

22 Per il portale vedi Helas, Kunst und visuelle Prisenz ... cit., p. 49; D’ALBERTO, Roma ... cit., pp. 83-94.



Recensioni



Georgiana Goddard King

M. Tain Guzman y P. Fra Lopez (Coordinatori), Georgiana Goddard
King y The Way of Saint James (1920). La primera peregrinacion
erudita por el Camino de Santiago, Akal Ediciones, Madrid, 2024.

© 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.564



98 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Nel mese di giugno del 2024 ¢ stato pubblicato il significativo volume sulla fi-
gura di Georgiana Goddard King, pioniera ed erudita del XX secolo, esperta
di storia e storia dell’arte medievale spagnola, originaria degli Stati Uniti. Il
volume, curato dagli eminenti studiosi Miguel Tain Guzman (docente di Sto-
ria dell’Arte dell’Universita di Santiago de Compostela, membro del Comité
Internacional de Expertos del Camino de Santiago e della Academia Xaco-
bea, direttore della Citedra del Camino de Santiago y las Peregrinaciones) e
Patricia Fra Lopez (docente di Filologia Inglese dell’Universita di Santiago
de Compostela) vede la collaborazione di piu autori che hanno partecipato
con vari saggi che mettono in risalto la brillante carriera, nonché I'intensa
vita della studiosa americana, sottolineando gli aspetti fondamentali della sua
esistenza e delle sue opere.

Il libro consta di 444 pagine ed & frutto di un progetto di ricerca interdisci-
plinare condotto a livello internazionale della durata di tre anni circa (2021-
2024), finanziato dal “Grupo de Investigacion IDEAHS GI-1510 de la Uni-
versidad de Santiago de Compostela” e con il sostegno della “Axuda Xunta
de Galicia para Grupos de Referencia Competitiva 2023 — Proxectos Plan
Galego IDT. Consolidacion e Estruturacion 2023 GRC (ED431C-2023/21)”;
il coinvolgimento degli otto noti studiosi autori, ognuno dei quali ha contri-
buito con un capitolo specifico della propria area di studi, ha messo in evi-
denza I'operato di questa eccezionale studiosa che, con il tempo, ha acquisito
la posizione di rilievo che merita.

Georgiana Goddard King ¢ stata docente di Storia dell’Arte Medievale
presso il Bryn Mawr College della Pensilvania, universita privata femminile.
Allo stesso tempoo, quale appassionata cultrice della storia e civilta spagnola
ha descritto nei suoi celebri tre volumi “The Way of Saint James” del 1920, il
ricco patrimonio architettonico e artistico dei luoghi da lei visitati e attraver-
sati lungo il Camino de Santiago.

Grazie ai finanziamenti ottenuti dalla prestigiosa Hispanic Society of Ame-
rica di New York, 'autrice ha potuto effettuare vari soggiorni nella prima de-
cade del Novecento in Spagna, consultando e documentando i monumenti e
i luoghi che visitava di volta in volta. Cio che viene messo in evidenza ¢ il cri-
terio scientifico utilizzato dall’autrice, intenta a registrare il vasto patrimonio
artistico e architettonico territoriale, immettendo anche delle considerazioni
personali, interessi di carattere antropologico e descrizioni paesaggistiche del
territorio.

Gli esperti Tain Guzman e Fra Lépez hanno curato e diretto I'intero volu-
me, focalizzando la loro attenzione non solo su quanto documentato dall’au-
trice, ma anche su quegli aspetti parzialmente considerati come il proprio
vissuto personale, la metodologia interdisciplinare utilizzata per reperire e



Recensioni 99

analizzare approfonditamente il materiale da lei cercato (interessanti sono
anche le numerose foto o immagini comprate da fotografi locali che, insieme
alla compagna di viaggio Edith Hunn Lowber, forniscono dettagli significa-
tivi delle varie descrizioni dei luoghi), I'inserimento continuo di commenti,
aneddoti o altre curiosita attinte dalla sua profonda conoscenza della storia e
civilta spagnola.

Come un pellegrino che avanza passo dopo passo lungo il cammino, cosi
questo libro ripercorre la storia, gli studi e i viaggi che ha effettuato I’autrice
statunitense in nome della ricerca e di uno studio attento e preciso non solo
in campo artistico, ma anche in quello sociale, storico, culturale, antropologi-
co, letterario, etc..., paragonando ed esaminando in maniera erudita, quanto
scoperto; difatti, Georgiana Goddard King che ¢ considerata come «pionera
en la investigacion de la ruta jacobea y sus valores patrimoniales y culturales,
asi como precursora de la peregrinacion contemporanea», ha lasciato una
testimonianza di enorme valore.

Fin dalle prime pagine del primo capitolo G.G. King, peregrina nortea-
mericana y pionera, George Greenia descrive in maniera ineccepibile le varie
sfaccettature dell’autrice evidenziando la passione che aveva per la storia, la
cultura, la letteratura e la lingua spagnola, senza tralasciare I'impatto lettera-
rio che ha avuto negli studi ispanici nordamericani. Lo studioso pone in ri-
salto la prospettiva femminile e effettua una revisione dei contributi di donne
nella letteratura di viaggio antecedenti il The Way of Saint James, cogliendo le
differenze e le analogie principali con gli autori del periodo, tra cui la volonta
dell’autrice di rivolgersi non solo alla comunita accademica, bensi all’intero
pubblico americano.

Nel secondo capitolo G.G. King, profesora pionera de Historia del Arte y
su vision del Camino de Santiago, Paula Pita Galan si sofferma sulla figura di
King come docente di Storia dell’Arte, sulla sua formazione accademica e
sulla sua personale visione del Camzino de Santiago. La studiosa, grazie a una
borsa di studio che le ha permesso di soggiornare presso il Bryn Mawr Col-
lege in Pennsylvania, ha potuto consultare gli archivi relativi alla formazione
e alla docenza di King; si ha infatti una panoramica ben dettagliata sul ruolo
che ha occupato 'autrice in qualita di docente presso il Bryn Mawr College
e di ricercatrice. Paula Pita Galan sottolinea che I'originalita della ricerca sta
innanzitutto nelle tematiche studiate e nell'impronta decisiva che ha dato
agli studi in questo ambito.

Nel terzo capitolo G.G. King, sus viajes por el Camino de Santiago y la
Hispanic Society of America, Patricia Fra Lopez descrive e analizza i dati
dell’Archivio della Hispanic Society of America che riguardano la relazione
tra l'autrice e la societa, nonché con il suo fondatore Archer Milton Huntin-



100 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

gton. Dopo aver soggiornato presso la prestigiosa sede di New York e con-
sultato fonti inedite dagli archivi, la studiosa Fra Lopez affronta in maniera
minuziosa I'importanza dei viaggi effettuati da King in Spagna e di quanto
possano aver influenzato la sua opera, tenendo in considerazione anche il
titolo di Bachelor of Arts in Letteratura inglese, a testimonianza della vasta
cultura dell’autrice e dei molteplici interessi che nutriva. Inoltre, la studiosa
puntualizza sull’'importanza dell’opera che, essendo un documento sia stori-
co che letterario, ¢ stata spesso adoperata da altri insigni studiosi statunitensi
che ’hanno considerata una vera e propria guida per soggiornare in Spagna.

Nel quarto capitolo G.G. King y el arte del Camino de Santiago, Francisco
Javier Novo Sanchez descrive 'enorme patrimonio storico-artistico riportato
dall’autrice nei suoi libri, partendo dai Pirenei fino ad arrivare alla citta di
Santiago de Compostela, per proseguire fino all’Atlantico. Difatti, Georgiana
Goddard King ¢ stata una degli studiosi che ha documentato anche luoghi
di forte attinenza jacopea, quali Finisterre, Muxia, Noia e Padrén. In questo
contesto Novo Sanchez illustra le varie opere artistiche descritte in maniera
meticolosa dalla King riguardanti sia i siti architettonici che pittorici propri
del Camino Francés. Lattenzione si sposta maggiormente sul periodo me-
dievale, illustrando cattedrali, monasteri, collegiate, cappelle, chiese, palazzi
urbani, ponti e hospitales del peregrino.

Il quinto capitolo La ciudad y la catedral de Santiago de Compostela segiin
G.G. King , di Miguel Tain Guzman offre uno studio approfondito sulla
descrizione della citta di Santiago de Compostela e, in particolare, sulla catte-
drale e sulle festivita che vi si celebrano il 25 luglio. Nonostante la descrizione
approssimativa della citta compostellana, 1'autrice si sofferma sul comples-
so architettonico, cercando tracce dell’antico edificio romanico attraverso la
consultazione di fonti e documenti. Inoltre, Tain Guzman riporta quanto de-
scritto da King in occasione della festa di San Giacomo durante I’Anno Santo
Compostellano del 1915 e di come abbia potuto assistere alla liturgia e alle
celebrazioni in onore del santo.

Nel sesto capitolo Leyendas, milagros y tradiciones vinculadas a la pere-
grinacion vy los peregrinos de Santiago en The Way of Saint James, Manuel F,
Rodriguez analizza i miracoli, le leggende e le tradizioni che vedono coinvol-
ti il pellegrinaggio e i pellegrini. Lo studioso evidenzia, quanto gia esposto
dall’autrice stessa, di come alcuni aspetti siano continuati fino all’epoca mo-
derna. Georgiana Goddard King viene infatti considerata per questo come
la prima persona che ha messo a fuoco una nuova prospettiva del Camzino
de Santiago.

Nel settimo capitolo G.G. King y la antropologia de su tiempo: de la de-
scripcion de «tipos» a la religion comparada, Mar Llinares Garcia sottolinea



Recensioni 101

due ulteriori aspetti riconducibili entrambi al campo delle scienze antropo-
logiche. Georgiana Goddard King non fa mistero di avere un interesse per la
religion comparada. Lo vediamo quando descrive con attenzione le attivita
femminili e quando si sofferma sulle figure delle donne e sul ruolo dei sacer-
doti cattolici, (pur essendo la King di origine protestante, non appartiene a
una confessione specifica). L'altra considerazione dell’autrice riguarda non
tanto la descrizione di feste o costumi locali, ma una lettura interpretativa del
culto jacopeo in un contesto cultuale arcaico e di origine pagana, che riflette
fattori presenti in altre epoche come la magia, la fecondita o la valenza della
natura, che fanno riferimento spesso agli studi dell’antropologo J. G. Frazer
(Il ramo d’oro).

Nell’ottavo e ultimo capitolo Los Paisajes en el Camino de Santiago segiin
G.G. King, Xosé Santos Solla pone in evidenza I'opera dell’autrice da una
prospettiva geografica, mettendo in relazione il fenomeno recente del turi-
smo e i cambiamenti paesaggistici. Georgiana Goddard King ¢ una viaggia-
trice, in quanto percorre il cammino avvicinandola ai viaggi del Gran Tour,
tuttavia non ¢ possibile rilegare la sua figura solo a tale condizione: essendo
una studiosa, King effettua una descrizione precisa dei paesaggi che attraver-
sa ed osserva, corredata da notizie storico-artistiche. Grazie alla sua estesa
narrazione dei luoghi visitati, 'autrice ha lasciato dei segni significativi su
eventuali cambiamenti apportati al giorno d’oggi negli stessi luoghi dislocati
lungo il Camino de Santiago del periodo.

Nella parte conclusiva del libro sono inserite alcune delle foto e delle im-
magini che mettono in evidenza il lavoro meticoloso svolto dalla King e che
fungono da ulteriore testimonianza di quanto descritto e studiato.

Lapporto significativo che I'autrice ha dato con la sua opera mostra quella
soctetas studiorum che si occupa dello studio del Camzino de Santiago e della
complessa civilta dei pellegrinaggi e che pone la storica non solo tra le figure
femminili di spicco che hanno effettuato degli studi sul tema ma, da attenta
ricercatrice, suggerira anche I'idea di quanto il pellegrinaggio compostellano
abbia influito nella creazione artistica e nello scambio culturale europeo.

Alla luce di quanto evidenziato nel libro presentato e considerando le nu-
merose volte che gli autori lo hanno sottolineato, non si pud non tener conto
del fatto che Georgiana Goddard King sia stata la prima studiosa «en com-
prender que en la Europa de los siglos XI y XII, la peregrinacion a Santia-
go de Compostela habia estimulado la creacion y el intercambio artistico a
través de sus caminos». Allo stesso tempo ¢ stata considerata una verdadera
hija de Esparia, sia per il suo preziosissimo contributo allo studio della civilta
spagnola, che come una auténtica peregrina del Camino de Santiago che ha
percorso piu volte.



102 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

Georgiana Goddard King, con i suoi studi derivanti da una formazione
erudita e meticolosa, nonché appassionata, si inserisce di diritto nel panthe-
on delle figure piu rappresentative che hanno studiato e vissuto e descritto
nelle proprie opere, i pellegrinaggi compostellani e il Cammino di Santiago,
ai quali ha lasciato un preciso contributo interpretativo.



Antonella Palumbo

I Cammino delle anime. San Giacomo e San Michele: due culti a
confronto, Edizioni Menabd, Ortona, 2023, pp. 362.

© 2025 Author(s), CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
Compostella 45.2025 | ISBN 978-88-9392-676-8 | DOI 10.61017/cisc.v45i2.564



104 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

La obra que tratamos es la tercera publicacion de la Coleccion de estudios
histéricos del Istituto Abbruzzese per la Storia della Resistenza e dell’Italia
contemporanea y reune los resultados de la investigacion desarrollada por An-
tonella Palumbo en su tesis doctoral, defendida en la Universita degli Studi
Gabriele D’Annunzio Chieti-Pescara. Adentrandose en la “civilizacion de las
peregrinaciones”, la autora compara las peregrinaciones a dos de los santuarios
mas concurridos del occidente europeo, el de Santiago el Mayor, en Santiago
de Compostela (Espana), y el de San Miguel en Monte Gargano (Italia), ana-
lizando las analogias y diferencias de sus cultos. Como se nos explica, la tesis
de partida no resulta en absoluto caprichosa siendo varios los aspectos que
permiten confrontar dichos cultos. Nos hallamos ante dos santos psicopompos
que participan del pasaje al mas alla: el ap6stol como propiciador del camino
de salvacion y también como encargado de pesar las almas de los difuntos, ta-
rea tradicionalmente realizada por el arcangel. Ademads, nos hallamos ante un
Miles Christi y un Miles Dei, defensores de la fe y vencedores del pecado. Unas
circunstancias que los convirtieron en dos de los grandes referentes cristianos
de la Edad Media y Edad Moderna.

A lo largo de cinco capitulos, el libro nos propone un recorrido de lo ge-
neral, las peregrinaciones en Occidente (capitulo I), a lo concreto, abordando
el origen y desarrollo de los cultos a Santiago el Mayor y San Miguel Arcangel
(capitulo II); comparando sus cultos (capitulo III); presentando los principales
itinerarios para llegar a Santiago de Compostela y a Monte Gargano (capitulo
IV); y aproximandonos a los tratturi de los Abruzos como vias de comunica-
cién e intercambio cultural (capitulo V). En el primer capitulo la autora aborda
el concepto de peregrinacion y los origenes de las peregrinaciones cristianas;
ofrece una revision historiografica de los principales estudios dedicados a las
peregrinaciones a Compostela y al Monte Gargano, y presenta las grandes pe-
regrinaciones occidentales. Como hemos mencionado, el segundo capitulo se
dedica al origen y desarrollo de los cultos a Santiago el Mayor y el arcangel San
Miguel; comienza con sendos analisis de sus figuras para continuar explicando
la expansion del culto a San Miguel en el occidente europeo y los origenes de
los santuarios miguelinos de Mont-Saint-Michel (Francia), la Sacra di San Mi-
chele en Val di Susa (un nudo en las vias de peregrinacién a Roma, Jerusalén
y entre el santuario de Mont-Saint-Michel y el Gargano), y Castel Sant’ Angelo
en Roma. En el tercer capitulo encontramos algunos de los aspectos mas nove-
dosos del estudio al abordar desde un nuevo punto de vista algunos aspectos
bien conocidos de los cultos a Santiago el Mayor y San Miguel. En primer lugar
se comparan los aspectos, simbolos y rituales de dichos cultos para continuar
analizando sus concepciones como protectores del pueblo cristiano y defen-
sores de la fe en calidad, respectivamente, de Mzles Christi, imagen surgida en



Recensioni 105

el contexto de la lucha contra el islam en la Peninsula Ibérica y la expansion
de los reinos cristianos, y de Miles Dei y Defensor Virgines que lleva a repre-
sentarlos como soldados. Otro aspecto que tienen en comin es su caracter
psicopompo, y para explicar esta acepcion en Santiago el mayor Palumbo trae
al primer plano la relacién entre Santiago y Carlomagno, relatada en la Cronica
de Turpin del Cédice Calixtino, donde se presenta la metifora de la Via Lac-
tea o via stellarum, con la concepcion del “camino de las estrellas”: el Gltimo
camino recorrido por los fieles en su viaje por el reino celestial, el camino de
las almas, que realizan acompafiados por Santiago el Mayor, quien también se
encargaba también de pesar las almas de los difuntos. Como sefala la autora,
este aspecto del Apdstol, mucho menos estudiado, también aflora en el milagro
de los peregrinos loreneses narrado en el libro I del Liber Sancti lacobz, donde
el propio Santiago cabalga durante una noche para llevar a un peregrino muer-
to y su compafiero vivo hasta su santuario en Galicia. Por su parte, el caracter
psicopompo de San Miguel estd mucho m4s presente en el mundo cristiano al
asentarse en fuentes evangélicas y apdcrifas muy extendidas pero que cobra
especial materializacion en la processione dei morti en el Alto Sannio beneven-
tano que tiene como destino el santuario de Monte Gargano. La tradicion del
viaje como tltimo camino a recorrer estd muy presente en la tradicion popular
de la Italia meridional, especialmente en Sicilia y los Abruzos, donde es posible
encontrar representaciones pictéricas del conocido como Ponte del Capello,
Ponte di San Giacomo o Passo di San Giacomo, un puente que tenia como fun-
cion juzgar y recibir a las almas que eran dignas del Reino de los Cielos. La
autora analiza otras fuentes textuales medievales que abundan en el caracter
funerario de sus protagonistas, como la Visio Pauli y 1a Visio Turchilli donde la
funcién de conducir las almas recae sobre San Julidn hospitalero, la psicostasis
corresponde a San Miguel, San Pedro y San Pablo, mientras que Santiago el
mayor recibia a las almas en el més alld. En este tercer capitulo también se revi-
sa el caracter taumattrgico de San Miguel y Santiago; y finaliza con un analisis
de las devociones mediante el anélisis de la presencia de cofradias dedicadas a
ambos santos. Como ya se ha indicado, en el capitulo IV, Palumbo analiza la
presencia de dichos cultos en los itinerarios que conducian a Compostela y al
Gargano, comenzando por la presencia del culto a San Miguel en el Camino
francés—tanto en sus caminos como en la propia ciudad de Compostela y en
el santuario del Apdstol—, para después analizar el culto jacobeo en el Camino
Micaelico, prestando una atencién especial a la Strata Peregrinorum y la Via
Sacra Langobardorum. El quinto y tltimo capitulo también destaca por su ca-
racter novedoso, centrandose en la funcion cultural que han tenido los caminos
agricolas de la region de los Abruzos: los llamados #7atturz; unas vias pecuarias
dedicadas a la trashumancia que, sin embargo, también eran empleadas por



106 ComrosTELLA | Rivista del Centro Italiano Studi Compostellani n. 45 a. 2025

algunos de los fieles que viajaban al santuario del Gargano y a lo largo de los
cuales se localizan huellas jacobeas y miguelinas, prestando especial atencién al
tratturo Castel di Sangro-Lucera. A modo de colofén, este capitulo finaliza con
la presencia del culto a Santiago en Monte Gargano, cerrando asi el estudio de
los vinculos entre ambos cultos y santuarios de peregrinacion.

La buena pluma de Palumbo propicia una lectura amena que nos introduce
de lleno en una investigacion rigurosa, desarrollada en el Centro Italiano di
Studi Compostellani dell’Universita di Perugia y en el Centro di Studi Miacelici
e Garganici, complementada con una estancia en Santiago de Compostela bajo
la supervision del entonces director de la Catedra del Camino de Santiago y de
las Peregrinaciones de la Universidad de Santiago de Compostela, Domingo
Gonzilez Lopo. Su trabajo se ha basado en la bisqueda y anilisis de fuentes
documentales histodricas, artisticas y sociales —algunas de ellas inéditas— que,
como indica la propia autora, han permitido constatar la pervivencia centena-
ria del culto a San Miguel en Santiago de Compostela y la presencia del culto
jacobeo en Monte Gargano; asi como la presencia de ambos cultos a lo largo de
las vias de peregrinacién a ambos santuarios. En este sentido una de las apor-
taciones mas interesantes del estudio consiste en la localizacién de testimonios
de dichos cultos en caminos aparentemente desvinculados de las peregrinacio-
nes, como los caminos de trashumancia o #ratturs italianos en la region de los
Abruzos. El caricter académico del libro aflora en los apéndices que enrique-
cen, respectivamente los capitulos III y V. El primero explica los origenes de
la congregacion compostelana de San Miguel Arcangel, fundada en 1734 con
sede en la parroquia de San Miguel dos Agros, una de las més antiguas de la
ciudad, y aporta la transcripcion de sus estatutos, localizados por la autora en el
Archivo Histérico Diocesano de Santiago. Por su parte, el apéndice del capitu-
lo V recoge extractos de diez documentos: el primero dedicado a la descripcion
de la capilla de Santiago en Castropignano, en el tratturo de Castel di Sangro
a Lucera, y los restantes a las visitas pastorales a distintas capillas dedicadas a
Santiago el Mayor o a San Miguel Arcingel, ubicadas en tratturi de los Abru-
zos. Las imagenes que ilustran la publicacion se retinen en un apéndice fotogra-
fico que evidencia el trabajo de campo realizado por la autora que, ademas de
buscar imagenes histdricas que evidencian el culto europeo a los santos objeto
de este estudio y anadir cartografia histérica, recorri6 los tratturi mencionados,
captando la toponimia jacobea visitando las capillas dedicadas a Santiago y
San Miguel, y tomando fotografias de aquellas imagenes y restos materiales de
ambos cultos. Ademas, cuenta con un apéndice onomadstico y inicamente se
echa en falta una bibliografia final que retina las muchas fuentes bibliograficas
citadas por la autora a lo largo de los cinco capitulos del libro.



Recensioni 107

Nos hallamos, pues, ante una nueva publicacion de referencia cuya calidad y
relevancia ya han sido avaladas por la obtencion del “I Premio de investigacion
sobre o Camifio de Santiago (2018)”, concedido por la Catedra del Camino
de Santiago y de las Peregrinaciones de la Universidad de Santiago de Com-
postela, y de la prestigiosa “George Greenia Research Fellowship (2019)” del
Pilgrimage Institute de la universidad William & Mary (VA, USA).



1 numero 45 della rivista Compostella si mantiene nel solco dalla ricerca e

dell'indagine inerenti le tematiche legate ai pellegrinaggi, alla letteratura di

viaggio e alla letteratura odeporica. Un’analisi che, pur muovendosi in am-
biti interdisciplinari, desidera rispettare un filo conduttore con la civilta, la sto-
ria, la cultura, 'arte dei cammini nelle sue numerose declinazioni. Gli articoli
analizzano l'investitura, il significato, i gesti e i simboli legati alla partenza dei
pellegrini e la successiva istituzionalizzazione e codificazione del rituale; ampio
spazio viene dato, poi, al celebre “miracolo dell'impiccato”, una delle rappre-
sentazioni pitt famose dell'iconografia jacopea la cui diffusione ha implicato
unattenta indagine non solo artistica. In chiave moderna e contemporanea
la rivista ospita un significativo contributo che si inserisce nel dibattito sulla
sostenibilita culturale, affrontando la tutela del patrimonio storico-artistico e
la valorizzazione dellidentita culturale nelle sue dimensioni linguistiche, reli-
giose, simboliche e immateriali. Di seguito, grazie al reperimento e studio delle
fonti, I'investigazione propone un saggio che studia in modo comparato alcuni
racconti di miracoli attribuiti a San Giacomo, assieme ad altri contenuti e te-
stimonianze dei Dicta Anselmi di Alessandro di Canterbury. L'ultimo saggio
tratta dell'insolita statua a grandezza naturale di San Giacomo vestito da pel-
legrino, I'unica testimonianza artistica rimasta della fase medievale dell'ospe-
dale romano San Giacomo di Augusta. Si evince, quindi, la collocazione della
rivista in uno spazio scientifico multidisciplinare che si estende nella ricerca
internazionale seguendone crismi, criteri e regole per 'ammissione e la valuta-
zione dei prodotti in essa contenuti

ISBN/EAN

9778

8

8893"926768">

www.morlacchilibri.com | 25,00 €



	_Hlk203466529
	_Hlk213827242
	_Hlk210027969
	_Hlk208306772
	_Hlk210584850
	_Hlk213945962
	_Hlk213945685
	m_6344393760339186237_x_m_-5656266250928
	_Hlk212191015
	_Hlk212962440
	_Hlk212492523
	_Hlk203899963
	_Hlk212492168
	_Hlk212492511
	_Hlk212493397
	_Hlk203634316
	_Hlk203581093
	_Hlk212477422
	_Hlk210947675
	_Hlk212493914
	_Hlk212494467
	_Hlk212494558
	_Hlk213249347
	_Hlk213253571
	_Hlk213388806
	_Hlk212387469
	_Hlk213431775
	_Hlk210987048
	_Hlk212497020
	_Hlk189493233
	_Hlk189667887
	_Hlk189670162
	_Hlk189670128
	_Hlk189648724
	_Hlk190172671
	_Hlk189667319
	_Hlk189668420
	_Hlk190110082
	_GoBack
	_GoBack

