Réduction

JEAN-MARC TRIGEAUD

Professeur émérite de I”Université de Bordeaux

DOI: 10.57610/cs.v10i14.552

Résumé: Il y a un processus d’évolution réducteur qui affecte un réalisme ontolo-
gique d’origine et qui le ramene a un idéalisme constitué par des représentations
conceptuelles et abstraites, de sorte qu’une certaine subjectivité 'emporte histori-
quement sur 'objectivité du sens de la vérité. Mais, prolongeant ce phénomene, il
importe d’en observer les répercussions 2 travers le langage du droit (ixs) comme
structure d’interprétation de la justice en société. Le droit, qui traduit 4 la fois le bien
a protéger en sa dignité et la régle égale qui s’y applique, finit par s’entendre au cours
des temps de la simple loi (/ex). Or la loi émane, non pas de I'intelligence du juste,
mais d’une volonté instituée (politique ou judiciaire): la volonté d’imposer I'idée
que on s’en forme ; et 'on passe dés lors de I'indicatif a I impératif ; d ot 'oubli des
dignités réelles et des égalités qui les servent. Diverses réglementations en découlent.
Elles enferment le droit dans des procédures formelles et sectorielles et dénaturent
notamment le « droit international » comme ius commune ou commeon law en I’ assi-
milant & des conventions de contexte circonstanciel et abusivement généralisées qui
ne réunissent parfois que quelques Etats idéologiquement coalisés entre cux.

Mots clés: Réduction, droit, loi, justice, vérité

Abstract: There is a reductive evolutionary process that affects the original onto-
logical realism and reduces it to an idealism constituted by conceptual and abstract
representations, so that a certain subjectivity historically prevails over the objectiv-
ity of the meaning of truth. However, extending this phenomenon, it is important
to observe its repercussions through the language of law (ixs) as a structure for in-
terpreting justice in society. The law, which reflects both the good to be protected
in its dignity and the equal rule that applies to it, ends up being understood over
time as simple legislation (/ex). However, the legislation does not emanate from an
understanding of what is just, but from an established will (political or judicial):
the will to impose the idea that we form of it; and we thus move from the indicative
to the imperative, hence the neglect of real dignities and the equalities that serve
them. Various regulations result from this. They confine the law to formal and sec-
toral procedures and distort, in particular, “international law” as jus commune or
common law by assimilating it to circumstantial and abusively generalised conven-
tions that sometimes bring together only a few ideologically allied states.

Keywords: Reduction, law, legislation, justice, truth.



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 107

Riassunto: Esiste un processo evolutivo riduttivo che influisce sul realismo ontolo-
gico originario e lo riduce a un idealismo costituito da rappresentazioni concettuali
e astratte, cosicché una certa soggettivita prevale storicamente sull’oggettivita del
senso della veritd. Ma, prolungando questo fenomeno, ¢ importante osservarne le
ripercussioni attraverso il linguaggio del diritto (ixs) come struttura di interpreta-
zione della giustizia nella societa. Il diritto, che traduce sia il bene da proteggere
nella sua dignita sia la regola uguale che vi si applica, finisce per essere inteso nel
corso del tempo come semplice legge (/ex). Ora, lalegge non deriva dall’intelligenza
del giusto, ma da una volonta istituita (politica o giudiziaria): la volonta di imporre
I’idea che se ne forma; e si passa quindi dall’indicativo all’imperativo; da qui 'oblio
delle dignita reali e delle uguaglianze che le servono. Ne derivano diverse regola-
mentazioni. Esse racchiudono il diritto in procedure formali e settoriali e snaturano
in particolare il «diritto internazionale» come ius commune o common law, assimi-
landolo a convenzioni di contesto circostanziale e abusivamente generalizzate che a
volte riuniscono solo alcuni Stati ideologicamente coalizzati tra loro.

Parole chiave: Riduzione, diritto legge, giustizia, verita.

1. Introduction

Tout porterait 4 croire que le mouvement de la vie et de I’histoire qui traverse
Desprit et le cceur des hommes amene a des élargissements, voire a des univer-
salisations incessantes. Or ¢’est assez mystérieusement le contraire que I'on ob-
serve, avec tout le recul qu’exige une réflexion philosophique. Ce qui ne préjuge
en rien d’évolutions de progres et d’ouverture enrichissantes quont pressenties
par exemple Rosmini et Bergson, mais dans I'ordre, disons, des concepts qui
se perfectionnent, et non des idées. Il s’agit de regarder plutét ici les attitudes
souvent spontanées qui visent a une sorte de réduction constante. Ce qui prive
toujours d’un élément antérieur, lequel se trouve comme résorbé a I'intérieur
de celui qui s’est de proche en proche détaché de lui.

2. Du réalisme a ['idéalisme

D’une certaine maniere, 'on est conduit & interpréter en ce sens la tendance
a la réduction progressive qui a amputé la philosophie de la métaphysique, puis
quiaanéanti cette derniére, mais il suffit de relever déja ce qui tient & l'oscillation
entre réalisme et idéalisme au plan ontologique, gnoséologique et axiologique.
Et les conséquences, quant 4 la représentation de la personne humaine, d’un tel



108 CcUM SCIENTIA Unita nel dialogo VII, 14.2025

phénomene sont décisives. Les réductions qui ont frappé a notre époque cette
méme personne ne sont que U'effet des réductions primitives qui 'ont tres tot
affectée. Quiconque se préte des lors a réfléchir avec instinct théorique, en vient
a pratiquer, négligeant toute histoire, toute généalogie de pensée, une réduction,
une réduction que l'on pourrait ne pas hésiter a qualifier de mal ou d’injustice,
car elle introduit un manque ou une suppression de ce qui n’avait nul besoin
d’étre ainsi supprimé, si ce n’est dans le contenu, du moins déja dans la forme.
Les émergences natives s’augmentent sans déperdition au cours des temps.
Tel est le passage de Platon 4 Aristote et aux Stoiciens. Mais, tres vite, des re-
tournements réducteurs se produisent aussi. Dés que, sans doute, une inter-
prétation s’impose, et dés que la subjectivité s’immisce. Le vieux débat, juste-
ment, entre réalisme et idéalisme I’a démontré. Partir d’une chose tenue pour
existante et subsistante, d’un réel donné, semblait indiquer une vérité admise
communément, dotée d’un indice existentiel majeur, assurait Gilson, mais re-
conduire a I'activité pensante de l'objet a fait apparaitre la possibilité d’¢luder
le fondement de 'apparaitre a la représentation du sujet et a fini par emporter
I'étre derriere une apparence autrement conjuguée et per¢ue comme expres-
sion de soi-méme quoiqu’il s’agisse de son instance transcendentale profonde.
En réalité, discuter de 'étre relatif & I'Idée platonicienne ou a l'essence aris-
totélicienne permet dés lorigine de fausser la perspective, si I'on se fonde sur
des préconceptions formées a partir du nominalisme et du cartésianisme puis
du kantisme, dont toute notre culture, surtout franqaise, est embuée durable-
ment ; si 'on ne peut admettre ’humilité qu'un élément irrésistible ou réfrac-
taire primitivement a notre pensée se manifeste hors d’elle. Il ne sufhit pas de
dissocier esprit et la raison, d’ergoter sur les capacités intellectives et intuitives
de 'une et les aptitudes abstractisantes et logiques et I'autre, pour conclure
que la saisie de I’étre assimilé & un en soi convenu est bel et bien la source de
I'analyse entreprise, commandant aux phénomenes et autres représentations
intra-subjectives. Il ne suffit pas non plus d’avoir repris le langage de tous les
registres, & commencer par le grec, en s’évertuant 4 dégager la contemplation
inhérente a I’acte noétique et en s’efforcant de capter Iintelligibilité de la vé-
rité objective et universelle a laquelle il identifie d’emblée I’étre. Et il ne suffic
pas d’ajouter a cela toutes les vertus des distinctions de la tradition, en termes
d’acte et de puissance, de forme et de matiére, d’énergie et de réceptivité, pour
prétendre avoir séparé le premier mot, réalisme, du second, idéalisme, quand
force est de constater que le second a déja absorbé quasiment le premier dans
Iinterprétation recue dans la modernité d’auteurs antiques dont le vocabu-
laire qu’ils utilisent cesse d’étre compris en dehors des prismes de la subjectivité
herméneutique, en un inévitable perspectivisme dans le fond qui renvoie a la



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 109

lecon nietzschéenne du XIXe, mais fonci¢rement a ce qu’il faut bien appeler
en Occident la tyrannie kantienne. Il etit fallu en effet reconnaitre peut-étre
la nécessité dans I'étre comme exister d’un zout autre a la pensée, et au-dela
méme des approches dont les méthodes éprouvées dans les commentaires de
I’Alcibiade ou du Sophiste ont révélé la portée, lorsqu’il s’agit principalement
de s’entendre sur une altérité qui précederait une ressemblance, et, en somme,
une universalité avant une généralité et ses spécifications ou particularisations.
Par cette seule porte, s’engouffre alors toute la réflexion qui rétablit une exis-
tentialité du mouvement actif et de la vie et qui anticipe sur ce que tout le mou-
vement des philosophies dites justement de la vie ou de 'expérience vécue ont
cru pouvoir retrouver dés la fin du XIXe et dont I'histoire de I'art est de méme
porteuse dans I’analyse de la succession dialectique des formes esthétiques.

La transition de la question a7 sit 4 la question guid sit constituait déja une
piege. Répondre 4 la demande de savoir ce qu’est I'essence intelligible a I’es-
prit de ce qui est entrainait aisément la premiere réduction fatale, le second
terme s’ incluant dans le premier et I'incluant en retour. Inutile de dire que ce
sera une pente averroiste aussi ancienne que le Moyen Age, ce que personne ne
saurait plus percevoir, a une époque que beaucoup d’esprits naifs souhaitent
que I'Islam tende & accéder enfin 4 la pensée des Lumicres, celle de la raison en
son autonomie dix-huitiémiste, alors que I'on ignore qu’il en est, ne serait-ce
qu’a travers le maitre de Cordoue, I'initiateur historique, communiqué ensuite
aux foyers écossais notamment qui en assurent la diffusion européenne. Le De
monarchia de Dante, comme le jansénisme a sa fagon en révelent les inspira-
tions cachées. Sans compter les séparations qu’il force a concéder entre ce que
Luther appellera les «deux glaives» (le second désignant finalement le dépas-
sement de l'esprit vers I’absolu transcendant), puis entre ce que Hegel et Weber
présenteront comme la «morale» et]’ «éthique», la «conviction» et la «res-
ponsabilité». C’est qu’au fond bien des catégories se réinventent a I’intérieur
d’une structure qui s’est idéalisée et subjectivisée, sans voir que le processus qui
avait conduit 4 ce phénoméne avait congédié leurs références hiérarchisées dans un
ordre de ’étre vadicalement extérieur a [esprit.

Parallélement, enfin, 4 cette évolution, s’est opérée celle d’une pensée méta-
physique chrétienne qui a permis de reprendre la méme terminologie que celle
empruntée 4 un réalisme a ’antique en procédant & d’analogues manipulations
sémantiques attachées aux mots que celles de la modernité, qui prétend pour-
tant s’affranchir de I'histoire des conceptions quand elle aborde les sources.
Parce que I’esprit connaissant aurait pu recouvrir I'acception de ce que I'on
entend par «pneuma» et que préfigurent des textes profanes, sans s’en tenir au
seul «nods»,'on feint de ne pas savoir que le terme désigne aussi bien alors un



110 CcUM SCIENTIA Unita nel dialogo VII, 14.2025

principe bio-spirituel, en I'occurrence trés ontologiquement sous-jacent aux
etres vivants et qui se situe dans le coeur méme de leur objectivité, ou «pro-blé-
maticité» soumise a |interpréte, et ne renvoie pas uniquement a des facultés
cognitives supérieures, douées de la force de pouvoir s’engager au-dela des phé-
nomenes manifestés, meta-empiriquement. Mais voila un dédoublement dif-
ficile a faire saisir 4 la mentalité imbue d’idéalisme du monde contemporain.
C’est exactement comme si un juriste expliquait que les éléments constitutifs
de la possession d’un bien, 4 'antique, tirée des Institutes de Gaius, signifiaient
autant la position extérieure et visible d’un corps donné, d’une réalité corpo-
relle et physiquement sensible, que la présence en lui d’une essence ou d’une
fin immanente 2 laquelle il serait ordonné (le fameux «animus domini») et
que le langage de I'anthropologie des «primitifs» maussiens ou lévybruhliens
nommait esprit caché, dépouillé de toute subjectivité cognitive habituelle.
Nous avons eu réfléchi sur le sens et la portée originelle de I’ «ousia», dési-
gnant la demeure rustique, prégnante des forces vives et organiques de la terre,
técondant le monde et source de toute propriété ou qualité propre d’appartenir
a un existant humain. Et nous avions montré comment le langage ontologique
des poctes et premiers physiciens puis juristes présocratiques s’y enracinait
pour indiquer le plus simplement I’étre: langage déja d’Hésiode et d’Homere.
Et I’étre s’est fait mesure a la dimension de 'univers tout entier, et cette mesure
a correspondu a une premiere valeur, traduisant I’idée que la justice en quelque
sorte de I'étre consiste en son calcul de se situer entre deux extrémes et d'en fixer
l’équilibre. Pas d’ontologie ainsi, sans onto-diké qui ne soit onto-nomique et
iso-nomique. Mais 1 s’est saisie une intelligibilité repoussant apparemment
tout mystere et dévoilant une compréhension adaptée a la nécessité de pouvoir
vivre en harmonie avec les objets de 'expérience. Autre chose a été de supposer
derri¢re I'immense phénomene ce que 'on doit apprivoiser comme un mys-
tere, qui se rebelle aux prises de 'intelligence la mieux préparée a s’approcher,
souvent par la voie aporétique ou apophatique, du négatif surmonté, le cceur
ontologique battant et vibrant qui se donne a percevoir en chaque rapport
avec une extériorité signifiant la transcendance d’un «je ne sais quoi» (pour
emprunter & Gracidn), d’un invisible seul informateur de notre perception
et qui ne saurait étre soustrait a notre regard afin de ne pas entrer dans le lit
de Procuste de nos concepts. Si nous en venons, sous I’alibi de 'opportunité
pratique, & ne penser quen fonction de 'utile représentation A en tirer pour
nos besoins vitaux, alors cette réduction introduit un mensonge, typique de
I'idéalisme, qui est celui de 'enfermement dans un sujet. Mensonge qui aboutit
a nier le lien de tout individu avec ce qui le dépasse et dont il ne doit pas s’af-
franchir parce qu’il découvre un monde méta-problématique qui reporte a une



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 111

dimension ineffable son activité prétendument, laquelle échoue 4 se procurer
des objets, et s’épanche et s’évanouit dans un infini indomptable. Sans doute
alors préfere-t-on s’arrimer a des représentations qui se subdivisent en catégo-
ries assimilables & une pensée théorique qui renverra a la pure matérialité empi-
rique, en étendue mécanisable, ce qui lui est étranger, comme non susceptible
de se référer 2 un ordre de I'étre, de sa vérité et de sa valeur. C’est qu’il faudrait
admettre que [altérité de cet étre qui se confond avec [acte d’existence précé-
dant tout essence, toute potentialité inscrite dans une matiére réceptive, est le
reflet d’une singularité accédant a l'absoluité, en son impensable fondement, ce
qui contredit la notion de différenciation particularisante a partir de genres, de
généralités, procédant de I'analyse d’une ressemblance de nature caractérisant
Iessence immanente & un donné matériel et informé. Et certes I’information de
notre connaissance provient de schémas subjectifs et transcendantalement pré-
constitués en nous, au sens kantien, mais elle n’empéche pas la forme supérieure
et objective du langage de I’étre dans ’idée, comme le témoignage platonicien,
augustinien, bonaventurien ou rosminien, nous 'enseigne ; et elle ne saurait
éliminer 'autre forme informante intrins¢quement ontologique et substantiel-
lement singuli¢re qui marque sa sous-jacence a tout phénomene rendu intelli-
gible  travers son essence ou sa nature volontiers généralisable.

La se trouve au fond le secret de ce qui touche 4 la personne humaine et
au drame de la réduction dont elle est victime dans I’idée que s’en forme ceux
qui essaient de la penser. Toute la difficulté de penser I'étre s’y retrouve et y
rencontre les mémes apories et contradictions. Et comme s’il ne suffisait pas
que I'histoire philosophique elle-méme ne marque une évolution typique des
progres de I'idéalisme dans le monde occidental visant a la réduire, le sujet
humain est symétriquement porté lui-méme a se représenter de maniére ré-
duite, comme il se représente au fond son Dieu quand il s’agit d’y percevoir
une personne. On sait comment ['on est passé de I'étre existentiel en somme, &
I’étre essentiel, 4 I’étre nature, puis de la singularité dans son aptitude a s’élever
a P'universel, & une particularité qui s’enfonce dans les généricités successives,
auxquelles n’échappent ni les marges de la dissémination derridienne, de la dis-
persion individualiste, et des formes qui ignorent Iesprit qu’elles recouvrent
(la célébre grammatologie de I'effondrement du commentaire paraphrasique
de Platon), ni la pseudo conception dite du «genre» qui retombe dans le dog-
matique du méme qu’elle voulait fuir, mais détruit plus définitivement encore
le sens de l'altérité respectable, voire aimable dans sa différence (puisqu’elle
se relie a la différence d’'un méme supérieur lequel la commande par consé-
quent...). Mais les mémes décompositions réductrices sont celles qui ont affec-
té I’ histoire de la philosophie occidentale (sans reprendre les criques de la geste



112 CcUM SCIENTIA Unita nel dialogo VII, 14.2025

«idéosophique» dont parlait Maritain ou de cette morphologie de divisions
subjectivisantes a I'extréme a travers laquelle le puissant mouvement entrainant
Berdiaev, Chestov, ou Soloviev a condamné I’idéalisme rationaliste occidental
(celui que professe encore Brunschvicg de fagon si saisissante, et, plus kantien
que tous, comme le sera encore Ricoeur, 4 son corps défendant). Mais il ne
s’agit pas de tomber dans une histoire particuliere de la philosophie, ni d’éta-
blir comment certains, qui se sont démarqués de tant d’autres, ont restitué, tel
surtout Marcel, un donné existentiel perdu, dont Heidegger avait eu au moins
Iintuition que la pensée humaniste I’avait refoulé dans sa fameuse Briefe siber
den Humanismus si mal reque... Il y a eu bien avant la pensée ontologique peu
familiere de Nicolai Hartmann a sa fagon... Symétriquement, il eut fallu mon-
trer aussi que ['histoire théologique et 'histoire de I’art présentent les signes
communs d’un effondrement idéaliste et subjectivistes qui a progressé a partir
du moment o1 un Dieu transcendant s’est incarné, ou sa représentation si dis-
créte a fait place & sa représentation incarné en tant qu’homme, comme y insiste
apres Elie Halevy ou René Huyghes, Malraux pour dégager au fond la réduc-
tion esthétique de la Renaissance, et comment, inéluctable, elle conduit 4 ou-
blier et sacrifier la dimension divine pour ne retenir que la dimension humaine,
et faire de ce Dieu l'objet du culte temporel positiviste dont Auguste Comte
prédisait qu’il aboutirait 4 une confusion finale de son église de missionnaires
positivistes avec celle installée 2 Rome, préférant d’ailleurs le langage de Saint
Paul a celui du Christ (c’est le fulgurant ouvrage du card. Henri de Lubac pu-
blié en 1946: Le drame de [’ humanisme athée, en ’occurrence confondu avec ce
que prétend étre un humanisme chrétien des la fin du XXess.).

De plus savants que nous traiteraient ou traiteront d’économie et de philoso-
phie économique (nous aurions aimé prolonger ici Schumpeter...). De méme, la
psychanalyse a pu délivrer la psychologie classique de son enfermement idéalisant
coupé de la réalité des profondeurs. Mais considérons plutdt I’ histoire réductrice
qui touche le droit et ce qu’il en est des stupéfiantes réductions contemporaines
dans ce qu’il est convenu de nommer I’Erat de droit, ot la signification des noms
en vient a étre elle-méme inversée et appauvrie, dénongant le méme processus de
réduction qui atteint [’histoire certes savante mais le plus ingénument les per-
sonnes elles-mémes qui se mettent & penser de maniére typiquement réductrice
et, principalement, quand elles croient ceuvrer politiquement, par exemple, a la
restauration ingénue de quelque tradition (qu’au fond elles ignorent) d’un ordre
qu’elles croient plus étendu ou plus universel, que I'ordre actuel des termes au-
rait bafoué, mais qui y est défini strictement a I’identique, issues d’une forma-
tion mentale et idéologique qui malheureusement participe des mémes préjugés
qu’elles combattent a leur insu et qui sont donc aussi les leurs.



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 113

3. Du droit a la loi

Autre champ a considérer ot s’opére la plus spectaculaire des réductions: ce-
lui du droit et de la justice. A vrai dire, 'expression devenue familiere d’ «Frat
de droit» dissimule le premier des malentendus de I’histoire. Il n’est guere
de société sans organisation, aristotéliciennement parlant, ou pour reprendre
Arendt, sans aménagement de moyens orientés vers une fin commune, gratuite
ou désintéressée, qui vise a protéger les besoins transversalement communs a
une nature servant elle-méme de trait d’union a tous. La protection s’entendra
de sa défense par la force, §’il le faut, afin de faire reconnaitre les biens qui re-
viennent 4 tous comme a chacun et afin de déterminer 'identité des sujets qui
peuvent s’en prévaloir. Autrement dit, #ze forme s’aflirme ou s’impose en pré-
servation d’un contenu: elle prend le nom d’Ftat, et le contenu prend le nom
de droit ou de chose juste. L’ Etat est le «mur» qui protége, «polis» grecque,
«ciudad> hispanique, et «status» romain manifestant I’assise solide sur la-
quelle repose I'ensemble des droits qui ne peuvent se défendre par eux-mémes.
«Dikeopolis>» disent tres tot les textes des Tragiques pour désigner ce qui est
conforme dans la cité au droit qu’elle est chargée de faire respecter. Dans cette
perspective, il n’y a pas de société sans Etat, et pas de société sans droit, 2 moins
de suivre I'interprétation de Pierre Clastres s’interrogeant sur les guyaqui
d’Equateur ou les communautés avunculaires, dissidentes, certes, en tous
points quant aux droits habituellement établis (propriété, mariage et filiation),
mais profilant et structurant finalement ’équivalent de tels droits différem-
ment. Méme constat dans le structuralisme de Levi-Strauss lorsqu’il observe
de troublantes analogies entre les masques kwakiut!/ de Colombie britannique
et les symboles figurés de succession généalogique d’Anne de Bretagne: il y a
des parentés gémellaires dans le formel de type linéaire et abstrait qui laissent
peu de doute sur 'analogie inavouée & un juste naturel de référence.

Voila donc qui part de la constatation d’un réel ontologique et qui conduit
a admettre la relativité des dispositions subjectives, qu’il s’agisse de remonter
des biens a leurs sujets qui les revendiquent, ou du statut ou du politique a ceux
qui ont la charge de 'administrer et de le promouvoir (du chef politique a celui
d’une force policitre ou armée); quant au magistrat, qui «dit» proprement
le droit, il ne fait pas ceuvre volontaire ni d’alignement sur le politique, et ses
sanctions a ’encontre de ceux qui commettent quelques violations renvoient a
des moyens qui ne relevent pas en toute rigueur du droit, mais de sa politique
au fond, pour recevoir une application effective. Aucun idéalisme ne s’intro-
duit alors, et méme pas a I'intérieur des droits dits pourtant «subjectifs», ou
ce sont les objets de droit qui font les droits et non pasleur sujet, et ottil n’est de



114 CUM SCIENTIA Unita nel dialogo VII, 14.2025

droit (contrairement a ce que les politiques nomment «liberté») qu’a condi-
tion d’avoir pour limite 'obligation que suscite le respect du droit d’un autre:
si je suis créancier de quelqu’un, c’est parce que le droit consiste en la chose
due dont je ne puis réclamer plus. Pas de droit sans obligation d’en respecter la
réciproque dans le droit d’autrui. Pas de créance sans dette. Pas de liberté pro-
clamée qui ne se soumette, si elle veut devenir droit, a la limite de ne pas léser
les biens reconnus & d’autres. Manifester sa religion peut étre un droit, exprimé
publiquement, mais n’en est plus un si ce droit tend 4 heurter ou a blesser le
droit des autres, la religion des autres, de chacun comme de la 'ensemble for-
mé avec d’autres. Si le tribunal de Paris a longtemps considéré en termes de
qualification pénale qu’un certain journal commettait un délit en publiant des
caricatures de la religion musulmane, parce qu’il contredisait la loi sur la liberté
de la presse comme le code pénal ou le préambule de la Déclaration des droits
de ’homme, et portait atteinte par un humour susceptible d’étre mal recu iz
abstracto, par tout homme, par un seul croyant ou une seule communauté, ce
méme tribunal n’a pas prononcé de sanction ou de peine parce que le préjudice
provoqué était tout simplement estimé insuffisant dans sa teneur appréciable,
un type de décision qui fut longtemps au programme d’¢tudes d’éleves avocats,
ce qui ne veut nullement dire qu’il n’avait pas été délictuellement provoqué.
Medias, politiques et responsables d’ Etat ont cependant feint d’ignorer la réa-
lité embarrassante pour I'opinion de la jurisprudence judiciaire.

Mais une telle approche objective et réaliste est subvertie depuis longtemps,
etilasufh que I’Frat devienne un sujet, une entité, dotée d’une sorte de pouvoir
non limité par un droit préalable au sens objectif, a partir des temps modernes,
avec 'avénement il est d’un certain nominalisme, pour que la conception de
IErat de droit soir aussitot renversée et que 'on en vienne A penser, de maniére
quasi absurde et inquiétante, que c’est un tel Etat qui fait le droit et qu’il ne
saurait étre tenu par lui. Et §’il le fait, c’est parce qu'une autre réduction s’est
opérée en parallele, la réduction du droit 4 la loi, du ius, de la «juris-prudence»,
a la /ex, 4 la politique, domaine de I’ «auctoritas>, qui la domine, de /indica-
tif qui marque lactivité du juge a [impératif qui caractérise celle du législa-
teur, pur politique par définition. Faut-il reprendre 'expression de s. Thomas
d’Aquin, dans la tradition hellénique aristotélicienne et romaine classique: la
loi n’est qu'une «raison de droit>, le juge interpréte le droit dans et par a loi
dans les pays, comme la France, ol elle est une source formelle (non dans les
pays romano-germaniques ol la seule source tient 4 I'instance judiciaire et aux
précédents de ses décisions, et a leurs livres d’élaboration théorique, et non
pas a la loi: pays germaniques, anglo-saxons, et en partie hispaniques), mais il
ne saurait, méme a cet égard, «appliquer la loi» a proprement parler comme



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 115

I'enseigne l'opinion convenue. Des lors, la réduction amorcée progresse en
tous sens et fait admettre que la loi, c’est le droit, et 'on en vient méme 4 tra-
duire faussement au cinéma le terme «/aw>» des films anglo-saxons comme s’il
désignait toujours une loi au sens frangais, alors qu’il s’agit plutdt de la régle
(«rule»), de la mesure du droit enseignée par les précédents judiciaires et par
une doctrine savante dite de «droit commun>, ius commune, (i.e. «common
law> , transposition du ius commune médiéval), 'on va jusqu’a cette confusion
orchestrée ou délibérée pronongant I'éviction du vieil Etat de droit, du droit
derri¢re la /o7, et promouvant un législateur, autorité politique, 4 la place d’un
juge relié 4 la stricte régle qui inspire les précédents.

Regle, regula,canongrec,n’est pas «loi»,et]’ «esprit» delaloi (Montesquieu),
c’est la regle... Il est ainsi grave d’avoir fait basculer le droit dans la sphére sub-
jective, en commengant par les revendications de libertés qui ne peuvent devenir
des droits 4 défaut d’un objet traduisant une chose objectivement due a tous: un
«debitum>. D’avoir fait basculer I'objectivité réaliste du droit dans la subjec-
tivité idéaliste de la loi, et du politique ; d’avoir enfin supprimé I’instance de la
inrisprudentia romaine pour lui substituer celle de I'imperium, de I auctoritas,
d’un prince devenant au cours des temps plus empirique que transcendental et
confondu avec 'opinion, voire avec la foule. Le peuple qui, au contraire, justifie le
droit, justifie universellement et catégoriellement et généralement (la généralisa-
tion d’une opinion) l'observation objective et réaliste d’un droit. Le droit est po-
pulaire, laloi vient la foule. C’est pourquoi, enseigne Cicéron, en le paraphrasant,
sil’on devait exposer I’ histoire du droit comme histoire de la loi, étant donné que
les lois, comme toutes les décisions volontaires, qu’elles émanent du souverain,
des assemblées, ou des juges, sont nécessairement viciées de subjectivité interpré-
tative, qui fait tomber la vérité A constater a I’indicatif dans celle & commander
a I'impératif en en transcrivant ce que I'on en comprend ; ¢’est pourquoi, donc,
cette histoire étant celle de lois qui sont toutes aussi éloignées de la vérité et de la
justice que le droit en est en soi la simple expression, c’est pourquoi donc cette
histoire serait autrement celle du meurtre autorisé, du vol encouragé, de I'adul-
tere d’incitation, de l'escroquerie, de I’abus de confiance, du détournement... Pas
une seule loi qui, au fond, n’échappe dés lors au discrédit. D ot la scission entre /e
droit qui possede une forme d’immutabilité tenant 4 la régle ou 4 la mesure qu’il
indique abstraitement, et & ce qui en est fait et traduit dans u#ze loi qui assume la
contingence et la variation des critéres seconds qu’elle introduit afin d’en per-
mettre I’adaptation au gré de la volonté toujours changeante des hommes et ca-
ractéristique de leur nature: natura hominis est mutabilis, tandis que la personne
en sa profondeur ontologique d’acte de vie singulier est a la fois universelle et
identique dans son unicité.



116 CUM SCIENTIA Unita nel dialogo VII, 14.2025

D’une certaine fagon, les facultés de droit sont devenues ainsi par rétrécisse-
ment des facultés de lois, et bientdt d’experts comptables donnant des magistrats
qui leurs ressemblent et qui oublient le principe informant de leur activité, qui sa-
crifient sans idée directrice d une idée constitutive, kantiennement, et source d’une
bonne conscience terrifiante, car elle organise un néant structuré, programmé, et
qui, en tout cas, conspire s’il en fut contre le fameux «Frat de droit>, lequel est
remplacé par I’ «état>» dela reglementation volontaire en cours et décidé par une
coalition de politiques, ce qui avére, en méme temps, un contresens sur ce que
pourrait signifier une démocratie qui permet 4 tous de s’éclairer, de se former et
d’accéder a I'intelligence d’un savoir objectif de droit unificateur et dont tous,
sous le regard de leurs destinataires ou de leurs bénéficiaires, sont les interprétes
lesquels ont mission de décider les solutions pratiques qui s’en tirent. Sinon toute
injustice peut étre professée sous forme pseudo-démocratique comme le craignait
Jankélévitch accusant le changement de vocabulaire passant de 'antisémitisme &
Iantisionisme pour accréditer le premier a travers le second.

4. Décompositions finales

Ce devrait étre un choc pour Uesprit réfléchi qui recueille I’héritage d’une
culture séculaire, d’avoir a relever de telles évolutions réductrices qui obturent
de proche en proche toute perception de la vérité inspiratrice d’origine. Elle
parait bien avoir cessé de susciter des représentations déclenchant I'ceuvre his-
torique du droit, qu’il soit savant et théorique, universitaire ou pratique, ou ju-
risprudentiel et entré dans les moeurs, et qu’il soit I'objet ou non d’une «spec-
tacularisation» médiatique qui en procure une image convenue ou qu’il soit
enfin confondu parmi d’autres produits d’une société consommatrice de divers
moyens de survie 4 sa portée. Mais, du coté des victimes du mal et de Iinjustice,
la situation peut étre différemment percue, comme elle peut étre différemment
traitée du coté de ceux que la dissolution progressive de la pensée métaphy-
sique de I’étre en une pensée théorico-conceptuelle le démontre aussi, une pen-
sée certes élaborée mais dont la technique a perdu les principes et les contenus
les plus élevés a travers des actes mentaux stériles, répétitifs et épris de vains
jeux verbaux, comme en témoignent les exemples déja bien anciens, mais situés
a une charni¢re décisive, de Rawls, Dworkin et Rorty, accomplissant finale-
ment la prophétie de Marx d’une décomposition de tout le systeme pris dans
sa matérialité nominaliste en signes, en mécanismes, en symboles fétichistes,
abstraitement noyés dans une immense subjectivité incapable de rejoindre un
réel social, et entrainant invariablement une sorte de réaction populaire hostile.



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 117

Plus gravement encore, le malentendu sur un droit international, incompris
quasi délibérément dans ses sources et assimilé a son tour 4 des réglementations
fragmentaires issues de conventions qui le sont tout aussi bien, comme si une
loi émanait de quelque Etat mondial mythique ou du moins d’une commu-
nauté imaginée par les journalistes, ce malentendu entretient les naivetés de
critiques injustes aux actes courageux de guerre qui visent a défendre parfois
des populations en souffrance aux prises avec des phénomenes d’incontestables
hégémonies cruelles ou de dictatures féroces fomentées par des groupes parti-
sans et violents. L’histoire n’en a pas moins été le fait d’entreprises guerrieres
permettant une juste paix et bousculant méme toutes les reégles secondes ou
mineures que la justice doit pouvoir négliger a I'instar de cette «morale qui
se moque de la morale» de Pascal. A cet égard, aucun sentiment de réduction
n’est pourtant perceptible dans le narratif de 'opinion véhiculée par 'actualité
qui invoque sans cesse la conformité & un prétendu «droit», ou plutde a des
textes, comme le client d’un restaurant qui se demanderait si le chef cuisinier
a respecté tous les protocoles habituels de son art, en assimilant ceux-ci a de
pures conditions sanitaires fixées sur le papier et dont, bien stir, il n’y a pas lieu
de douter et qui ont leur place. Telle est I'identification abusive de tout acte de
guerre 4 une pratique de crime contre I’humanité ou de génocide, en maniant
de maniere incontrélée de faciles catégories plus idéologiques que scientifique-
ment recues dans leur stricte acception de droit, mais sous Iégide d’instances
internationales dont se sont emparées 4 'occasion des factions souvent radica-
lisées aux mains de pays qui en pervertissent le sens.

Ce qui est juste, pour étre juridique, n’est jamais forcément légal, et cette
loi qui marque /la réduction du droit et qui repousse toute exigence a priori de
justice est bien semblable 4 celle qui dans 'acception paulienne devient «le
dard de I'injustice>». En tout cas, en tous domaines, ceux qui ont charge de
faire respecter une loi 1a ou elle existe, & défaut d’un droit immédiatement
interprétable, paraissent oublier qu'au-dessus de tout pouvoir de type juri-
dictionnel, ou plutdt, comme traduisant sa quintessence intrinseque, se tient
un principe d équité qui désigne la supériorité de la justice éguitable a la justice
légale quand celle-ci pourrait la contredire dans son intime perception directe
et intuitive de la mesure supréme que constitue I’ éguitable. Nul besoin d’aller
chercher des tribunaux spéciaux sur ce point comme dans les pays de common
law. La tradition en est acquise en droit continental de vieille source romaniste
et aristotélicienne.

Il reste délicat de relier tous ces éléments entre eux et de développer I'in-
terprétation d’une analogie entre des séquences proprement métaphysiques
autour de I’étre et des séquences plus juridiques autour de la prolifération du



118 CcUM SCIENTIA Unita nel dialogo VII, 14.2025

concept de loi empiétant sur le domaine sacré d’un immuable seul susceptible
au fond d’approche scientifique totale. Et il est malaisé de montrer que /e pro-
cessus de la pensée individuelle entrainant a la réduction ne fait que reproduire
celui qui marque a échelle historique I’évolution culturelle des créations de
esprit. Mais il appartient a I'universitaire, tant qu’il ne passe pas pour ar-
chaisant, de pratiquer cette démarche qui est celle du jugement synthétigue,
celui que lui interdit la tendance analytique, elle-méme réductrice, initiée par
la spécialisation et par sa méthode résolument, mais légitimement en 'occur-
rence, positiviste. C’est que trés vite il semblera n’exprimer que des opinions
personnelles nimbées de subjectivité, sans que lui soit reconnue la possibilité
de revendiquer /a science supérieure du savoir de synthése, obéissant aux réflexes
plus intuitifs de I’intelligence universalisante des choses. Bien stir, le détail doit
étre sacrifié. Seules les lignes essentielles qui manifestent l'orientation générale
comptent dés lors. Mais 'on ne se déprend guére d’une impression de géne, de
s’étre écarté du mouvement partagé par la plupart de s’engager dans une par-
cellisation a I’infini qui permet si bien d’oublier, pour paraphraser Foucault,
une provenance et une destination, selon le veeu d’un savoir en quelque sorte
archéologique et délimité comme des strates de fouilles, et de repousser I'idée
qu’il y aurait un sens, voire un simple questionnement ontologique de base
visant & formuler la plus risquée des demandes qui soit encore: pourquoi?
Troubler ainsi le jeu d’une quéte des parties qui ne va plus vers un tout ou un
universel (versus unum) et n’en part pas davantage expose non seulement a la
sanction au mieux d’étre considéré comme plongé dans un idéalisme et un sub-
jectivisme impénitent, mais apres tout innocent, ou, au pire, d’étre accusé de
professer une propagande a 'encontre de la science elle-méme. Un paradoxe,
car n’est-ce pas par I’idéalisme, le subjectivisme, puis le dogmatisme positiviste
de toutes les lois fulminant des censures, par mauvaise conscience de remplacer
un droit d’une sérénité juste et pacifique, que 'on a adopté sans autre examen
et en toute bonne conscience, cette inversion sophistique de raisonnement qui
brandit sans cesse la menace d’une exclusion discriminante ? De fait, I'on ne
renverserait plus maintenant Hitler, 'on «négocierait>», mais I'on ne voit au-
cun inconvénient a traiter d’Hitler ceux qui récusent une telle méthode, en
préférant s’associer, sans y regarder plus avant, & des organisations terroristes
pourtant avérées au regard desquelles tout jugement est déclaré devoir étre sen-
tencieusement suspendu.

Le probléme subsistant de la réduction ultime tient a 'opération de décon-
nection d’un réel existentiellement ressenti (et détaché de I’acception triviale
de ce que ’'on entend classiquement par I3, et qui pourrait désigner une illusion,
un déni de «vraie réalité» ), a la facon méme de Bonaventure ou de Berkeley,



Réduction | JEAN-MARC TRIGEAUD 119

ce qui ne préjuge donc d’aucun idéalisme philosophique, et qui aboutit 4 des
formes d’impuissance ou de simple myopie aussi sincere que désastreuse. Ce
qui se vérifie dans I’incapacité, idéologiquement inspirée, d’un ensemble de
pouvoirs politiques a enrayer des guerres dont ils récusent de concert la lecture
cependant lucide des causes intelligibles qu’ils refoulent, et a I'incapacité pa-
rallele du sachant médical ne pouvant plus regarder iz vivo un corps souffrant
ou d’un garagiste ne pouvant plus observer un véhicule en panne en dehors des
écrans d’une machine électronique. A I'image de ces coupures, des intervalles
se creusent entre les individus pour ne pas dire entre les personnes, de véritables
abimes d’incommunicabilité s’ouvrent qu’aucun argument d’universalisation
relativisante dans I’histoire ou dans I’espace ne permettra de résoudre, mesu-
rant les limites des mondes, de Sénéque & Montaigne, de Leibniz 4 Rosmini...
Si elle devait vraiment s’opérer, une telle réduction maximale ferait pénétrer
dans une sorte de nuit des étres, celle que déplorait en quelque roman Julien
Green, celle dans laquelle Hegel, si perspicace, reproche a Schelling de nous
introduire sous le nom de ce sombre absolu ol «toutes les vaches sont noires».



