@QO®

By NC

OPEN ACCESS 8

Giada Russo

Economobuntocrazia e Demobuntocrazia:
un’alternativa economico-politicain Africa

I Celestino Victor Mussomar, Fuga dalla Grande Colpa. Una critica
filosofica all’'economia africana, Castelvecchi, Roma, 2024, pp. 190.

Parole chiave
Neo-colonialismo, Ubuntu, neoliberismo, debito.

Giada Russo e dottoranda in storia e scienze filosofico-sociali presso ['Universita degli
Studi di Roma Tor Vergata. Il suo progetto di ricerca analizza la tematica dei diritti umani
all'interno della politica globale, con particolare riferimento al paradigma liberal demo-
cratico (giada russo@students.uniromaz.eu)

Fuga dalla Grande Colpa si presen-
ta brillante e innovativo. Si tratta
di un libro che persegue difterenti
linee di ricerca e che, malgrado la
complessita dell'indagine, restitu-
isce al lettore una visione cristalli-
na delle problematiche analizzate
cosi come delle relative soluzioni
suggerite. Gli ambiti presi in esa-
me sono rispettivamente quello

filosofico-politico, quello econo-
mico-sociale e quello educativo
culturale. I testo, in linea gene-
rale, denuncia la grave situazione
economica in cui ’Africa si trova
attualmente, e offre una via di fuga
tunzionale a tale difficolta. Il pun-
to chiave del libro ¢ la critica fe-
roce che l'autore rivolge non solo
al colonialismo, ma soprattutto

ISSN: 2784-8272 (print) | DOI: 10.53145 /indisciplinev5i

S}
&)
N

www.morlacchilibri.com/universitypress/indiscipline


mailto:giada.russo@students.uniroma2.eu
http://www.morlacchilibri.com/universitypress/indiscipline

allerede di questo fenomeno, ov-
vero a quello che K. Nkrumah
chiama neo-colonialismo. Anche
dopo le indipendenze, sostiene
infatti Mussomar, 1’Occidente
continua a controllare I'’Africa
mediante una dominazione in-
diretta che assume le sembianze
di una rinnovata colonizzazione
economica. L'economia africana,
dunque, a suo avviso, non ¢ libera.

L'autore, inoltre, in linea con
Amin, afferma che al giorno d'og-
gi il neo-colonialismo implica il
neoliberismo e che, di conseguen-
za, parlare del primo vuol dire
parlare del secondo. Quest’ultimo
imponendosi, con la sua formula
del There is no alternative come
visione tirannica dominante, non
fa altro che incolpare, cio¢ inde-
bitare, I’Africa. Mlussomar, infatti,
sottolinea l'interconnessione tra
questi due termini, debito e colpa,
facendo riferimento alla parola
tedesca Schuld e al fatto che essa
significhi entrambe le cose. In
questottica, si comprende I'acce-
zione della Grande Colpa: il debi-
to del continente che ebbe inizio
con il colonialismo e con la schia-
vitu e che, attualmente, a causa
del capitalismo finanziario, si &
tramutato in un colosso. ’Africa,

indiscipline rivista di scienze sociali—n. 9, annoV, 12025 25

dunque, si trova in una condizio-
ne di grave poverta. Mussomar,
tuttavia, evidenza il fatto che non
si ha a che fare esclusivamente
con una poverta economica, ma
anche con quella che, usufruen-
do della terminologia di Mveng,
egli chiama poverta antropologi-
ca: l'africano viene concepito non
come soggetto, bensi come og-
getto della Storia. In altri termini,
nella visione globale, il continente
africano viene considerato come
un oggetto privo di importanza e
quindi, in questo senso, come una
mera terra da cui poter ricavare le
materie prime e da poter sfruttare.

Un altro punto interessante
del testo ¢ la critica nei confronti
del post-colonialismo. Lautore,
infatti, ritiene che nel continente
africano non si sia affermato un
effettivo pensiero post-coloniale,
poiché gli esponenti di tale mo-
vimento, invece di teorizzare un
sapere in grado di liberare 'Afri-
ca, a suo parere ne hanno creato
uno che continua a reiterare la
sua dipendenza. In altre parole,
i pensatori post-coloniali hanno
oppugnato 1'Occidente per libe-
rarsi da esso, ma lo hanno fatto
impiegando degli strumenti occi-
dentali, finendo in questo modo

Ul
(O8]



per formulare un sapere a imma-
gine e somiglianza dello stesso.
Limportanza del libro, come si
evince dalla prefazione all'edizio-
ne italiana, consiste nel fatto che
non si limita esclusivamente a
criticare i problemi sopra esposti,
ma oftre anche un approccio riso-
lutivo. Vi sono diversi passaggi a
cui fare riferimento.
Innanzitutto, Mussomar so-
stiene che “dobbiamo decoloniz-
zare 'immaginario africano, ossia
dobbiamo decolonizzare la mente
dell’africano (Ngigi wa Thiong’o)
a favore di una nuova epistemolo-
gia che conduca a una neo-cultu-
ra africana” (p. 26). Lidea sarebbe
quella di abbandonare l'epistemo-
logia eurocentrica occidentale e
di sviluppare una neo-cultura che
abbia alla sua base unepistemo-
logia della complessita, che com-
prenda cio¢ i differenti ambiti del
sapere, e che si configuri come
propria dell’Africa. Lautore, per-
tanto, rifacendosi a Boulaga e a
Ki-Zerbo, propone unepistemo-
logia che instaura un dialogo tra
la cultura tradizionale africana e la
cultura moderna occidentale afri-
cana. Lepistemologia africana at-
tuale, invece, essendo influenzata
da quella eurocentrica, concepisce

254

il rapporto tra la modernita e la
tradizione nei termini di una dia-
lettica conflittuale. Questa rela-
zione, secondo l'autore, non puo
essere intesa in tal senso, ma deve
presentarsi come dialogica: for-
mulare un sapere afrocentrico ci
farebbe commettere lerrore di
emulare, come afferma Boulaga,
lo schema eurocentrico.

Secondo Mussomar, il sapere,
oltre al configurarsi come dialo-
gico — poiché in questo modo ¢
libero — deve anche essere critico.
Per questa ragione, egli invita gli
intellettuali africani a sviluppare
una critical theory che consenta di
trasformare la realta in base ai bi-
sogni specifici dell’Africa, invece
di assecondare l'iterazione acriti-
ca del sapere occidentale, in par-
ticolare di dottrine economiche
che non rappresentano il contesto
africano. Sostiene cio in virta di
quanto affermato da Ki-Zerbo,
ovvero promuovere uno sviluppo
endogeno per 'Africa.

I1 punto di svolta del testo con-
siste nel fatto che l'autore, oppo-
nendosi al There is no alternative
del neoliberismo, sostiene che ¢
possibile fare riferimento a unaltra
concezione: 'economobuntocrazia. A
suo avviso, tale “visione economica

indiscipline rivista discienze sociali—n. 9, anno V, 12025



¢ basicamente personalista e ha al
centro la valorizzazione della per-
sona umana, in opposizione alleco-
nomia capitalista utilitarista la cui
centralita ¢ il lucro” (p. 36). Dato che
secondo Mussomar non ¢ concepi-
bile uneconomia sprovvista della sua
componente etica-politica, sostiene
che leconomobuntocrazia implica
la demobuntocrazia, cioé la conce-
zione propriamente africana della
democrazia deliberativa, inclusiva
e partecipativa, che ¢ tale perché
si fonda sulla filosofia dell’ Ubuntu.
Sostanzialmente, Ubuntu — che si-
gnifica io sono perché siamo — ri-
manda a un umanesimo tale per
cui “T'individuo c& per la societa e
la societa c& per I'individuo” (p. 21).
Cio chiarisce perché il paradigma
personalistico sia alla base dell’e-
conomobuntocrazia. E  interessan-
te, inoltre, sottolineare che I'autore
recupera la connessione tra etica,
economia e politica da Aristotele.
Egli, infatti, afferma che “partendo
dalla visione aristotelica, abbiamo
la fotografia di uneconomia intesa
come mezzo attraverso cui la poli-
tica persegue il bene umano” (p. 34).
Questo perché secondo Aristotele,
sostiene Mussomar, lessere umano
¢ concepito come animale politi-
co e leconomia come strumento

indiscipline rivista di scienze sociali—n. 9, annoV, 12025 25

per realizzare il bene comune.
Leconomobuntocrazia, dunque, ri-
manda alla concezione aristotelica.

In riferimento alla visione de-
mobuntocratica, 1'autore afferma
che la democrazia per essere tale
non pud che configurarsi come
inclusiva (deliberativa e parteci-
pativa), a differenza dei sistemi
democratici attuali che, in vir-
tu del loro stampo neoliberista,
promuovono lindividualismo e
le disuguaglianze, e si presenta-
no come esclusivisti. Essa, inol-
tre, deve prevedere la separazione
dei poteri e deve essere incentrata
sulla persona umana. Mussomar,
pertanto, contrapponendosi a un
politico  centralizzato,
in cui domina il diritto di Stato,
propone per 'Africa un sistema
politico fondato sulla decentra-
lizzazione come sussidiarieta.

In conclusione, ritengo che il
merito pitt grande dell’autore &
di aver formulato una teoria de-
mocratica specifica per I'Africa.
Si tratta di una proposta piena-
mente valida, della quale perd bi-
sogna chiarire un ultimo aspetto
peculiare: 'Ubuntu, a mio avviso,
rimanda indubbiamente al para-
digma dialogico deliberativo di
autori come Rawls, e soprattutto

sistema

o



Habermas, ma allo stesso tempo
se ne separa per ragioni antropo-
logiche, cio¢ in quanto propria-
mente africano. Mussomar, in
altre parole, nel formulare la sua
concezione, € senz’altro influen-
zato dai filosofi sopracitati, ma
tale influenza non si traduce in un
importare o imitare il modello de-
mocratico occidentale, altrimenti
si cadrebbe nell'errore commesso
dagli autori postcoloniali, bensi in
un dialogare con esso. L' Ubuntu,
afferma l'autore, in quanto spe-
cificatamente africano, ha fatto
si che nel continente vigessero
dei sistemi democratici, anche
se quest’ultimi non possedevano
tale denominazione.

11 risultato, dunque, ¢ una via
molto simile a quella proposta
dal paradigma deliberativo occi-
dentale, non perché esso sia stato
importato, ma perché I'Ubuntu
consente di giungervi autonoma-
mente. Per questa ragione, non si
tratta di imitare 'Occidente, ben-
si di dialogare con esso. Una volta
chiarito questo punto, si pud con-
cludere sostenendo che il volu-
me, in linea generale, assegna un
grande contributo all'ambito del-
le scienze sociali e a quello della
filosofia politica.

256 indiscipline rivista di scienz

o
c

q

>

O

C

iali—n. 9 annoV, 1.2025



