
ISSN: 2784-8272 (print) | DOI: 10.53145/indiscipline.v5i1
252	 www.morlacchilibri.com/universitypress/indiscipline

Fuga dalla Grande Colpa si presen-
ta brillante e innovativo. Si tratta 
di un libro che persegue differenti 
linee di ricerca e che, malgrado la 
complessità dell’indagine, restitu-
isce al lettore una visione cristalli-
na delle problematiche analizzate 
così come delle relative soluzioni 
suggerite. Gli ambiti presi in esa-
me sono rispettivamente quello 

filosofico-politico, quello econo-
mico-sociale e quello educativo 
culturale. Il testo, in linea gene-
rale, denuncia la grave situazione 
economica in cui l’Africa si trova 
attualmente, e offre una via di fuga 
funzionale a tale difficoltà. Il pun-
to chiave del libro è la critica fe-
roce che l’autore rivolge non solo 
al colonialismo, ma soprattutto 

Giada Russo

Economobuntocrazia e Demobuntocrazia: 
un’alternativa economico-politica in Africa

Celestino Victor Mussomar, Fuga dalla Grande Colpa. Una critica 
filosofica all’economia africana, Castelvecchi, Roma, 2024, pp. 190.

Parole chiave
Neo-colonialismo, Ubuntu, neoliberismo, debito. 

Giada Russo è dottoranda in storia e scienze filosofico-sociali presso l’Università degli 
Studi di Roma Tor Vergata. Il suo progetto di ricerca analizza la tematica dei diritti umani 
all’interno della politica globale, con particolare riferimento al paradigma liberal demo-
cratico (giada.russo@students.uniroma2.eu)

mailto:giada.russo@students.uniroma2.eu
http://www.morlacchilibri.com/universitypress/indiscipline


indiscipline   rivista di scienze sociali – n. 9, anno V, 1.2025	 253

all’erede di questo fenomeno, ov-
vero a quello che K. Nkrumah 
chiama neo-colonialismo. Anche 
dopo le indipendenze, sostiene 
infatti Mussomar, l’Occidente 
continua a controllare l’Africa 
mediante una dominazione in-
diretta che assume le sembianze 
di una rinnovata colonizzazione 
economica. L’economia africana, 
dunque, a suo avviso, non è libera. 

L’autore, inoltre, in linea con 
Amin, afferma che al giorno d’og-
gi il neo-colonialismo implica il 
neoliberismo e che, di conseguen-
za, parlare del primo vuol dire 
parlare del secondo. Quest’ultimo 
imponendosi, con la sua formula 
del There is no alternative come 
visione tirannica dominante, non 
fa altro che incolpare, cioè inde-
bitare, l’Africa. Mussomar, infatti, 
sottolinea l’interconnessione tra 
questi due termini, debito e colpa, 
facendo riferimento alla parola 
tedesca Schuld e al fatto che essa 
significhi entrambe le cose. In 
quest’ottica, si comprende l’acce-
zione della Grande Colpa: il debi-
to del continente che ebbe inizio 
con il colonialismo e con la schia-
vitù e che, attualmente, a causa 
del capitalismo finanziario, si è 
tramutato in un colosso. L’Africa, 

dunque, si trova in una condizio-
ne di grave povertà. Mussomar, 
tuttavia, evidenza il fatto che non 
si ha a che fare esclusivamente 
con una povertà economica, ma 
anche con quella che, usufruen-
do della terminologia di Mveng, 
egli chiama povertà antropologi-
ca: l’africano viene concepito non 
come soggetto, bensì come og-
getto della Storia. In altri termini, 
nella visione globale, il continente 
africano viene considerato come 
un oggetto privo di importanza e 
quindi, in questo senso, come una 
mera terra da cui poter ricavare le 
materie prime e da poter sfruttare. 

Un altro punto interessante 
del testo è la critica nei confronti 
del post-colonialismo. L’autore, 
infatti, ritiene che nel continente 
africano non si sia affermato un 
effettivo pensiero post-coloniale, 
poiché gli esponenti di tale mo-
vimento, invece di teorizzare un 
sapere in grado di liberare l’Afri-
ca, a suo parere ne hanno creato 
uno che continua a reiterare la 
sua dipendenza. In altre parole, 
i pensatori post-coloniali hanno 
oppugnato l’Occidente per libe-
rarsi da esso, ma lo hanno fatto 
impiegando degli strumenti occi-
dentali, finendo in questo modo 



254	 indiscipline   rivista di scienze sociali – n. 9, anno V, 1.2025

per formulare un sapere a imma-
gine e somiglianza dello stesso. 
L’importanza del libro, come si 
evince dalla prefazione all’edizio-
ne italiana, consiste nel fatto che 
non si limita esclusivamente a 
criticare i problemi sopra esposti, 
ma offre anche un approccio riso-
lutivo. Vi sono diversi passaggi a 
cui fare riferimento. 

Innanzitutto, Mussomar so-
stiene che “dobbiamo decoloniz-
zare l’immaginario africano, ossia 
dobbiamo decolonizzare la mente 
dell’africano (Ngũgĩ wa Thiong’o) 
a favore di una nuova epistemolo-
gia che conduca a una neo-cultu-
ra africana” (p. 26). L’idea sarebbe 
quella di abbandonare l’epistemo-
logia eurocentrica occidentale e 
di sviluppare una neo-cultura che 
abbia alla sua base un’epistemo-
logia della complessità, che com-
prenda cioè i differenti ambiti del 
sapere, e che si configuri come 
propria dell’Africa. L’autore, per-
tanto, rifacendosi a Boulaga e a 
Ki-Zerbo, propone un’epistemo-
logia che instaura un dialogo tra 
la cultura tradizionale africana e la 
cultura moderna occidentale afri-
cana. L’epistemologia africana at-
tuale, invece, essendo influenzata 
da quella eurocentrica, concepisce 

il rapporto tra la modernità e la 
tradizione nei termini di una dia-
lettica conflittuale. Questa rela-
zione, secondo l’autore, non può 
essere intesa in tal senso, ma deve 
presentarsi come dialogica: for-
mulare un sapere afrocentrico ci 
farebbe commettere l’errore di 
emulare, come afferma Boulaga, 
lo schema eurocentrico.

Secondo Mussomar, il sapere, 
oltre al configurarsi come dialo-
gico – poiché in questo modo è 
libero – deve anche essere critico. 
Per questa ragione, egli invita gli 
intellettuali africani a sviluppare 
una critical theory che consenta di 
trasformare la realtà in base ai bi-
sogni specifici dell’Africa, invece 
di assecondare l’iterazione acriti-
ca del sapere occidentale, in par-
ticolare di dottrine economiche 
che non rappresentano il contesto 
africano. Sostiene ciò in virtù di 
quanto affermato da Ki-Zerbo, 
ovvero promuovere uno sviluppo 
endogeno per l’Africa. 

Il punto di svolta del testo con-
siste nel fatto che l’autore, oppo-
nendosi al There is no alternative 
del neoliberismo, sostiene che è 
possibile fare riferimento a un’altra 
concezione: l’economobuntocrazia. A 
suo avviso, tale “visione economica 



indiscipline   rivista di scienze sociali – n. 9, anno V, 1.2025	 255

è basicamente personalista e ha al 
centro la valorizzazione della per-
sona umana, in opposizione all’eco-
nomia capitalista utilitarista la cui 
centralità è il lucro” (p. 36). Dato che 
secondo Mussomar non è concepi-
bile un’economia sprovvista della sua 
componente etica-politica, sostiene 
che l’economobuntocrazia implica 
la demobuntocrazia, cioè la conce-
zione propriamente africana della 
democrazia deliberativa, inclusiva 
e partecipativa, che è tale perché 
si fonda sulla filosofia dell’Ubuntu. 
Sostanzialmente, Ubuntu – che si-
gnifica io sono perché siamo – ri-
manda a un umanesimo tale per 
cui “l’individuo c’è per la società e 
la società c’è per l’individuo” (p. 21). 
Ciò chiarisce perché il paradigma 
personalistico sia alla base dell’e-
conomobuntocrazia. È interessan-
te, inoltre, sottolineare che l’autore 
recupera la connessione tra etica, 
economia e politica da Aristotele. 
Egli, infatti, afferma che “partendo 
dalla visione aristotelica, abbiamo 
la fotografia di un’economia intesa 
come mezzo attraverso cui la poli-
tica persegue il bene umano” (p. 34). 
Questo perché secondo Aristotele, 
sostiene Mussomar, l’essere umano 
è concepito come animale politi-
co e l’economia come strumento 

per realizzare il bene comune. 
L’economobuntocrazia, dunque, ri-
manda alla concezione aristotelica. 

In riferimento alla visione de-
mobuntocratica, l’autore afferma 
che la democrazia per essere tale 
non può che configurarsi come 
inclusiva (deliberativa e parteci-
pativa), a differenza dei sistemi 
democratici attuali che, in vir-
tù del loro stampo neoliberista, 
promuovono l’individualismo e 
le disuguaglianze, e si presenta-
no come esclusivisti. Essa, inol-
tre, deve prevedere la separazione 
dei poteri e deve essere incentrata 
sulla persona umana. Mussomar, 
pertanto, contrapponendosi a un 
sistema politico centralizzato, 
in cui domina il diritto di Stato, 
propone per l’Africa un sistema 
politico fondato sulla decentra-
lizzazione come sussidiarietà. 

In conclusione, ritengo che il 
merito più grande dell’autore è 
di aver formulato una teoria de-
mocratica specifica per l’Africa. 
Si tratta di una proposta piena-
mente valida, della quale però bi-
sogna chiarire un ultimo aspetto 
peculiare: l’Ubuntu, a mio avviso, 
rimanda indubbiamente al para-
digma dialogico deliberativo di 
autori come Rawls, e soprattutto 



256	 indiscipline   rivista di scienze sociali – n. 9, anno V, 1.2025

Habermas, ma allo stesso tempo 
se ne separa per ragioni antropo-
logiche, cioè in quanto propria-
mente africano. Mussomar, in 
altre parole, nel formulare la sua 
concezione, è senz’altro influen-
zato dai filosofi sopracitati, ma 
tale influenza non si traduce in un 
importare o imitare il modello de-
mocratico occidentale, altrimenti 
si cadrebbe nell’errore commesso 
dagli autori postcoloniali, bensì in 
un dialogare con esso. L’Ubuntu, 
afferma l’autore, in quanto spe-
cificatamente africano, ha fatto 
sì che nel continente vigessero 
dei sistemi democratici, anche 
se quest’ultimi non possedevano 
tale denominazione. 

Il risultato, dunque, è una via 
molto simile a quella proposta 
dal paradigma deliberativo occi-
dentale, non perché esso sia stato 
importato, ma perché l’Ubuntu 
consente di giungervi autonoma-
mente. Per questa ragione, non si 
tratta di imitare l’Occidente, ben-
sì di dialogare con esso. Una volta 
chiarito questo punto, si può con-
cludere sostenendo che il volu-
me, in linea generale, assegna un 
grande contributo all’ambito del-
le scienze sociali e a quello della 
filosofia politica.


