ISSN (print) 1824-4750 | DOI: 10.57611/qts.v1i1.118

www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale
OPEN ACCESS 8

Massimo CERULO

Per una critica della ragione empatica.
Dialogo con Anna Donise

Introduzione

Anna Donise ¢ professoressa ordinaria di Filosofia Morale presso il Dipartimento
di Studi Umanistici dell’Universita di Napoli “Federico I1”, dove insegna Filosofia
Morale.

Laureata in Filosofia Morale nel 1995 presso la medesima Universita, ha con-
seguito il titolo di dottore di ricerca in Filosofia nel 2000. Ha trascorso numerosi
periodi di ricerca in Germania alla Ludwig-Maximilian-Universitit di Monaco di
Baviera, I'Universita di Osnabriick e I'Universita di Heidelberg. Nel 2001 ha fru-
ito di una borsa di studio annuale presso I'Universita di Amiens e ha svolto le sue
ricerche presso gli Archives Husser! di Parigi. Nel 2014 ha avuto una Fellowship
presso 'Universita di Bonn.

Dirige, insieme a Giuseppe Cantillo, la collana “Soggettivita Psicologia Etica”
(Guida editore) e, insieme a Roberto Mordacci, la rivista “Filosofia Morale/Moral
Philosophy”.

E membro del Comitato della Consulta Filosofica Italiana e del Consiglio
Direttivo della Societa Italiana di Filosofia Morale, fa parte del Collegio dei do-
centi del Dottorato di Ricerca in Scienze Filosofiche dell’Universita di Napoli
“Federico II”.

Le sue ricerche si sono concentrate sul concetto di “soggettivitd” e sulle sue
declinazioni etiche e gnoseologiche, con particolare riferimento al Neokantismo,
alla Fenomenologia, alla teoria dei valori e alla riflessione sulla patologia psichica.

Tra le sue pubblicazioni pil recenti: Empathy and recognition (Itinerari» LX,
2021, pp. 113-133); Corpo proprio e corpo altrui. Husserl e il costituirsi dell identiti
(«Teoria», XL1/2021/1, pp. 91-109); Simulare emozioni. Macchine morali o oggerti



110 | INTERVISTA

empatici? (in Metafisica dell’immanenza. Scritti per Eugenio Mazzarella, a cura di
P. Amato et al., Mimesis, Milano 2021, pp. 229-241); Critica della ragione empa-
tica. Fenomenologia dell'altruismo e della crudelta (11 Mulino, 2020); 7he Levels of
Empathy. A Phenomenological Contribution to Psychopathology, (<Thaumazein», 7
2020, pp. 54-76); Empatia negativa e disgusto. Una riflessione su ruolo dell’imma-
gine in etica, (in Immagine e immaginazione, a cura di L.V. Distaso, A. Donise, E.
Massimilla, Fedoa University Press, 2020, pp. 125-145).

Nel dicembre 2021, Anna Donise ¢ stata ospite presso il centro studi RILES
del Dipartimento di Scienze Politiche dell’Universita degli studi di Perugia, dove
ha tenuto un seminario sul concetto di empatia. Questa intervista prende le mos-
se da quell’occasione di incontro scientifico.

Partiamo dal titolo del tuo lavoro: Critica della ragione empatica pubblicato per
i tipi de il Mulino nella collana “Saggi”. Il riferimento kantiano puo dirsi emblema-
tico della tua prospettiva di ricerca, nel senso che ha rappresentato un continuum dei
tuoi studi, oppure é venuto focalizzandosi “per tentavi” nel corso della tua traiettoria
di studiosa?

Il riferimento a Kant ¢ decisamente centrale nel mio lavoro. Kant ci invita
a pensare I'etica come universale e la sua difesa della ragione — come unico ele-
mento che accomuna tutti gli uomini — va letta innanzitutto in questa chiave.
Il concetto di uguaglianza che introduce ¢ fondamentale per la riflessione etica
contemporanea: siamo tutti uguali in quanto capaci di agire in base a moventi
razionali (i doveri) e proprio per questo siamo anche portatori di dignita e dun-
que esseri da rispettare (i diritti). Preoccupato di salvaguardare I'universalita in
etica, Kant ha delineato il concetto di ragione svincolandolo dalle inclinazioni,
ovvero da tutto quanto gli appariva troppo legato all'individuale, al contestuale,
e dunque parziale; cosi facendo non ha riconosciuto il valore cognitivo della sfera
emotiva. Ha individuato un problema, ovvero il rischio di parzialita insito nelle
etiche basate sui sentimenti, ma eliminando la sfera emotiva dal processo raziona-
le ha, come dicono i tedeschi, buttato via il bambino con 'acqua sporca.



INTERVISTA | 111

La mia idea — metto subito le carte in tavola — ¢ che la dimensione emotiva ci
consente di conoscere il mondo e quindi per una autentica “critica della ragione”
non possiamo pensare di non tenerne conto. Se vogliamo capire come funzionia-
mo nel ragionare, nel decidere, nel valutare e nell’agire non possiamo in nessun
caso rinunciare a una adeguata indagine sulla sfera emotiva che ¢ parte integrante
del nostro modo di conoscere e dunque di decidere razionalmente. E qui ¢ fon-
damentale ripensare Kant: non bastano le categorie, lo spazio ¢ il tempo, perché
il nostro modo di conoscere il mondo comporta anche che le cose ci attirano, ci
fanno paura, ci piacciono o ci infastidiscono. In questa prospettiva, la sfera emo-
tiva diviene parte integrante del processo di elaborazione razionale.

Con buona pace di gran parte della letteratura corrente, soprattutto non scientifi-
ca, tu chiarisci da subito che empatia non é sinonimo di altruismo o bonta, emozioni
positive oggi sempre pity spesso A la carte nel discorso pubblico. Con tale ipotesi genera-
le, che é anche uno dei punti di avvio del tuo lavoro, focalizzi lattenzione sul nucleo
concettuale dell'empatia e sulle sue sfumature etimologiche, partendo, chiaramente,
dalla lingua tedesca. E concordo che non si possa prescindere dal “tornare” all Ein-
tuhlung. E, dunque, a Husserl. Il quale, tuttavia, sosteneva che, in termini emotivi,
l'empatia fosse «una parola sbagliata.

Si, ho scelto di prendere le mosse dal concetto tedesco di Einfiiblung (che
significa la capacita di sentire dentro I'altro, dal verbo fiihlen “sentire” con I'ag-
giunta della particella eiz che implica il movimento dell’andare dentro) perché
questo ci consente di smarcarci subito dalla connessione contemporanea — a mio
avviso troppo stretta — con U'etica. L Einfiihlung ¢ nel suo primo utilizzo un termi-
ne tecnico della riflessione estetica (il suo battista ¢ uno storico e filosofo dell’arte,
Robert Vischer in un saggio del 1872'), che serve a indicare la nostra capacita
di essere attivati emotivamente dall’osservazione di un’opera d’arte. Pochi anni

1. Cfr. R. Vischer, (1872), Uber das optische Formgefiihl. Ein Beitrag zur Asthetik, in Drei
Schriften zum dsthetischen Formproblem, Halle/Saale, Max Niemeyer, 1927, pp. 1-44; trad. it.
Sul sentimento ottico della forma. Un contributo all'estetica, in A. Pinotti (a cura di), Estetica
ed empatia. Antologia, Guerini e associati, Milano 1997, pp. 95-138. 1l termine venne poi
tradotto in inglese ai primi del Novecento dallo psicologo Titchener con Empathy, termine



112 | INTERVISTA

dopo fu Theodor Lipps a impiegare lo stesso termine non pil solo in relazione
agli oggetti, bensi anche nei confronti degli altri soggetti®. Lessere umano — e cosi
torniamo alla questione posta nella prima domanda — sente il mondo intorno a
sé come emotivamente connotato: siano essi oggetti o soggetti. Nell’ Einfiihlung
interpersonale il soggetto osservatore, a partire dai movimenti dell’altro che ha
di fronte a sé, si trova a collocare inconsciamente nell’altro, i vissuti suoi propri,
attivati dall’osservazione del comportamento e dei movimenti dell’altro.

E chiaro che il rischio di questo modo di pensare l'empatia & quello di de-
scrivere un’attivazione del soggetto che non incontra mai l'autentica alterita.
Nell'attivazione immediata cio con cui entro in contatto sono i sentimenti che
la vista dell’altro attiva in me. Molti fenomenologi come Husserl, Stein e Scheler
criticarono la teoria lippsiana dell’empatia considerandola inadeguata a una au-
tentica comprensione dell’altro’. Nell'idea lippsiana di empatia ci sarebbe una
sostanziale copertura del vissuto altrui da parte del nostro vissuto. Se alla do-
manda sulla natura dell’empatia rispondiamo seguendo Lipps — questa la critica
piu ricorrente — ci accontentiamo di una teoria che tende a riconoscere poco il
vissuto dell’altro nella sua reale alterita. In questo senso Lipps darebbe ragione di
un’esperienza presente nelle nostre vite, come il contagio emotivo, ma non riusci-
rebbe a parlare di autentica empatia. E proprio per questo che Husserl considera
il termine Einfiihlung sostanzialmente sbagliato, in esso ¢ implicito il rischio di

che nasce da un calco del greco empatheia. Cfr. anche E.B. Titchener, Experimental psychology
of the thought process, Macmillan, New York 1909.

2. Gia nello scritto del 1900 Asthetische Einfiihlung, Lipps affronta il problema dell’em-
patia non soltanto dal punto di vista dell’estetica, ma anche nelle sue implicazioni etico-prati-
che. Cfr. T. Lipps, Asthetische Einfiiblung, in «Zeitschrift fiir Psychologie und Physiologie der
Sinnesorgane», XXII (1900), J. A. Barth, Leipzig, pp. 415-450.

3. Husserl comincia a lavorare sul concetto di Einfiiblung a partire dal 1905 e si pud
sostenere che la riflessione sull’esperienza dell’altro prenda forma proprio dal confronto con
la teoria di Lipps sulla Einfiihlung. Cfr. E. Husserl, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitit.
Texte aus dem Nachlass erster Teil: 1905-1920, in 1. Kern (a cura di), Husserliana XIII, M.
Nijhoff, The Hague 1973. Non a caso, quando Edith Stein, giovane allieva di Husserl a
Géttingen, decide di dedicare la sua tesi di dottorato al tema dell’empatia, viene spinta dal
maestro a cominciare con un accurato confronto con Lipps ¢ il suo concetto di ‘empatia’. Cfr.
E. Stein, Zum Problem der Einfiihlung, Buchdruckerei des Waisenhausen, Halle 1917; ora
in edizione critica: Edith Stein Gesammte Ausgabe, M. A. Sondermann (a cura di), Freiburg,
Herder, 2008; trad. it. Lempatia, Franco Angeli, Milano 1986.



INTERVISTA | 113

fondare la relazione intersoggettiva su un concetto che non definisce una ade-
guata separazione tra le identita, lasciando indistinta la “proprietd” del vissuto in
questione.

Oltre a Husserl, uno dei tuoi riferimenti principali é Theodor Lipps. Tra l'altro,
é tuo il merito di aver suggerito all'editore Orthotes di investire per portare all atten-
zione della comunita scientifica la prima traduzione in lingua italiana di due saggi
del filosofo tedesco (T. Lipps, Scritti sull' empatia, Orthotes 2020). Cosa conosciamo
dell’empatia attraverso Lipps e come si differenzia rispetto all analisi husserliana?

Lipps ¢ davvero importante per la storia del concetto di empatia. Per questo
sono stata molto grata a Diego Giordano, coraggioso e raffinato editore, per la
disponibilita a pubblicare questi saggi. Lasciami perd esprimere la mia gratitu-
dine anche verso il traduttore dei saggi, anche lui ottimo studioso di Lipps, Ivan
Rotella. Insomma, ¢ grazie a una sinergia di volonta se oggi possiamo leggere di
Lipps qualcosa in pil in italiano®.

Lipps, come dicevo gia prima, ¢ stato capace di portare il concetto di empa-
tia all'interno della relazione intersoggettiva; ma per lui 'empatia ¢ una fonte
di conoscenza, un modo mediante il quale noi conosciamo le cose e le persone
intorno a noi.

Lipps sottolinea con forza l'essere istintivo e immediato di tale relazione, po-
lemizzando esplicitamente con una concezione “analogica” molto diffusa, oggi
come allora: non devo pensare 'atto empatico come un processo razionale me-
diante il quale costruisco una analogia immaginando come mi sentirei se fossi al
posto dell’altro. E molto noto un esempio che fa Lipps nel 1903°: uno spettatore

4. Il volume a cui fai riferimento, propone in traduzione italiana un saggio del 1903: Th.
Lipps, Einfiiblung, innere Nachahmung, und Organempfindungen, in «Archiv fiir die gesamte
Psychologie», 3, 2-3, pp. 185-204; e un saggio del 1904: Th. Lipps, Weiteres zur «Einfiiblung»,
in «Archiv fir die gesamte Psychologie», IV, pp. 465-519.

S. Th. Lipps (1903), Asthetik. Psychologie des Schinen und der Kunst, vol. 1: Grundlegung
der Asthetik, Voss, Hamburg und Leipzig 1906.



114 | INTERVISTA

che vede un acrobata (ma 'esempio c’¢ gia in Adam Smith®) eseguire una perfor-
mance pericolosa sperimenta “in prima persona” la sospensione dell’acrobata; egli,
cioe, riproduce dentro di sé gli stessi movimenti condotti dall’acrobata, “imita”
al suo interno le azioni osservate e, in questo modo, si identifica completamente,
divenendo “tutt’'uno” con lacrobata e, allo stesso tempo, auto-oggettivando se
stesso nell’acrobata. Nell'autentica empatia non c’¢ distinzione tra il mio io e
quello altrui, o meglio non ci sono — per continuare con 'esempio — né il mio
io, né I'io dell’acrobata, c’¢ piuttosto un io ideale; cosi come “ideale” ¢ anche lo
spazio nel quale avviene la relazione empatica: quando sentiamo il vuoto allo sto-
maco e la paura di cadere non siamo in un luogo reale, ma piuttosto in un luogo
ideale che non ¢ né la corda tesa sulla quale cammina I'acrobata, né la poltrona
sulla quale il mio o reale continua a essere comodamente seduto. E chiaro che
I'identificazione non avviene con 'io empirico e concreto dell’acrobata; io conti-
nuo a non sapere nulla di lui e della sua storia personale.

Ma come dobbiamo pensare questa “imitazione” che caratterizza la relazio-
ne empatica? Partiamo dall’osservazione dei movimenti acrobatici dell'uomo sul
filo: come abbiamo detto, un incedere insicuro o la momentanea perdita di equi-
librio possono produrre in me, che sono l'osservatore seduto in poltrona, vissuti
di paura o una spiacevole sensazione fisica di vuoto o di vertigine. Senza che io
ne abbia consapevolezza, il corpo dell’acrobata con i suoi movimenti determina
in me un processo imitativo. Questo processo inconscio e istintivo accade perché
alla percezione visiva del corpo che si muove dell’acrobata, si associa I'aspetto “ci-
nestetico’, che ¢ 'insieme dei contenuti sensibili che nascono in me dal guardare
il movimento dell’altro.

La capacita empatica ¢ quindi legata a due pulsioni presenti nell'uvomo: I'im-
pulso alla manifestazione vitale e 'impulso alla imitazione esterna. La prima ¢ la
caratteristica propria degli stati interni, come la tristezza o la gioia, di trovare
espressione anche nei gesti esteriori: dal sorriso al pianto, dal rossore sul viso, al
tremore del corpo. Nel momento in cui ci troviamo a osservare un gesto, entra in

6. «La folla quando guarda in alto verso un funambolo che danza, istintivamente si con-
torce, dimena e oscilla i corpi, come vede fare a lui, e come sente che dovrebbe fare se fosse
nella sua situazione», A. Smith, 7he Theory of Moral Sentiments, London/Edinburgh, Millar
& Kincaid, 1759; trad. it. S. Di Pietro, Teoria dei sentimenti morali, BUR, Milano, 1995, p.
83; Cfr. Th. Lipps, Asthetik. Psycologie des Schinen und der Kunst, cit.



INTERVISTA | 115

gioco la seconda delle pulsioni identificate da Lipps come istintive: si attiva in me
la tendenza alla mimesi, ovvero a riprodurre quel gesto. Ovviamente non si tratta
di una riproduzione esteriore, corporea, ma piuttosto di una imitazione interiore
e “mentale”, come precisa Lipps.

Il gesto che mi trovo a riprodurre mentalmente era perd una “componente in-
separabile, nella mia tristezza”; e dunque I'imitazione mi porta a riprodurre anche
la “tristezza, che costituiva con esso un’unica esperienza vissuta’”.

Mi trovo cosi a rivivere lo stato interno che avevo vissuto quando avevo com-
piuto quei gesti. Non si tratta perd — lo ripetiamo ancora una volta — di un ra-
gionamento: tutto accade su un piano «inconscio», precisa Lipps, un piano che
esclude la consapevolezza e che mi consente di sperimentare la sensazione, e di
sentire in prima persona la tristezza espressa dai movimenti e dai gesti dell’altro.
La tristezza o l'allegria che si attivano in me vengono pero attribuite all’altro.
Limpulso di imitazione mi spinge cosi a un’attivita mimetica che ¢ sostanzial-
mente imitazione interiore, mentale, psichica. Lipps ¢ stato recuperato dai neu-
roscienziati che hanno scoperto i neuroni specchio perché la sua idea sembra
funzionare molto bene come cornice teorica di queste scoperte: nel percepire le
cose intorno a noi ne imitiamo interiormente i movimenti. Non si tratta di una
imitazione del corpo, ma di una imitazione inconscia.

La grande differenza tra Husserl e Lipps ¢ tutta qui: per il primo la compren-
sione dell’altro presuppone una netta separazione; nell’ empatia lippsiana si corre
costantemente il rischio di coprire 'altro con i nostri vissuti e di non riconoscerlo
nella sua differenza.

Dal mio punto di vista, perd, Lipps descrive un momento della nostra rela-
zione all’altro diverso da quello di cui parla Husserl, molto piu originario e fon-
dante. Si tratta di un momento che ¢ fondamentale indagare. Senza una adeguata
comprensione di questi momenti che precedono la netta distinzione tra vissuti
propri e vissuti altrui diventerebbe: 1. difficile capire la genesi di una parte consi-
derevole dei nostri comportamenti; 2. impossibile dare una adeguata descrizione

7. Th. Lipps, Erkenntnisquellen. Einfiihlung, in Leitfaden der Psychologie, Engelmann,
Leipzig 1909, cap. XIII, pp. 222-241; trad. it. Fonti della conoscenza. Empatia, in S. Besoli,
M. Manetta, Martinelli (a cura di), Una “scienza pura della coscienza”: [ideale della psicologia
in Theodor Lipps, in «Discipline filosofiche», XII, 2, 2002, pp. 47-62, qui p. 53.



116 | INTERVISTA

anche dei momenti successivi, nei quali le identitd sono separate e in grado di
riconoscersi reciprocamente.

Etica ed empatia, dunque, vanno separate. Tuttavia, se ripensiamo in particolare
a Bernard Williams, risulta chiaro come fra le due vi sia un rapporto stretto ma al-
quanto complesso. I giudizi morali possono maturare attraverso la pratica empatica?
E, viceversa, ¢ possibile partire da una specifica forma di etica per produrre un pro-
cesso empatico?

Voglio subito chiarire: non intendo sostenere che le emozioni non abbiano un
ruolo fondamentale nell’agire morale e nell’agire razionale, al contrario! Voglio
solo sostenere che sentire le emozioni degli altri non sempre ci porta a essere piu
compassionevoli o pitl etici nelle nostre scelte. E facile chiarire il punto ricor-
rendo all’esempio del sadico: il sadico sente molto bene i vissuti e le sofferenze
dell’altro ed ¢ tanto pilt pericoloso quanto pil raffinata ¢ la sua capacita empatica.
Ma il sadico ¢ solo un esempio: la sofferenza dell’altro puo spingerci alla fuga per-
ché troppo difficile da sostenere, la sua gioia puo scatenare invidie o risentimenti.
Anche la relazione squisitamente simpatetica — nella quale io ho gia un atteggia-
mento accogliente nei confronti dell’altro — ha i suoi rischi, in campo etico: posso
preferire coloro verso cui provo simpatia, a scapito degli altri, magari distanti o
sconosciuti; in fondo tutte le dinamiche familistiche e di clan sono basate su e
cementate da legami simpatetici.

E chiaro, tuttavia, che un nesso tra etica ed empatia ¢'¢, ma 'empatia va
pensata come una precondizione del ragionamento morale: 'empatia consente
di sentire e di conoscere. La dimensione empatica ¢ cio che permette di sentire la
connotazione emotiva del mondo. In questo senso non ¢ possibile pensare alcuna
forma di etica che ne possa fare a meno.

Arriviamo alla tua innovativa “teoria stratificata dell’ empatia”. Per spiegarla, cre-
do sia necessario chiarire termini specifici quali: unipatia, fusione, contagio emotivo,
simpatia. E, inevitabilmente, parlare anche dell’influenza di Max Scheler.



INTERVISTA | 117

Assolutamente si! I riferimento teorico pil forte per la costruzione di una teo-
ria stratificata dell'empatia ¢ stato sicuramente Scheler, in particolare la riflessione
che propone nella seconda edizione di Essenza e forme della simpatia, uscito nel
19228, Scheler ha innanzitutto il grande merito di aver riconosciuto la rilevanza
di una dimensione originaria e fusionale — I'unipatia o Einsfiihlung (parola nella
quale al posto della particella “ein” troviamo il pronome “eins” che vuol dire
uno o unico, quindi traducibile anche con “sentire unico”) — come fondamento
della nostra capacita relazionale. Nell'ipotesi di Scheler i momenti unipatici pit
evidenti sono quelli che si collocano all’origine della nostra storia da un punto
di vista filogenetico ed ontogenetico. La «primitiva vita psichica dei popoli», cosi
come «i fatti della vita psichica infantile» mostrano che I'individuo singolo con
i suoi sentimenti, le sue idee e i suoi pensieri emerge solo a un certo punto dello
sviluppo. Ovviamente possiamo parlare di questa dimensione originaria e unipa-
tica solo nel momento in cui ne siamo usciti: il progressivo individualizzarsi della
soggettivita e 'emergere dell’io rendono possibile I'indagine su questa dimensio-
ne fondante, che rappresenta il passato originario. Cunipatia, in questo senso, ¢
elemento primo da un punto di vista ontologico (perché fondante), mentre, da
un punto di vista gnoseologico, riusciamo a riconoscerla e a descriverla solo dopo
aver attraversato la separazione dei vissuti e aver definito la nostra individualita.

La stratificazione proposta da Scheler sottolinea che in realta I'unipatia ¢ il
caso limite del contagio emotivo: nella nostra vita adulta sperimentiamo difficil-
mente la perdita unipatica dell'identita, mentre capita a tutti di vivere esperienze
di contagio, ad esempio nella folla.

La stratificazione di Scheler ¢ molto importante anche per un’altra ragione,
ovvero la distinzione tra ri-sentire (nach-fiihlen) e co-sentire (mit-fiihlen). 1l ri-sen-
tire (che va inteso nel senso di sentire i vissuti dell’altro dopo — #ach in tedesco
— che lui li ha provati) implica la capacita di sentire il vissuto provato dall’altro:
la sua tristezza, la sua allegria, la sua rabbia o il suo dolore. Questo livello, che
di fatto supera la dimensione unipatica, riguarda la capacita di sentire il vissuto
dell’altro, differenziandolo dal proprio. E un livello nel quale emerge con chiarez-
za il portato cognitivo delle emozioni: sentire 'altro significa conoscerne alcuni

8. M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, Cohen, Bonn 1923; trad. it. a cura di L.
Boella, Essenza e forme della simpatia, Franco Angeli, Milano, 2010.



118 | INTERVISTA

aspetti, avere un “sapere” su di lui. Il livello successivo secondo Scheler sta nella
capacita di essere accoglienti e simpatetici nei confronti dell’altro: ¢ il co-sentire,
il sentire insieme con lui. Per Scheler ¢ molto importante differenziare questi due
momenti, perché ¢ rilevante distinguere tra la capacita di sentire e comprendere
il vissuto altrui e la capacita di accoglierlo e reagire ad esso in maniera “simpate-
tica’, prendendo in carico suoi vissuti. Si tratta infatti di due momenti radical-
mente differenti. E chiaro che una autentica relazione simpatetica nasce solo se si
¢ acquisita la capacita di differenziarsi dagli altri e di riconoscere e comprendere il
loro vissuto come appartenente a loro. Dunque, ¢ evidente che non c’¢ simpatia
senza empatia. Tuttavia, ¢ del tutto normale che, invece, ci possa essere capacita
di sentire i vissuti altrui (empatia) senza simpatia.

Continuerei con le tipologie di empatia che caratterizzano la tua teoria.

Io ho accolto I'idea della stratificazione dei vissuti emotivi, ampliando e ana-
lizzando in maniera pit dettagliata soprattutto quella che Scheler chiama sfera
del ri-sentire (nach-fiihlen), che ho gia chiarito essere sostanzialmente “cognitiva”
(pur trattandosi della capacita di sentire le emozioni altrui) e connessa — per dirla
con Nussbaum — con una “intelligenza delle emozioni”. Ho voluto mostrare che
la sfera ri-sentire non si limita alla capacita di sentire i vissuti altrui, che carat-
terizza quella che oggi chiameremmo “empatia emotiva’; ma riguarda anche la
capacita che possiamo chiamare “empatia immedesimativa”, sottolineando che
essere capaci di ri-vivere e ri-sentire il vissuto altrui non significa solo sentire I'e-
motivita che lo attraversa, ma comporta anche la capacita di comprendere quella
reazione emotiva in un quadro di senso pitt ampio. In fondo ¢ questo il livello al
quale ci si riferisce normalmente quando si parla di empatia. E a questo livello
di empatia che si adatta perfettamente un noto esempio di Stein: se un amico
viene da me e mi racconta che ha perduto suo fratello io mi rendo conto del suo
dolore (Stein, 1917). Il dolore ¢ collocato all’'interno di una cornice di senso che
mi consente di immedesimarmi e di empatizzare con il vissuto altrui.

A questo livello della stratificazione, emerge I'aspetto pit cognitivo della re-
lazione empatica: noi sentiamo l'altro (empatia emotiva), ma possiamo parlare



INTERVISTA | 119

di autentica immedesimazione solo quando all’aspetto squisitamente emotivo si
aggiunge (e, attenzione: non si sostituisce!) un sapere relativo alla sua situazione,
al contesto nel quale si muove. La capacita di attribuire all’altro un punto di vista
diverso dal proprio e, nello stesso tempo, anche delle intenzioni, delle speranze o
progetti e aspettative, emerge nel bambino solo a un certo punto dello sviluppo.
Ma emerge - e questo ¢, secondo me, un punto davvero rilevante - nello stesso
momento in cui il bambino diviene consapevole di avere intenzioni, speranze,
progetti propri. 1l proprio emerge nel differenziarsi dall’altrui.

Da questa dimensione immedesimativa credo sia essenziale distinguere ancora
una “empatia comprendente e narrativa’, che riguarda sostanzialmente la nostra
capacita di empatizzare anche senza avere il corpo dell’altro di fronte a noi, grazie
alla nostra capacita immaginativa. Sentiamo il vissuto altrui anche nel leggere
un racconto e questa dimensione ¢ essenziale quando, ad esempio, da storici
cerchiamo di comprendere le vicende di un determinato personaggio del passato,
da Giulio Cesare a Adolf Hitler; oppure quando da psicologi cerchiamo di com-
prendere le vicende di un caso clinico che non abbiamo presente in carne e ossa
davanti a noi, ma del quale leggiamo la descrizione: ¢ un’empatia che richiede un
importante sforzo immaginativo, a partire da un sapere sull’altro.

Infine, credo sia necessario riconoscere che la simpatia, ovvero la capacita di
“prendere in carico” I'altro, si colloca su un piano diverso rispetto alla capacita di
sentire e comprendere Ialtro e i suoi vissuti.

Scheler sostiene che «noi siamo abitati dagli altriv. Mentre Kant parlava del «no-
stro caro sé che tendiamo a proteggere». Dove si situa 'empatia in queste due visioni
intersoggettive apparentemente contrapposte?

La contrapposizione ¢, come tu dici, solo apparente. In effetti Kant sostiene
che proteggiamo il nostro caro sé “mascherandoci” e nascondendo a noi stessi le
nostre vere intenzioni o — come lui scrive con una straordinaria modernita — i
nostri “segreti impulsi”. In sostanza, mettendo in discussione tutto quanto ha
sostenuto fino a quel momento (siamo nella Seconda sezione della Fondazione



120 | INTERVISTA

della metafisica dei costum?®), ci spinge a riflettere sul fatto che ¢ veramente dif-
ficile, per noi, esseri collocati tra due mondi — intellegibile e sensibile —, essere
trasparenti a noi stessi. In fondo, per proteggere I'idea che abbiamo di noi stessi,
ci attribuiamo intenzioni nobili e ci raccontiamo di aver agito sempre in buona
fede o per ragioni morali.

Scheler sviluppa proprio questo punto e sottolinea che molto spesso non riu-
sciamo a entrare in contatto con le nostre autentiche intenzioni, né con i nostri
autentici moventi. Ma — aggiunge — questo accade non solo perché ci raccontia-
mo di essere migliori di come siamo in realtd (come aveva gia detto Kant), ma
anche perché questa opacita della coscienza ¢ un tratto costitutivo della natura
umana.

Le intenzioni, le opinioni, le convinzioni, ma anche i desideri e i bisogni, sono
almeno nella prima parte della nostra vita frutto dell’'ambiente e del contesto
nel quale cresciamo e non sono i nostri “veri” desideri, le nostre “vere” opinioni,
ecc. E in questo senso che dobbiamo intendere il nostro essere abitati dagli altri:
il nostro divenire individui comincia con I'acquisire e I'assorbire gran parte dal
mondo intorno a noi. Poi, progressivamente, dobbiamo imparare a — come scrive
Scheler — tirare fuori la testa dal flusso del contesto e della tradizione e affermare
la nostra autonomia'®.

Il ruolo delle varie forme dell’empatia in questo senso mi sembra fondamen-
tale: unipatia e contagio ci consentono di essere permeabili e di strutturarci in
relazione al contesto, ma progressivamente impariamo a differenziarci dagli altri
e a riconoscere che quel determinato vissuto appartiene all’altro e non a me. In
sostanza, impariamo a entrare in contatto con cio che noi siamo (che Vogliamo,
che desideriamo, che crediamo giusto, ecc.) differenziandoci progressivamente
dagli altri.

9. L. Kant, Ak 1V, p. 409; Fondazione della metafisica dei costumi, trad. it. di F. Gonnelli,
Laterza, Roma Bari 2002, p. 45.

10. M. Scheler (1912), Die Idole der Selbsterkenntnis, in Gesammelte Werke III: Vom
Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsiitze, Bern/Miinchen, 1955; trad. it. Gli idoli della
conoscenza di sé, in Il valore della vita emotiva, Guerini e Associati, Milano 1999, p. 119.



INTERVISTA | 121

Potremmo dunque affermare che l'empatia si fonda sul tempo, sulla dimensione
temporale, sull’intermonadicita corporea? In tal senso, la domanda sul ruolo svolto dal
contesto sociale mi sembra inevitabile. Quanto conta, nella pratica empatica, quella
che in sociologia viene definita “costruzione sociale della realta™

Come dicevo, 'individuo si costituisce nella relazione con la realtd, che ¢ in-
nanzitutto la realta sociale. Ci costituiamo acquisendo come nostri i vissuti che
caratterizzano il nostro ambiente circostante: “noi viviamo innanzitutto nelle di-
rezioni del sentire del nostro ambiente, genitori, famiglia, educatori”'. Il movi-
mento che costituisce I'io ¢ quello del riconoscere progressivamente la proprieta
dei vissuti nei quali ci formiamo: da bambini tendiamo ad acquisire abitudini,
opinioni, tradizioni, culti, orientamento politico dell’'ambiente nel quale crescia-
mo. Ma anche in etd pitt adulta pud accadere di accorgersi di aver acquisito
abitudini e visioni del mondo del proprio ambiente o della propria famiglia,
senza averne neanche piena consapevolezza. Ed ¢ proprio qui il potere vincolante
della tradizione, che ci porta a considerare reazioni e atteggiamenti tramandati
come nostri, senza riuscire ad avere la minima consapevolezza dell’origine di quei
vissuti. Ma ¢ questo anche il potere della realta sociale all'interno della quale
nasciamo. Ad esempio, si puo avere una fede religiosa o una opinione politica
che non ¢ frutto del nostro percorso individuale, delle nostre scelte autonome
e consapevoli, ma legata solo al nostro sentirci parte di una famiglia e delle sue
tradizioni. Come ha notato il filosofo napoletano Aldo Masullo, il vero fonda-
mento, un fondamento nascosto perché precedente la costituzione dell’identita,
¢ la dimensione comunitaria'. Al fondamento della soggettivita c’¢ la negazione
di una totalita indistinta, per affermare un elemento distinto e separato: Ommnis
determinatio est negatio, per dirla con Spinoza. Questo processo di negazione con-
duce, al contempo, anche all’occultamento del fondamento, visto che lo stesso
istituirsi della ragione soggettiva comporta 'oblio del fondamento che ¢ funzio-
nale al costituirsi dell'individuo.

11. Ibidem.

12. Cfr. A. Masullo, La comunita come fondamento, Libreria scientifica editrice, Napoli
1965; 1d., Il senso del fondamento (1967), a cura di Giuseppe Cantillo e Chiara de Luzenberger,
Editoriale scientifica, Napoli, 2007.



122 | INTERVISTA

Sostieni dunque che essere empatici non significhi essere buoni. Tuttavia, essere
empatici puo indicare essere giusti, ovvero funzionali per il mantenimento dellor-
dine e della coesione sociale? Il punto ha a che vedere col processo di riconoscimento
(Anerkennung) che riguarda non soltanto le persone — visione prettamente sociologi-
ca — ma anche, inevitabilmente, gli oggetti?

Luso contemporaneo del tedesco Anerkennung riguarda in maniera quasi
esclusiva proprio la dimensione etica e sociale dell'uomo. In questa prospettiva il
concetto di “riconoscimento” si intreccia con quello di “identitd” e richiama alla
mente le battaglie per I'uguaglianza dei diritti che possono essere intese come
“lotte per il riconoscimento” delle diverse identita in gioco.

Ma il concetto di riconoscimento ha un significato pilt ampio e non bisogna
necessariamente pensare che solo chi ¢ in grado di riconoscere puo essere rico-
nosciuto. Se pensiamo il riconoscimento come non strettamente vincolato a una
mutualita bidirezionale, ¢ possibile “riconoscere” anche altri esseri oltre a coloro i
quali sono, a loro volta, capaci di riconoscimento. Tale prospettiva in quanto piu
ampia, tende a inglobare la prima, considerandola come una sua parte.

Seguendo Lipps possiamo pensare a un “riconoscimento empatico” come a
una relazione immediata ed emotiva che coinvolge direttamente il soggetto che
riconosce e non riguarda solo i soggetti, ma anche gli oggetti. Ovviamente ci si
pud chiedere che tipo di potere conflittuale abbiano gli oggetti, incapaci di met-
tere in campo una “lotta” per essere riconosciuti. Anche nel caso del confronto fra
soggetti (come nel caso della hegeliana “lotta per il riconoscimento”) lo scontro
¢ veramente possibile solo quando due identita sono sufficientemente sviluppate
da produrre un conflitto, mentre, come ha notato Fanon'?, se le identita sono pil
vulnerabili o meno strutturate, si corre il rischio del “misconoscimento”. Nel caso
in cui il misconosciuto non ¢ in grado di avanzare pretese, il mancato riconosci-
mento delle sue qualitd puod generare sfruttamento e ingiustizie senza che egli
possa avanzare alcuna pretesa, almeno in prima persona (¢ il caso degli animali,
dell’'ambiente e di tutto cid che non ¢ a sua volta capace di riconoscimento, com-
presi i soggetti che hanno perso questa capacita, non ’hanno ancora acquisita o
non I'avranno mai).

13. Cfr. E Fanon, Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris 1952; trad. it. Pelle nera, ma-
schere bianche, Edizioni ETS, Pisa 2015.



INTERVISTA | 123

In effetti, come tu dicevi, credo sia rilevante indagare il riconoscimento empa-
tico inteso come uno strumento cognitivo della soggettivitd, mentre credo debba
essere depotenziato come strumento dell’etica. La dimensione emotiva e valuta-
tiva ¢ infatti immediatamente presente nel nostro stare al mondo, perd proprio
perché ¢ un elemento istintivo, ma anche plasmato dalle abitudini e dal conte-
sto, non pud essere esclusivo fondamento del nostro giudizio. 1l riconoscimento
empatico resta perd parte determinante della nostra conoscenza e della nostra
capacita di deliberazione.

In sociologia, uno dei principali studi empatici é quello svolto da Susan Shott.
Secondo accademica statunitense, l'empatia si configura come una sorta di ponte so-
ciale tra due diversi stati esperienziali o sfere di esperienza. Si tratta di un'espressione
emotiva attraverso cui ci si rende conto che un'altra persona é soggetto di esperienza
come sé stessi: agisce in base alla cultura e alle norme emotive di riferimento, com-
piendo atti volitivi e cognitivi. In tale discorso, capire quel che sente, vuole e pensa
laltro/a é elemento essenziale della convivenza umana nei suoi aspetti sociali, politici
e morali. Empatizzando laltro/a, si prende “in carico” la sua prospettiva e, nello
stesso tempo, si da il via a uno scambio di esperienze che rappresenta una prova che,
in termini husserliani, «il mondo al di fuori di noi esiste». Si tratta della messa in
opera di un riconoscimento che si basa su un confronto attivo e continuo con laltra
persona. Riconoscendola, si riflette sulla propria esistenza e ci si “mette in gioco”. Cosa
criticheresti di tale visione sociologica, per quanto cosi brevemente sintetizzata?

La teoria di Shott mi sembra convincente per tanti aspetti: i sentimenti em-
patici sono fondamentali per la convivenza umana. Io contesto solo il fatto che
sentire i vissuti altrui implichi in maniera quasi automatica la “presa in carico”
di questo altro. Credo piuttosto che soprattutto ai livelli pit bassi della stratifica-
zione, in cui 'aspetto cognitivo e consapevole ¢ meno accentuato, accada molto
spesso che al sentire seguano reazioni molto diverse. Utilizzando ancora Lipps,
possiamo riconoscere che 'empatia puo essere anche “negativa” e I'altro con il suo
corpo e i suoi movimenti puo determinare una reazione di attrito, che non genera
reazioni positive e accoglienti, ma conflitto, e dunque sentimenti spiacevoli. Nel
caso dell’attrito, la richiesta dell’altro soggetto acquisisce un significato partico-



124 | INTERVISTA

lare, perché diviene “richiesta nel senso della richiesta ostile o dell'introdursi di

14, di qualcosa che ¢ rivolto contro di me. Laspetto

qualcosa di nemico in me
negativo dell’empatia non deve essere sottovalutato perché ¢ anche cio che ci
consente di spiegare come si producono i processi di separazione del singolo,
che determinano il costituirsi dell’individualita. E la forza del negativo, con il
suo generare attrito, fastidio e dispiacere, che consente di prendere le distanze
dall’altro, definendo innanzitutto i confini del soggetto stesso. Lempatia non puo
connotarsi in termini esclusivamente positivi: la nostra relazione immediata con
il mondo ¢ fatta anche di attrito, orrore e disgusto. Tuttavia, deve essere chiaro
che se 'empatia ¢ un meccanismo naturale come l'istinto, la positivita o la nega-
tivitd, che connotano sempre la relazione empatica, sono legate anche al contesto
culturale, e dunque possono essere in gran parte modificate dall’esperienza e me-
diante I'educazione.

Questa duplice connotazione dell’empatia negativa ¢ rilevante: da un lato si
tratta di un sentire costitutivo dell’essere umano, che provera sempre nel corso
della sua vita esperienze sgradevoli e “disgustose”, ma dall’altro i contenuti di tale
disgusto possono in parte variare in base alla cultura o ai valori in base ai quali
cresciamo. Benché la capacita di provare orrore e disgusto sia quindi innata, viene

14. Se 'empatia ¢ intesa come un meccanismo inconscio nel quale il corpo, I'espres-
sione e il movimento dell’altro richiedono una mia attivazione, che sarebbe poi una sorta
di partecipazione mimetica e inconscia all’attivitd stessa, ¢ chiaro che di fronte a un’attivita
che & per me connotata come spiacevole oppure connotata culturalmente come riprovevole
(0, ancora, oggetto di una rimozione, si pensi all'omosessualitd), la reazione del soggetto
pud essere molto netta. La forza della reazione dipende, in sostanza, dal sentirmi invitato e
coinvolto dall’azione in prima persona e dal contesto sociale nel quale sono collocato. Cfr.
Th. Lipps, Einfiihlung und dsthetischer Genuss, in «Die Zukunft», 54, 1906, pp. 100-114;
trad. it. Empatia e godimento estetico, in S. Besoli, M. Manetta, Martinelli (a cura di), Una
“scienza pura della coscienza”: [ideale della psicologia in Theodor Lipps, cit. pp. 31-45, qui p.
38. Lipps ¢ un riferimento importante per Freud, che riprende in maniera evidente elemen-
ti dell'impianto psicologico lippsiano. In particolare, nel meccanismo dell’empatia negativa
troviamo alcune delle caratteristiche che Freud mette all’opera per spiegare il funzionamento
della psiche e, nello specifico, dei meccanismi di difesa: dalla ‘rimozione’ allo ‘spostamento’,
passando per il ‘rifiuto’ e la ‘negazione’. Cfr. S. Freud, Die Verneinung, in GW XIV, 1925, pp.
11-15; trad. it. La negazione, in Opere. Vol. 10: Inibizione, sintomo e angoscia (1924-1929),
Bollati Boringhieri, Torino 1989.



INTERVISTA | 125

effettivamente acquisita e prende forme concrete solamente nel corso della vita e
attraverso la socializzazione.

In conclusione, Lipps ¢ riuscito a pensare 'empatia come una fonte di co-
noscenza e per questo rimane uno straordinario antidoto contro quelle letture
semplificate che fanno dell’empatia un sinonimo di bonta o di compassione, con-
fondendo il modo in cui 'essere umano ¢ fatto, con il modo in cui noi vorremmo
che fosse. Se l'obiettivo dell'appello contemporaneo all’empatia ¢ migliorare il
mondo o almeno le forme di relazione intersoggettiva, I'unico modo che abbia-
mo per riuscirci ¢ cominciare con il capire sempre meglio come funzioniamo. Si
puo dire che il compito della filosofia ¢ aiutarci a capire come mai in quanto es-
seri umani siamo capaci, come ha detto Musil, tanto di critica della ragion pura,
quanto di cannibalismo.



	_Hlk81894407
	_Hlk65402687
	_Hlk96423415

