
Massimo Cerulo

Per una critica della ragione empatica.
Dialogo con Anna Donise

Introduzione

Anna Donise è professoressa ordinaria di Filosofia Morale presso il Dipartimento 
di Studi Umanistici dell’Università di Napoli “Federico II”, dove insegna Filosofia 
Morale.

Laureata in Filosofia Morale nel 1995 presso la medesima Università, ha con-
seguito il titolo di dottore di ricerca in Filosofia nel 2000. Ha trascorso numerosi 
periodi di ricerca in Germania alla Ludwig-Maximilian-Universität di Monaco di 
Baviera, l’Università di Osnabrück e l’Università di Heidelberg. Nel 2001 ha fru-
ito di una borsa di studio annuale presso l’Università di Amiens e ha svolto le sue 
ricerche presso gli Archives Husserl di Parigi. Nel 2014 ha avuto una Fellowship 
presso l’Università di Bonn.

Dirige, insieme a Giuseppe Cantillo, la collana “Soggettività Psicologia Etica” 
(Guida editore) e, insieme a Roberto Mordacci, la rivista “Filosofia Morale/Moral 
Philosophy”.

È membro del Comitato della Consulta Filosofica Italiana e del Consiglio 
Direttivo della Società Italiana di Filosofia Morale, fa parte del Collegio dei do-
centi del Dottorato di Ricerca in Scienze Filosofiche dell’Università di Napoli 
“Federico II”.

Le sue ricerche si sono concentrate sul concetto di “soggettività” e sulle sue 
declinazioni etiche e gnoseologiche, con particolare riferimento al Neokantismo, 
alla Fenomenologia, alla teoria dei valori e alla riflessione sulla patologia psichica. 

Tra le sue pubblicazioni più recenti: Empathy and recognition («Itinerari» LX, 
2021, pp. 113-133); Corpo proprio e corpo altrui. Husserl e il costituirsi dell’identità 
(«Teoria», XLI/2021/1, pp. 91-109); Simulare emozioni. Macchine morali o oggetti 

ISSN (print) 1824-4750 | DOI: 10.57611/qts.v1i1.118
www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale



110 | Intervista

empatici? (in Metafisica dell’immanenza. Scritti per Eugenio Mazzarella, a cura di 
P. Amato et al., Mimesis, Milano 2021, pp. 229-241); Critica della ragione empa-
tica. Fenomenologia dell’altruismo e della crudeltà (Il Mulino, 2020); The Levels of 
Empathy. A Phenomenological Contribution to Psychopathology, («Thaumàzein», 7 
2020, pp. 54-76); Empatia negativa e disgusto. Una riflessione su ruolo dell’imma-
gine in etica, (in Immagine e immaginazione, a cura di L.V. Distaso, A. Donise, E. 
Massimilla, Fedoa University Press, 2020, pp. 125-145).

Nel dicembre 2021, Anna Donise è stata ospite presso il centro studi RILES 
del Dipartimento di Scienze Politiche dell’Università degli studi di Perugia, dove 
ha tenuto un seminario sul concetto di empatia. Questa intervista prende le mos-
se da quell’occasione di incontro scientifico.

Partiamo dal titolo del tuo lavoro: Critica della ragione empatica pubblicato per 
i tipi de il Mulino nella collana “Saggi”. Il riferimento kantiano può dirsi emblema-
tico della tua prospettiva di ricerca, nel senso che ha rappresentato un continuum dei 
tuoi studi, oppure è venuto focalizzandosi “per tentavi” nel corso della tua traiettoria 
di studiosa? 

Il riferimento a Kant è decisamente centrale nel mio lavoro. Kant ci invita 
a pensare l’etica come universale e la sua difesa della ragione – come unico ele-
mento che accomuna tutti gli uomini – va letta innanzitutto in questa chiave. 
Il concetto di uguaglianza che introduce è fondamentale per la riflessione etica 
contemporanea: siamo tutti uguali in quanto capaci di agire in base a moventi 
razionali (i doveri) e proprio per questo siamo anche portatori di dignità e dun-
que esseri da rispettare (i diritti). Preoccupato di salvaguardare l’universalità in 
etica, Kant ha delineato il concetto di ragione svincolandolo dalle inclinazioni, 
ovvero da tutto quanto gli appariva troppo legato all’individuale, al contestuale, 
e dunque parziale; così facendo non ha riconosciuto il valore cognitivo della sfera 
emotiva. Ha individuato un problema, ovvero il rischio di parzialità insito nelle 
etiche basate sui sentimenti, ma eliminando la sfera emotiva dal processo raziona-
le ha, come dicono i tedeschi, buttato via il bambino con l’acqua sporca.



Intervista | 111 

La mia idea – metto subito le carte in tavola – è che la dimensione emotiva ci 
consente di conoscere il mondo e quindi per una autentica “critica della ragione” 
non possiamo pensare di non tenerne conto. Se vogliamo capire come funzionia-
mo nel ragionare, nel decidere, nel valutare e nell’agire non possiamo in nessun 
caso rinunciare a una adeguata indagine sulla sfera emotiva che è parte integrante 
del nostro modo di conoscere e dunque di decidere razionalmente. E qui è fon-
damentale ripensare Kant: non bastano le categorie, lo spazio e il tempo, perché 
il nostro modo di conoscere il mondo comporta anche che le cose ci attirano, ci 
fanno paura, ci piacciono o ci infastidiscono. In questa prospettiva, la sfera emo-
tiva diviene parte integrante del processo di elaborazione razionale.

Con buona pace di gran parte della letteratura corrente, soprattutto non scientifi-
ca, tu chiarisci da subito che empatia non è sinonimo di altruismo o bontà, emozioni 
positive oggi sempre più spesso à la carte nel discorso pubblico. Con tale ipotesi genera-
le, che è anche uno dei punti di avvio del tuo lavoro, focalizzi l’attenzione sul nucleo 
concettuale dell’empatia e sulle sue sfumature etimologiche, partendo, chiaramente, 
dalla lingua tedesca. E concordo che non si possa prescindere dal “tornare” all’Ein-
fühlung. E, dunque, a Husserl. Il quale, tuttavia, sosteneva che, in termini emotivi, 
l’empatia fosse «una parola sbagliata».

Sì, ho scelto di prendere le mosse dal concetto tedesco di Einfühlung (che 
significa la capacità di sentire dentro l’altro, dal verbo fühlen “sentire” con l’ag-
giunta della particella ein che implica il movimento dell’andare dentro) perché 
questo ci consente di smarcarci subito dalla connessione contemporanea – a mio 
avviso troppo stretta – con l’etica. L’Einfühlung è nel suo primo utilizzo un termi-
ne tecnico della riflessione estetica (il suo battista è uno storico e filosofo dell’arte, 
Robert Vischer in un saggio del 18721), che serve a indicare la nostra capacità 
di essere attivati emotivamente dall’osservazione di un’opera d’arte. Pochi anni 

1.  Cfr. R. Vischer, (1872), Über das optische Formgefühl. Ein Beitrag zur Ästhetik, in Drei 
Schriften zum ästhetischen Formproblem, Halle/Saale, Max Niemeyer, 1927, pp. 1-44; trad. it. 
Sul sentimento ottico della forma. Un contributo all’estetica, in A. Pinotti (a cura di), Estetica 
ed empatia. Antologia, Guerini e associati, Milano 1997, pp. 95-138. Il termine venne poi 
tradotto in inglese ai primi del Novecento dallo psicologo Titchener con Empathy, termine 



112 | Intervista

dopo fu Theodor Lipps a impiegare lo stesso termine non più solo in relazione 
agli oggetti, bensì anche nei confronti degli altri soggetti2. L’essere umano – e così 
torniamo alla questione posta nella prima domanda – sente il mondo intorno a 
sé come emotivamente connotato: siano essi oggetti o soggetti. Nell’Einfühlung 
interpersonale il soggetto osservatore, a partire dai movimenti dell’altro che ha 
di fronte a sé, si trova a collocare inconsciamente nell’altro, i vissuti suoi propri, 
attivati dall’osservazione del comportamento e dei movimenti dell’altro.

È chiaro che il rischio di questo modo di pensare l’empatia è quello di de-
scrivere un’attivazione del soggetto che non incontra mai l’autentica alterità. 
Nell’attivazione immediata ciò con cui entro in contatto sono i sentimenti che 
la vista dell’altro attiva in me. Molti fenomenologi come Husserl, Stein e Scheler 
criticarono la teoria lippsiana dell’empatia considerandola inadeguata a una au-
tentica comprensione dell’altro3. Nell’idea lippsiana di empatia ci sarebbe una 
sostanziale copertura del vissuto altrui da parte del nostro vissuto. Se alla do-
manda sulla natura dell’empatia rispondiamo seguendo Lipps – questa la critica 
più ricorrente – ci accontentiamo di una teoria che tende a riconoscere poco il 
vissuto dell’altro nella sua reale alterità. In questo senso Lipps darebbe ragione di 
un’esperienza presente nelle nostre vite, come il contagio emotivo, ma non riusci-
rebbe a parlare di autentica empatia. È proprio per questo che Husserl considera 
il termine Einfühlung sostanzialmente sbagliato, in esso è implicito il rischio di 

che nasce da un calco del greco empatheia. Cfr. anche E.B. Titchener, Experimental psychology 
of the thought process, Macmillan, New York 1909.

2.  Già nello scritto del 1900 Ästhetische Einfühlung, Lipps affronta il problema dell’em-
patia non soltanto dal punto di vista dell’estetica, ma anche nelle sue implicazioni etico-prati-
che. Cfr. T. Lipps, Ästhetische Einfühlung, in «Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der 
Sinnesorgane», XXII (1900), J. A. Barth, Leipzig, pp. 415-450.

3.  Husserl comincia a lavorare sul concetto di Einfühlung a partire dal 1905 e si può 
sostenere che la riflessione sull’esperienza dell’altro prenda forma proprio dal confronto con 
la teoria di Lipps sulla Einfühlung. Cfr. E. Husserl, Zur Phanomenologie der Intersubjektivität. 
Texte aus dem Nachlass erster Teil: 1905-1920, in I. Kern (a cura di), Husserliana XIII, M. 
Nijhoff, The Hague 1973. Non a caso, quando Edith Stein, giovane allieva di Husserl a 
Göttingen, decide di dedicare la sua tesi di dottorato al tema dell’empatia, viene spinta dal 
maestro a cominciare con un accurato confronto con Lipps e il suo concetto di ‘empatia’. Cfr. 
E. Stein, Zum Problem der Einfühlung, Buchdruckerei des Waisenhausen, Halle 1917; ora 
in edizione critica: Edith Stein Gesammte Ausgabe, M. A. Sondermann (a cura di), Freiburg, 
Herder, 2008; trad. it. L’empatia, Franco Angeli, Milano 1986.



Intervista | 113 

fondare la relazione intersoggettiva su un concetto che non definisce una ade-
guata separazione tra le identità, lasciando indistinta la “proprietà” del vissuto in 
questione. 

Oltre a Husserl, uno dei tuoi riferimenti principali è Theodor Lipps. Tra l’altro, 
è tuo il merito di aver suggerito all’editore Orthotes di investire per portare all’atten-
zione della comunità scientifica la prima traduzione in lingua italiana di due saggi 
del filosofo tedesco (T. Lipps, Scritti sull’empatia, Orthotes 2020). Cosa conosciamo 
dell’empatia attraverso Lipps e come si differenzia rispetto all’analisi husserliana?

Lipps è davvero importante per la storia del concetto di empatia. Per questo 
sono stata molto grata a Diego Giordano, coraggioso e raffinato editore, per la 
disponibilità a pubblicare questi saggi. Lasciami però esprimere la mia gratitu-
dine anche verso il traduttore dei saggi, anche lui ottimo studioso di Lipps, Ivan 
Rotella. Insomma, è grazie a una sinergia di volontà se oggi possiamo leggere di 
Lipps qualcosa in più in italiano4.

Lipps, come dicevo già prima, è stato capace di portare il concetto di empa-
tia all’interno della relazione intersoggettiva; ma per lui l’empatia è una fonte 
di conoscenza, un modo mediante il quale noi conosciamo le cose e le persone 
intorno a noi. 

Lipps sottolinea con forza l’essere istintivo e immediato di tale relazione, po-
lemizzando esplicitamente con una concezione “analogica” molto diffusa, oggi 
come allora: non devo pensare l’atto empatico come un processo razionale me-
diante il quale costruisco una analogia immaginando come mi sentirei se fossi al 
posto dell’altro. È molto noto un esempio che fa Lipps nel 19035: uno spettatore 

4.  Il volume a cui fai riferimento, propone in traduzione italiana un saggio del 1903: Th. 
Lipps, Einfühlung, innere Nachahmung, und Organempfindungen, in «Archiv für die gesamte 
Psychologie», 3, 2-3, pp. 185-204; e un saggio del 1904: Th. Lipps, Weiteres zur «Einfühlung», 
in «Archiv für die gesamte Psychologie», IV, pp. 465-519.

5.  Th. Lipps (1903), Ästhetik. Psychologie des Schönen und der Kunst, vol. I: Grundlegung 
der Ästhetik, Voss, Hamburg und Leipzig 1906.



114 | Intervista

che vede un acrobata (ma l’esempio c’è già in Adam Smith6) eseguire una perfor-
mance pericolosa sperimenta “in prima persona” la sospensione dell’acrobata; egli, 
cioè, riproduce dentro di sé gli stessi movimenti condotti dall’acrobata, “imita” 
al suo interno le azioni osservate e, in questo modo, si identifica completamente, 
divenendo “tutt’uno” con l’acrobata e, allo stesso tempo, auto-oggettivando se 
stesso nell’acrobata. Nell’autentica empatia non c’è distinzione tra il mio io e 
quello altrui, o meglio non ci sono – per continuare con l’esempio – né il mio 
io, né l’io dell’acrobata, c’è piuttosto un io ideale; così come “ideale” è anche lo 
spazio nel quale avviene la relazione empatica: quando sentiamo il vuoto allo sto-
maco e la paura di cadere non siamo in un luogo reale, ma piuttosto in un luogo 
ideale che non è né la corda tesa sulla quale cammina l’acrobata, né la poltrona 
sulla quale il mio Io reale continua a essere comodamente seduto. È chiaro che 
l’identificazione non avviene con l’io empirico e concreto dell’acrobata; io conti-
nuo a non sapere nulla di lui e della sua storia personale. 

Ma come dobbiamo pensare questa “imitazione” che caratterizza la relazio-
ne empatica? Partiamo dall’osservazione dei movimenti acrobatici dell’uomo sul 
filo: come abbiamo detto, un incedere insicuro o la momentanea perdita di equi-
librio possono produrre in me, che sono l’osservatore seduto in poltrona, vissuti 
di paura o una spiacevole sensazione fisica di vuoto o di vertigine. Senza che io 
ne abbia consapevolezza, il corpo dell’acrobata con i suoi movimenti determina 
in me un processo imitativo. Questo processo inconscio e istintivo accade perché 
alla percezione visiva del corpo che si muove dell’acrobata, si associa l’aspetto “ci-
nestetico”, che è l’insieme dei contenuti sensibili che nascono in me dal guardare 
il movimento dell’altro. 

La capacità empatica è quindi legata a due pulsioni presenti nell’uomo: l’im-
pulso alla manifestazione vitale e l’impulso alla imitazione esterna. La prima è la 
caratteristica propria degli stati interni, come la tristezza o la gioia, di trovare 
espressione anche nei gesti esteriori: dal sorriso al pianto, dal rossore sul viso, al 
tremore del corpo. Nel momento in cui ci troviamo a osservare un gesto, entra in 

6.  «La folla quando guarda in alto verso un funambolo che danza, istintivamente si con-
torce, dimena e oscilla i corpi, come vede fare a lui, e come sente che dovrebbe fare se fosse 
nella sua situazione», A. Smith, The Theory of Moral Sentiments, London/Edinburgh, Millar 
& Kincaid, 1759; trad. it. S. Di Pietro, Teoria dei sentimenti morali, BUR, Milano, 1995, p. 
83; Cfr. Th. Lipps, Asthetik. Psycologie des Schönen und der Kunst, cit.



Intervista | 115 

gioco la seconda delle pulsioni identificate da Lipps come istintive: si attiva in me 
la tendenza alla mimesi, ovvero a riprodurre quel gesto. Ovviamente non si tratta 
di una riproduzione esteriore, corporea, ma piuttosto di una imitazione interiore 
e “mentale”, come precisa Lipps. 

Il gesto che mi trovo a riprodurre mentalmente era però una “componente in-
separabile, nella mia tristezza”; e dunque l’imitazione mi porta a riprodurre anche 
la “tristezza, che costituiva con esso un’unica esperienza vissuta”7.

Mi trovo così a rivivere lo stato interno che avevo vissuto quando avevo com-
piuto quei gesti. Non si tratta però – lo ripetiamo ancora una volta – di un ra-
gionamento: tutto accade su un piano «inconscio», precisa Lipps, un piano che 
esclude la consapevolezza e che mi consente di sperimentare la sensazione, e di 
sentire in prima persona la tristezza espressa dai movimenti e dai gesti dell’altro. 
La tristezza o l’allegria che si attivano in me vengono però attribuite all’altro. 
L’impulso di imitazione mi spinge così a un’attività mimetica che è sostanzial-
mente imitazione interiore, mentale, psichica. Lipps è stato recuperato dai neu-
roscienziati che hanno scoperto i neuroni specchio perché la sua idea sembra 
funzionare molto bene come cornice teorica di queste scoperte: nel percepire le 
cose intorno a noi ne imitiamo interiormente i movimenti. Non si tratta di una 
imitazione del corpo, ma di una imitazione inconscia. 

La grande differenza tra Husserl e Lipps è tutta qui: per il primo la compren-
sione dell’altro presuppone una netta separazione; nell’empatia lippsiana si corre 
costantemente il rischio di coprire l’altro con i nostri vissuti e di non riconoscerlo 
nella sua differenza. 

Dal mio punto di vista, però, Lipps descrive un momento della nostra rela-
zione all’altro diverso da quello di cui parla Husserl, molto più originario e fon-
dante. Si tratta di un momento che è fondamentale indagare. Senza una adeguata 
comprensione di questi momenti che precedono la netta distinzione tra vissuti 
propri e vissuti altrui diventerebbe: 1. difficile capire la genesi di una parte consi-
derevole dei nostri comportamenti; 2. impossibile dare una adeguata descrizione 

7.  Th. Lipps, Erkenntnisquellen. Einfühlung, in Leitfaden der Psychologie, Engelmann, 
Leipzig 1909, cap. XIII, pp. 222-241; trad. it. Fonti della conoscenza. Empatia, in S. Besoli, 
M. Manetta, Martinelli (a cura di), Una “scienza pura della coscienza”: l’ideale della psicologia 
in Theodor Lipps, in «Discipline filosofiche», XII, 2, 2002, pp. 47-62, qui p. 53.



116 | Intervista

anche dei momenti successivi, nei quali le identità sono separate e in grado di 
riconoscersi reciprocamente. 

Etica ed empatia, dunque, vanno separate. Tuttavia, se ripensiamo in particolare 
a Bernard Williams, risulta chiaro come fra le due vi sia un rapporto stretto ma al-
quanto complesso. I giudizi morali possono maturare attraverso la pratica empatica? 
E, viceversa, è possibile partire da una specifica forma di etica per produrre un pro-
cesso empatico?

Voglio subito chiarire: non intendo sostenere che le emozioni non abbiano un 
ruolo fondamentale nell’agire morale e nell’agire razionale, al contrario! Voglio 
solo sostenere che sentire le emozioni degli altri non sempre ci porta a essere più 
compassionevoli o più etici nelle nostre scelte. È facile chiarire il punto ricor-
rendo all’esempio del sadico: il sadico sente molto bene i vissuti e le sofferenze 
dell’altro ed è tanto più pericoloso quanto più raffinata è la sua capacità empatica. 
Ma il sadico è solo un esempio: la sofferenza dell’altro può spingerci alla fuga per-
ché troppo difficile da sostenere, la sua gioia può scatenare invidie o risentimenti. 
Anche la relazione squisitamente simpatetica – nella quale io ho già un atteggia-
mento accogliente nei confronti dell’altro – ha i suoi rischi, in campo etico: posso 
preferire coloro verso cui provo simpatia, a scapito degli altri, magari distanti o 
sconosciuti; in fondo tutte le dinamiche familistiche e di clan sono basate su e 
cementate da legami simpatetici.

È chiaro, tuttavia, che un nesso tra etica ed empatia c’è, ma l’empatia va 
pensata come una precondizione del ragionamento morale: l’empatia consente 
di sentire e di conoscere. La dimensione empatica è ciò che permette di sentire la 
connotazione emotiva del mondo. In questo senso non è possibile pensare alcuna 
forma di etica che ne possa fare a meno.

Arriviamo alla tua innovativa “teoria stratificata dell’empatia”. Per spiegarla, cre-
do sia necessario chiarire termini specifici quali: unipatia, fusione, contagio emotivo, 
simpatia. E, inevitabilmente, parlare anche dell’influenza di Max Scheler.



Intervista | 117 

Assolutamente sì! Il riferimento teorico più forte per la costruzione di una teo-
ria stratificata dell’empatia è stato sicuramente Scheler, in particolare la riflessione 
che propone nella seconda edizione di Essenza e forme della simpatia, uscito nel 
19228. Scheler ha innanzitutto il grande merito di aver riconosciuto la rilevanza 
di una dimensione originaria e fusionale – l’unipatia o Einsfühlung (parola nella 
quale al posto della particella “ein” troviamo il pronome “eins” che vuol dire 
uno o unico, quindi traducibile anche con “sentire unico”) – come fondamento 
della nostra capacità relazionale. Nell’ipotesi di Scheler i momenti unipatici più 
evidenti sono quelli che si collocano all’origine della nostra storia da un punto 
di vista filogenetico ed ontogenetico. La «primitiva vita psichica dei popoli», così 
come «i fatti della vita psichica infantile» mostrano che l’individuo singolo con 
i suoi sentimenti, le sue idee e i suoi pensieri emerge solo a un certo punto dello 
sviluppo. Ovviamente possiamo parlare di questa dimensione originaria e unipa-
tica solo nel momento in cui ne siamo usciti: il progressivo individualizzarsi della 
soggettività e l’emergere dell’io rendono possibile l’indagine su questa dimensio-
ne fondante, che rappresenta il passato originario. L’unipatia, in questo senso, è 
elemento primo da un punto di vista ontologico (perché fondante), mentre, da 
un punto di vista gnoseologico, riusciamo a riconoscerla e a descriverla solo dopo 
aver attraversato la separazione dei vissuti e aver definito la nostra individualità. 

La stratificazione proposta da Scheler sottolinea che in realtà l’unipatia è il 
caso limite del contagio emotivo: nella nostra vita adulta sperimentiamo difficil-
mente la perdita unipatica dell’identità, mentre capita a tutti di vivere esperienze 
di contagio, ad esempio nella folla.

La stratificazione di Scheler è molto importante anche per un’altra ragione, 
ovvero la distinzione tra ri-sentire (nach-fühlen) e co-sentire (mit-fühlen). Il ri-sen-
tire (che va inteso nel senso di sentire i vissuti dell’altro dopo – nach in tedesco 
– che lui li ha provati) implica la capacità di sentire il vissuto provato dall’altro: 
la sua tristezza, la sua allegria, la sua rabbia o il suo dolore. Questo livello, che 
di fatto supera la dimensione unipatica, riguarda la capacità di sentire il vissuto 
dell’altro, differenziandolo dal proprio. È un livello nel quale emerge con chiarez-
za il portato cognitivo delle emozioni: sentire l’altro significa conoscerne alcuni 

8.  M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, Cohen, Bonn 1923; trad. it. a cura di L. 
Boella, Essenza e forme della simpatia, Franco Angeli, Milano, 2010.



118 | Intervista

aspetti, avere un “sapere” su di lui. Il livello successivo secondo Scheler sta nella 
capacità di essere accoglienti e simpatetici nei confronti dell’altro: è il co-sentire, 
il sentire insieme con lui. Per Scheler è molto importante differenziare questi due 
momenti, perché è rilevante distinguere tra la capacità di sentire e comprendere 
il vissuto altrui e la capacità di accoglierlo e reagire ad esso in maniera “simpate-
tica”, prendendo in carico suoi vissuti. Si tratta infatti di due momenti radical-
mente differenti. È chiaro che una autentica relazione simpatetica nasce solo se si 
è acquisita la capacità di differenziarsi dagli altri e di riconoscere e comprendere il 
loro vissuto come appartenente a loro. Dunque, è evidente che non c’è simpatia 
senza empatia. Tuttavia, è del tutto normale che, invece, ci possa essere capacità 
di sentire i vissuti altrui (empatia) senza simpatia. 

Continuerei con le tipologie di empatia che caratterizzano la tua teoria.

Io ho accolto l’idea della stratificazione dei vissuti emotivi, ampliando e ana-
lizzando in maniera più dettagliata soprattutto quella che Scheler chiama sfera 
del ri-sentire (nach-fühlen), che ho già chiarito essere sostanzialmente “cognitiva” 
(pur trattandosi della capacità di sentire le emozioni altrui) e connessa – per dirla 
con Nussbaum – con una “intelligenza delle emozioni”. Ho voluto mostrare che 
la sfera ri-sentire non si limita alla capacità di sentire i vissuti altrui, che carat-
terizza quella che oggi chiameremmo “empatia emotiva”; ma riguarda anche la 
capacità che possiamo chiamare “empatia immedesimativa”, sottolineando che 
essere capaci di ri-vivere e ri-sentire il vissuto altrui non significa solo sentire l’e-
motività che lo attraversa, ma comporta anche la capacità di comprendere quella 
reazione emotiva in un quadro di senso più ampio. In fondo è questo il livello al 
quale ci si riferisce normalmente quando si parla di empatia. È a questo livello 
di empatia che si adatta perfettamente un noto esempio di Stein: se un amico 
viene da me e mi racconta che ha perduto suo fratello io mi rendo conto del suo 
dolore (Stein, 1917). Il dolore è collocato all’interno di una cornice di senso che 
mi consente di immedesimarmi e di empatizzare con il vissuto altrui. 

A questo livello della stratificazione, emerge l’aspetto più cognitivo della re-
lazione empatica: noi sentiamo l’altro (empatia emotiva), ma possiamo parlare 



Intervista | 119 

di autentica immedesimazione solo quando all’aspetto squisitamente emotivo si 
aggiunge (e, attenzione: non si sostituisce!) un sapere relativo alla sua situazione, 
al contesto nel quale si muove. La capacità di attribuire all’altro un punto di vista 
diverso dal proprio e, nello stesso tempo, anche delle intenzioni, delle speranze o 
progetti e aspettative, emerge nel bambino solo a un certo punto dello sviluppo. 
Ma emerge - e questo è, secondo me, un punto davvero rilevante - nello stesso 
momento in cui il bambino diviene consapevole di avere intenzioni, speranze, 
progetti propri. Il proprio emerge nel differenziarsi dall’altrui. 

Da questa dimensione immedesimativa credo sia essenziale distinguere ancora 
una “empatia comprendente e narrativa”, che riguarda sostanzialmente la nostra 
capacità di empatizzare anche senza avere il corpo dell’altro di fronte a noi, grazie 
alla nostra capacità immaginativa. Sentiamo il vissuto altrui anche nel leggere 
un racconto e questa dimensione è essenziale quando, ad esempio, da storici 
cerchiamo di comprendere le vicende di un determinato personaggio del passato, 
da Giulio Cesare a Adolf Hitler; oppure quando da psicologi cerchiamo di com-
prendere le vicende di un caso clinico che non abbiamo presente in carne e ossa 
davanti a noi, ma del quale leggiamo la descrizione: è un’empatia che richiede un 
importante sforzo immaginativo, a partire da un sapere sull’altro.

Infine, credo sia necessario riconoscere che la simpatia, ovvero la capacità di 
“prendere in carico” l’altro, si colloca su un piano diverso rispetto alla capacità di 
sentire e comprendere l’altro e i suoi vissuti. 

Scheler sostiene che «noi siamo abitati dagli altri». Mentre Kant parlava del «no-
stro caro sé che tendiamo a proteggere». Dove si situa l’empatia in queste due visioni 
intersoggettive apparentemente contrapposte?

La contrapposizione è, come tu dici, solo apparente. In effetti Kant sostiene 
che proteggiamo il nostro caro sé “mascherandoci” e nascondendo a noi stessi le 
nostre vere intenzioni o – come lui scrive con una straordinaria modernità – i 
nostri “segreti impulsi”. In sostanza, mettendo in discussione tutto quanto ha 
sostenuto fino a quel momento (siamo nella Seconda sezione della Fondazione 



120 | Intervista

della metafisica dei costumi9), ci spinge a riflettere sul fatto che è veramente dif-
ficile, per noi, esseri collocati tra due mondi – intellegibile e sensibile –, essere 
trasparenti a noi stessi. In fondo, per proteggere l’idea che abbiamo di noi stessi, 
ci attribuiamo intenzioni nobili e ci raccontiamo di aver agito sempre in buona 
fede o per ragioni morali.

Scheler sviluppa proprio questo punto e sottolinea che molto spesso non riu-
sciamo a entrare in contatto con le nostre autentiche intenzioni, né con i nostri 
autentici moventi. Ma – aggiunge – questo accade non solo perché ci raccontia-
mo di essere migliori di come siamo in realtà (come aveva già detto Kant), ma 
anche perché questa opacità della coscienza è un tratto costitutivo della natura 
umana.

Le intenzioni, le opinioni, le convinzioni, ma anche i desideri e i bisogni, sono 
almeno nella prima parte della nostra vita frutto dell’ambiente e del contesto 
nel quale cresciamo e non sono i nostri “veri” desideri, le nostre “vere” opinioni, 
ecc. È in questo senso che dobbiamo intendere il nostro essere abitati dagli altri: 
il nostro divenire individui comincia con l’acquisire e l’assorbire gran parte dal 
mondo intorno a noi. Poi, progressivamente, dobbiamo imparare a – come scrive 
Scheler – tirare fuori la testa dal flusso del contesto e della tradizione e affermare 
la nostra autonomia10. 

Il ruolo delle varie forme dell’empatia in questo senso mi sembra fondamen-
tale: unipatia e contagio ci consentono di essere permeabili e di strutturarci in 
relazione al contesto, ma progressivamente impariamo a differenziarci dagli altri 
e a riconoscere che quel determinato vissuto appartiene all’altro e non a me. In 
sostanza, impariamo a entrare in contatto con ciò che noi siamo (che vogliamo, 
che desideriamo, che crediamo giusto, ecc.) differenziandoci progressivamente 
dagli altri. 

9.  I. Kant, Ak IV, p. 409; Fondazione della metafisica dei costumi, trad. it. di F. Gonnelli, 
Laterza, Roma Bari 2002, p. 45.

10.  M. Scheler (1912), Die Idole der Selbsterkenntnis, in Gesammelte Werke III: Vom 
Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze, Bern/München, 1955; trad. it. Gli idoli della 
conoscenza di sé, in Il valore della vita emotiva, Guerini e Associati, Milano 1999, p. 119.



Intervista | 121 

Potremmo dunque affermare che l’empatia si fonda sul tempo, sulla dimensione 
temporale, sull’intermonadicità corporea? In tal senso, la domanda sul ruolo svolto dal 
contesto sociale mi sembra inevitabile. Quanto conta, nella pratica empatica, quella 
che in sociologia viene definita “costruzione sociale della realtà”?

Come dicevo, l’individuo si costituisce nella relazione con la realtà, che è in-
nanzitutto la realtà sociale. Ci costituiamo acquisendo come nostri i vissuti che 
caratterizzano il nostro ambiente circostante: “noi viviamo innanzitutto nelle di-
rezioni del sentire del nostro ambiente, genitori, famiglia, educatori”11. Il movi-
mento che costituisce l’io è quello del riconoscere progressivamente la proprietà 
dei vissuti nei quali ci formiamo: da bambini tendiamo ad acquisire abitudini, 
opinioni, tradizioni, culti, orientamento politico dell’ambiente nel quale crescia-
mo. Ma anche in età più adulta può accadere di accorgersi di aver acquisito 
abitudini e visioni del mondo del proprio ambiente o della propria famiglia, 
senza averne neanche piena consapevolezza. Ed è proprio qui il potere vincolante 
della tradizione, che ci porta a considerare reazioni e atteggiamenti tramandati 
come nostri, senza riuscire ad avere la minima consapevolezza dell’origine di quei 
vissuti. Ma è questo anche il potere della realtà sociale all’interno della quale 
nasciamo. Ad esempio, si può avere una fede religiosa o una opinione politica 
che non è frutto del nostro percorso individuale, delle nostre scelte autonome 
e consapevoli, ma legata solo al nostro sentirci parte di una famiglia e delle sue 
tradizioni. Come ha notato il filosofo napoletano Aldo Masullo, il vero fonda-
mento, un fondamento nascosto perché precedente la costituzione dell’identità, 
è la dimensione comunitaria12. Al fondamento della soggettività c’è la negazione 
di una totalità indistinta, per affermare un elemento distinto e separato: Omnis 
determinatio est negatio, per dirla con Spinoza. Questo processo di negazione con-
duce, al contempo, anche all’occultamento del fondamento, visto che lo stesso 
istituirsi della ragione soggettiva comporta l’oblio del fondamento che è funzio-
nale al costituirsi dell’individuo.

11.  Ibidem.
12.  Cfr. A. Masullo, La comunità come fondamento, Libreria scientifica editrice, Napoli 

1965; Id., Il senso del fondamento (1967), a cura di Giuseppe Cantillo e Chiara de Luzenberger, 
Editoriale scientifica, Napoli, 2007.



122 | Intervista

Sostieni dunque che essere empatici non significhi essere buoni. Tuttavia, essere 
empatici può indicare essere giusti, ovvero funzionali per il mantenimento dell’or-
dine e della coesione sociale? Il punto ha a che vedere col processo di riconoscimento 
(Anerkennung) che riguarda non soltanto le persone – visione prettamente sociologi-
ca – ma anche, inevitabilmente, gli oggetti?

L’uso contemporaneo del tedesco Anerkennung riguarda in maniera quasi 
esclusiva proprio la dimensione etica e sociale dell’uomo. In questa prospettiva il 
concetto di “riconoscimento” si intreccia con quello di “identità” e richiama alla 
mente le battaglie per l’uguaglianza dei diritti che possono essere intese come 
“lotte per il riconoscimento” delle diverse identità in gioco. 

Ma il concetto di riconoscimento ha un significato più ampio e non bisogna 
necessariamente pensare che solo chi è in grado di riconoscere può essere rico-
nosciuto. Se pensiamo il riconoscimento come non strettamente vincolato a una 
mutualità bidirezionale, è possibile “riconoscere” anche altri esseri oltre a coloro i 
quali sono, a loro volta, capaci di riconoscimento. Tale prospettiva in quanto più 
ampia, tende a inglobare la prima, considerandola come una sua parte. 

Seguendo Lipps possiamo pensare a un “riconoscimento empatico” come a 
una relazione immediata ed emotiva che coinvolge direttamente il soggetto che 
riconosce e non riguarda solo i soggetti, ma anche gli oggetti. Ovviamente ci si 
può chiedere che tipo di potere conflittuale abbiano gli oggetti, incapaci di met-
tere in campo una “lotta” per essere riconosciuti. Anche nel caso del confronto fra 
soggetti (come nel caso della hegeliana “lotta per il riconoscimento”) lo scontro 
è veramente possibile solo quando due identità sono sufficientemente sviluppate 
da produrre un conflitto, mentre, come ha notato Fanon13, se le identità sono più 
vulnerabili o meno strutturate, si corre il rischio del “misconoscimento”. Nel caso 
in cui il misconosciuto non è in grado di avanzare pretese, il mancato riconosci-
mento delle sue qualità può generare sfruttamento e ingiustizie senza che egli 
possa avanzare alcuna pretesa, almeno in prima persona (è il caso degli animali, 
dell’ambiente e di tutto ciò che non è a sua volta capace di riconoscimento, com-
presi i soggetti che hanno perso questa capacità, non l’hanno ancora acquisita o 
non l’avranno mai). 

13.  Cfr. F. Fanon, Peau noire, masques blancs, Seuil, Paris 1952; trad. it. Pelle nera, ma-
schere bianche, Edizioni ETS, Pisa 2015.



Intervista | 123 

In effetti, come tu dicevi, credo sia rilevante indagare il riconoscimento empa-
tico inteso come uno strumento cognitivo della soggettività, mentre credo debba 
essere depotenziato come strumento dell’etica. La dimensione emotiva e valuta-
tiva è infatti immediatamente presente nel nostro stare al mondo, però proprio 
perché è un elemento istintivo, ma anche plasmato dalle abitudini e dal conte-
sto, non può essere esclusivo fondamento del nostro giudizio. Il riconoscimento 
empatico resta però parte determinante della nostra conoscenza e della nostra 
capacità di deliberazione. 

In sociologia, uno dei principali studi empatici è quello svolto da Susan Shott. 
Secondo l’accademica statunitense, l’empatia si configura come una sorta di ponte so-
ciale tra due diversi stati esperienziali o sfere di esperienza. Si tratta di un’espressione 
emotiva attraverso cui ci si rende conto che un’altra persona è soggetto di esperienza 
come sé stessi: agisce in base alla cultura e alle norme emotive di riferimento, com-
piendo atti volitivi e cognitivi. In tale discorso, capire quel che sente, vuole e pensa 
l’altro/a è elemento essenziale della convivenza umana nei suoi aspetti sociali, politici 
e morali. Empatizzando l’altro/a, si prende “in carico” la sua prospettiva e, nello 
stesso tempo, si dà il via a uno scambio di esperienze che rappresenta una prova che, 
in termini husserliani, «il mondo al di fuori di noi esiste». Si tratta della messa in 
opera di un riconoscimento che si basa su un confronto attivo e continuo con l’altra 
persona. Riconoscendola, si riflette sulla propria esistenza e ci si “mette in gioco”. Cosa 
criticheresti di tale visione sociologica, per quanto così brevemente sintetizzata?

La teoria di Shott mi sembra convincente per tanti aspetti: i sentimenti em-
patici sono fondamentali per la convivenza umana. Io contesto solo il fatto che 
sentire i vissuti altrui implichi in maniera quasi automatica la “presa in carico” 
di questo altro. Credo piuttosto che soprattutto ai livelli più bassi della stratifica-
zione, in cui l’aspetto cognitivo e consapevole è meno accentuato, accada molto 
spesso che al sentire seguano reazioni molto diverse. Utilizzando ancora Lipps, 
possiamo riconoscere che l’empatia può essere anche “negativa” e l’altro con il suo 
corpo e i suoi movimenti può determinare una reazione di attrito, che non genera 
reazioni positive e accoglienti, ma conflitto, e dunque sentimenti spiacevoli. Nel 
caso dell’attrito, la richiesta dell’altro soggetto acquisisce un significato partico-



124 | Intervista

lare, perché diviene “richiesta nel senso della richiesta ostile o dell’introdursi di 
qualcosa di nemico in me”14, di qualcosa che è rivolto contro di me. L’aspetto 
negativo dell’empatia non deve essere sottovalutato perché è anche ciò che ci 
consente di spiegare come si producono i processi di separazione del singolo, 
che determinano il costituirsi dell’individualità. È la forza del negativo, con il 
suo generare attrito, fastidio e dispiacere, che consente di prendere le distanze 
dall’altro, definendo innanzitutto i confini del soggetto stesso. L’empatia non può 
connotarsi in termini esclusivamente positivi: la nostra relazione immediata con 
il mondo è fatta anche di attrito, orrore e disgusto. Tuttavia, deve essere chiaro 
che se l’empatia è un meccanismo naturale come l’istinto, la positività o la nega-
tività, che connotano sempre la relazione empatica, sono legate anche al contesto 
culturale, e dunque possono essere in gran parte modificate dall’esperienza e me-
diante l’educazione. 

Questa duplice connotazione dell’empatia negativa è rilevante: da un lato si 
tratta di un sentire costitutivo dell’essere umano, che proverà sempre nel corso 
della sua vita esperienze sgradevoli e “disgustose”, ma dall’altro i contenuti di tale 
disgusto possono in parte variare in base alla cultura o ai valori in base ai quali 
cresciamo. Benché la capacità di provare orrore e disgusto sia quindi innata, viene 

14.  Se l’empatia è intesa come un meccanismo inconscio nel quale il corpo, l’espres-
sione e il movimento dell’altro richiedono una mia attivazione, che sarebbe poi una sorta 
di partecipazione mimetica e inconscia all’attività stessa, è chiaro che di fronte a un’attività 
che è per me connotata come spiacevole oppure connotata culturalmente come riprovevole 
(o, ancora, oggetto di una rimozione, si pensi all’omosessualità), la reazione del soggetto 
può essere molto netta. La forza della reazione dipende, in sostanza, dal sentirmi invitato e 
coinvolto dall’azione in prima persona e dal contesto sociale nel quale sono collocato. Cfr. 
Th. Lipps, Einfühlung und ästhetischer Genuss, in «Die Zukunft», 54, 1906, pp. 100-114; 
trad. it. Empatia e godimento estetico, in S. Besoli, M. Manetta, Martinelli (a cura di), Una 
“scienza pura della coscienza”: l’ideale della psicologia in Theodor Lipps, cit. pp. 31-45, qui p. 
38. Lipps è un riferimento importante per Freud, che riprende in maniera evidente elemen-
ti dell’impianto psicologico lippsiano. In particolare, nel meccanismo dell’empatia negativa 
troviamo alcune delle caratteristiche che Freud mette all’opera per spiegare il funzionamento 
della psiche e, nello specifico, dei meccanismi di difesa: dalla ‘rimozione’ allo ‘spostamento’, 
passando per il ‘rifiuto’ e la ‘negazione’. Cfr. S. Freud, Die Verneinung, in GW XIV, 1925, pp. 
11-15; trad. it. La negazione, in Opere. Vol. 10: Inibizione, sintomo e angoscia (1924-1929), 
Bollati Boringhieri, Torino 1989.



Intervista | 125 

effettivamente acquisita e prende forme concrete solamente nel corso della vita e 
attraverso la socializzazione. 

In conclusione, Lipps è riuscito a pensare l’empatia come una fonte di co-
noscenza e per questo rimane uno straordinario antidoto contro quelle letture 
semplificate che fanno dell’empatia un sinonimo di bontà o di compassione, con-
fondendo il modo in cui l’essere umano è fatto, con il modo in cui noi vorremmo 
che fosse. Se l’obiettivo dell’appello contemporaneo all’empatia è migliorare il 
mondo o almeno le forme di relazione intersoggettiva, l’unico modo che abbia-
mo per riuscirci è cominciare con il capire sempre meglio come funzioniamo. Si 
può dire che il compito della filosofia è aiutarci a capire come mai in quanto es-
seri umani siamo capaci, come ha detto Musil, tanto di critica della ragion pura, 
quanto di cannibalismo.


	_Hlk81894407
	_Hlk65402687
	_Hlk96423415

