Quaderni di Teoria Sociale 1-2.2025
ISSN (online) 2724-0991 | DOI: 10.57611/qts.v5i1-2.568

www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale 8
OPEN ACCESS

CostanTtIiNO CIPOLLA

Una proposta teorica raflinata, duttile e disponibile per la
sociologia: Franco Crespi

Abstract: Franco Crespi is one of the most significant Italian sociologists of the post-war
period, particularly for the formation of the theoretical foundations of sociological knowl-
edge. His profound philosophical culture and acute social sensitivity allowed him to develop
a sophisticated and multidimensional sociological approach, characterised by nuanced and
versatile arguments. His work embodies a secular and open sociology that embraces multiple
perspectives and cultivates intellectual fields often considered distinct. This essay aims to
explore these key aspects of Crespi’s thought, shedding light on the depth and breadth of his

contributions to contemporary sociology.

Keywords: theory, sociology, secularism

1. Introduzione

Non so bene la ragione per la quale ho deciso di impegnarmi nella stesura di que-
sto saggio volto ad enucleare sinteticamente il pensiero sociologico di Franco Crespi
(1930-2022), forse il sociologo italiano pit rilevante a livello puramente teorico nella
breve storia della nostra disciplina. Probabilmente, queste ragioni sono diverse e non
cosi dirimenti sul piano singolo, potendo andare da lontani sentimenti di stima perso-
nale a rapporti intellettuali mediati da A. Ardigo, da situazioni contingenti (un libro’)
alla volonta di entrare in circonlocuzioni (giochi?) linguistiche inedite. In ogni caso,
il mio approccio non potra che essere selettivo, di taglio necessariamente astratto, per
quanto posto al di sotto della riflessione filosofica, e senza particolari pretese che lo
possano portare oltre la dimensione sociologica. Lopera di Crespi, soprattutto ai suoi
tempi, si ¢ sempre mossa in un contesto piuttosto isolato a livello nazionale dove la
teoria sociologica non ha mai goduto di una particolare rilevanza'. Proprio l'astrazione

* La curatela redazionale del testo ¢ stata affidata a Marta Giubelli.

In questo caso, si tratta di A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In dialogo
con Franco Crespi, il Mulino, Bologna 2024. Ringrazio Santambrogio di cuore per i tanti
sostegni che mi ha fornito nel reperimento di tanti materiali introvabili di Crespi e per i
fruttuosi colloqui con lui avuti sul pensiero crespiano.



32 | CostanTINO CIPOLLA

ha sempre rappresentato un limite verso I'alto del nostro conoscere, legittimato ben piti
convintamente ed ampiamente se rivolto verso la dimensione empirica o della ricerca.
Crespi, rispetto alle dimensioni costitutive del sapere sociologico?, non si scordo di
compiere varie indagini concrete su molteplici temi ed in luoghi diversi, mentre non
dedico a mio parere una particolare attenzione alle componenti di spendibilita del
nostro conoscere. Mi pare perd di poter sostenere che l'approccio a sfondo linguistico,
rarefatto e paradigmatico ha rappresentato il marchio di fabbrica del suo investigare
sociologico, convinto, insistito, proteso in tutte le direzioni. Ea questo livello che mi
confronterd col suo pensiero, attraversando i suoi scritti, a mio avviso pifl rilevanti,
secondo uno spirito che non sara di natura giudicatrice, né di stampo analogo a quello
di una recensione’, bensi di taglio pitt orientato verso il commento, la discussione, la
disamina con le sue componenti valutative sia di assenso, sia di eventuale distanzia-
mento, ovviamente motivato. Lo scopo finale del saggio ¢ quello di estrapolare dalla
teoria crespiana alcune sue componenti di sicura importanza e destinate a permanere
nel tempo nell'ambito del nostro pensiero sociologico. Cio, seguendo lo stesso Crespi,
in un'ottica di apertura, di adattabilit3, di autocorrezione?, di disponibilita ad ogni
tipo di confronto, senza assolutizzazioni di sorta’. Esporrd queste annotazioni secondo
paragrafi scelti per affinitd contenutistica e concentrati sui punti cardine dell’approccio
crespiano, senza aspirare ad alcuna esaustivita e ad alcuna certezza interpretativa, sedi-
mentata graniticamente nel tempo.

2. Richiami da una biografia

La biografia di Franco Crespi ¢ piuttosto nota e non mi risulta presenti particolari
problemi. La sua vita infatti si svolse soprattutto fra Roma, Perugia e Parigi (sua citta

1. Bastivederelarivista Teoria Sociologica, nata ad Urbino nel 1993, edita da FrancoAngeli,
e defunta nel 1994, nell'indifferenza generale. Promotori G. Piazzi, G. Corsi, C. Baraldi, E.
Esposito, fior di studiosi.

2. Cfr. in merito C. Cipolla, Epistemologia della tolleranza, FrancoAngeli, Milano 1997.
Il Glossario in cinque volumi supera le 3200 pp.

3. Rimando a M. Mastrogregori (a cura di), La recensione. Origine, splendori ¢ declino
della critica storiografica, n.1, 1997 di Storiografia.

4. C. Cipolla, Una sociologia connettiva ed autocorrettiva, FrancoAngeli, Milano, 2021.

5. E questo un termine-concetto quasi “sacro” nell’epistemologia crespiana.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 33

del cuore) con molte altre puntate a livello internazionale, anche oltre I’ Atlantico. Per
questioni generazionali, egli si auto-collocd sempre nella seconda generazione della
sociologia italiana ri-nascente, dopo il fascismo, nell'ultimo dopo guerra. Prima di
sé pose, fra vari altri, L. Cavalli (1924-2021), A. Pizzorno (1924-2019), A. Pagani
(1918-1972), E Barbano (1922-2011), a dopo, ¢ E Leonardi (1923-2012), che lo
critico fin da subito per il suo approccio troppo teorico, secondo il suo positivismo
conseguente e coerente. Fra vari altri, tra cui mi limito a segnalare L. Gallino (1927-
2015), S.S. Acquaviva (1927-2015) e E Alberoni (1929-2023), Crespi riconobbe
qualche debito di riconoscenza e gratitudine solamente verso E Ferrarotti (1926-
2024) ed A. Ardigd (1921-2008). Rivolto al primo, Crespi scrive® di essere stato
“grato in particolare a Franco Ferrarotti per il sostegno che mi ha dato fin dall'inizio,
nominandomi suo assistente volontario e presentando, in modo piti che lusinghiero
alla libreria Paesi Nuovi di Roma, la mia prima ricerca «Adattamento e integrazio-
ne» del 19647”. Inoltre, egli precisa di essere grato anche ad Achille Ardigo, “che mi
¢ sempre stato favorevole (almeno finché non ho assunto posizioni molto critiche
nei confronti della Chiesa Cattolica™, ma nessuno dei due ¢ stato per lui, tiene a
precisare, un “vero Maestro”. Mentre, pero, per quanto attiene a Ferrarotti non ho
trovato altri rimandi, per cio che riguarda Ardigo, Crespi sottolinea che “¢ proprio
nel 1976 che vinsi il concorso di ordinario in una commissione dove Ardigd era uno
dei membri che pitt mi appoggiarono. Gli sono stato sempre grato per questa sua
generosita”’, nel passaggio cruciale di ogni percorso o carriera accademica (aggiungo
io). Crespi, su mio invito e con l'aiuto di Ambrogio Santambrogio, ha steso anche
un Ricordo di Achille Ardigo"®, datato 30 luglio 2021, uno dei suoi ultimi, se non il
suo ultimo scritto. In esso, Crespi scrive di aver conosciuto Ardigd a meta degli anni
Sessanta del Novecento, risultando “impressionato dalla eccezionale vivacita della

6. L. Savonardo, Intervista a Franco Crespi in Sociologia Italiana, 1, 2013 (d’ora in poi IC).

7. Ivi. Cfr. anche A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 154, Intervista a Franco Crespi di P,
Montesperelli (d’ora in poi citata come CM); nonché Intervista a Franco Crespi a cura di Roberto
Segatori, Cecilia Cristofori, e Ambrogio Santambrogio in stessi curatori, Sociologia ed esperienza
di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna 2004, p. 14 (d’ora in poi SC).

8. IC, p.3.

9. CM, p. 159.

10. . Crespi, Ricordo di Achille Ardigo in E. Minardi, C. Corposanto, C. Cipolla (a cura
di), Achille Ardigo a cento anni dalla nascita, FrancoAngeli, Milano 2021, p. 159.



34 | CostanTINO CIPOLLA

sua intelligenza, dalla sua illimitata curiosita per ogni tipo di esperienza intellettuale”.
Ne segui, prosegue Crespi, “un rapporto di amicizia e di scambio intellettuale che
per me ¢ stato sempre stimolante” e che posizioni difformi verso la Chiesa Cattolica
non hanno “compromesso”, continuando anzi quasi fino all’ultima fase della sua
vita, con particolare riferimento all'importanza attribuita da entrambi in ambito so-
ciologico alla soggettivita. La conclusione della nota ¢ “un grato ricordo della grande
apertura dimostrata da Ardigo nei confronti dell’estrema complessita della dinamica
sociale e del suo impegno profondo per la difesa dei valori della liberta individuale e
della giustizia sociale”"!. Considerazioni che mi pare possano commentarsi dal sole,
con quell’ “eccezionale” che personalmente non ho mai trovato espresso da un socio-
logo verso un altro sociologo, per quanto illustre.

Spostandoci sul versante opposto, ho trovato un solo riferimento di Ferrarotti
a Crespi, in una sua intervista inedita rilasciata il 13/2/1986". In essa, Ferrarotti
dichiara che egli non chiamo Crespi su di una cattedra romana nel 1976 perché
era convinto che il “rinnovamento universitario dovesse passare attraverso un rin-
novamento delle persone da un punto di vista esistenziale”, il che significava chia-
mare studiosi che non avessero avuto in casa né universitari, né “contatti forti”.
In realtd, Ferrarotti, e lo dico per esperienza diretta e per conoscenza dell’ambito
accademico, ha mandato in cattedra pochissimi suoi allievi, quasi tutte donne,
non di rado altolocate®. Dal lato di Ardigo, questi in una sua intervista del 1990
sostiene che i processi sociali possono essere colti con fatica unendoli alla tema-
tica della soggettivita. E questo sforzo comune spiega “il mio rapporto privile-
giato di consenso con Franco Crespi, perché Franco Crespi ha riconosciuto la
importanza di una ontologia della persona”", anche se per Achille Franco rimane
dentro i limiti troppo angusti della cultura post moderna. Non ho reperito altri
riferimenti di Ardigd ad Autori italiani (sociologi) cosi pregnanti e convergenti.

11. Ivi.

12. Ringrazio R. Cipriani per avermi segnalato I'intervista in uscita presso FrancoAngeli
(2025) in un volume dal titolo La religione degli intellertuali.

13. Crespi ha mandato in cattedra solo maschi, mentre Ardigd ha suddiviso i suoi nu-
merosi appoggi pilt 0 meno equamente fra maschi e femmine.

14. La parola di Achille Ardigo in E. Minardi, C. Corposanto, C. Cipolla (a cura di), op.
cit., p. 73.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 35

Crespi fu un uomo sostanzialmente laico, contrario ad ogni assolutismo, dai
modi pacati e levigati, dialogico per principio che non aderi mai a nessun partito”.
Anche la sua biografia non mi pare attraversata da particolari traumi, per quanto
il biennio 1975/1976 abbia rappresentato un momento di svolta sicuramente di
grande importanza nella vita del nostro sociologo. Intanto, in quegli anni egli fu
promosso ad ordinario e prese servizio presso I'Universita di Perugia. Inoltre, nello
stesso periodo egli si distaccd o fu allontanato dalla Chiesa Cattolica, dove egli
aveva gia espresso i suoi pensieri sociologici, grazie anche ad A. Ardigo, sul versante
progressista. Infatti, all'inizio del Febbraio del 1976 Crespi “aveva pubblicato un
articolo dal titolo Sesso e potere, molto critico nei confronti della Dichiarazione
della Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede su alcune questioni di eti-
ca sessuale”®. Questo testo suscitd secondo Crespi “un’immediata condanna dalla
parte dell'Osservatore Romano in un articolo di una colonna non firmato e per cio
stesso, secondo lo stile del quotidiano del Vaticano, da considerare come espressio-

7, con la conseguente riprovazione ufficiale’ e allonta-

ne ecclesiastica autorevole’
namento dalle posizioni proprie della Chiesa. Nell'articolo sul Corriere”, di sicura
attualita anche oggi, Crespi sosteneva che la confessione era una forma di controllo
socio-sessuale, che il perdono del peccato non offriva alcun mezzo reale onde non
ricadervi, che la vera causa del male non era il peccato sessuale, ma le conseguenze
della sua repressione. Per Crespi, i veri peccati mortali erano ben altri e cio¢ il po-
tere, il dominio dell’'uomo sull’'uomo e cosi via. Lunedi 9 febbraio sull’ Osservatore
Romano apparve, secondo Crespi, la replica del Vaticano alle sue tesi, in prima
pagina®. In essa, il nome di Crespi non era mai scritto e, in un linguaggio com-
plesso e impastato di “giuridicismo curiale” [L. Berzano], venivano asseriti in vari
modi nel contesto del Tribunale della Sacra Romana Rota alcuni principi cardine
dell’amore coniugale ¢/o del matrimonio. Ricavo dall’intervento del Papa, fra tanto
altro, quanto segue e cio¢ che la realth matrimoniale, “per quanto riguarda il diritto,
continua ad esistere in nessun modo dipendente dall'amore e rimane la stessa anche

15. Cosiin SC, p. 157.

16. Ivi, p. 14.
17. Ivi.
18. CM, p. 159.

19. Del 6/2/1976. Ringrazio di cuore Cerulo per avermi fatto pervenire il testo.
20. Ringrazio R. Cipriani per aver recuperato e trasmessomi il testo.



36 | CostanTIiNO CIPOLLA

se i sentimenti d’amore sono completamente scomparsi. Infatti, quando i coniugi
danno libero consenso, non fanno altro che entrare e inserirsi in un ordine oggetti-
vo, ovvero in una istituzione che li supera e non dipende minimamente da loro, né
per la loro natura, né per le proprie leggi”*'. Il matrimonio ¢ stato istituito da Dio e
i coniugi devono accettarlo per il proprio bene e per quello dei figli e della societa.

Questo mi sembra il senso profondo del discorso del Papa Paolo VI alla Sacra
Rota Romana e dell'intera prima pagina che ce lo riporta. La distanza se non l'op-
posizione alle considerazioni di Crespi appare piuttosto palese, anche se un rap-
porto diretto non risulta essere per molte ragioni cosi immediato. Comunque, ed
¢ cio che conta, Crespi lo lesse nel modo detto e una svolta verso 'autonomia laica
del suo pensiero, sicuramente gia in atto, trovo in questa circostanza la maniera di
diventare palese e di poter essere assunta come tale. D’altra parte, egli lungo tutto
il decorso della sua biografia non la abbandono pit, pur declinandola in moltepli-
ci modi*, come andremo subito a mostrare in senso lato nel paragrafo che segue.

3. Un percorso teorico-concettuale dedotto dalle sue parole

Crespi rilascio varie interviste nel corso della sua vita incentrate sul suo lavoro
sociologico e sulla sua visione epistemologica della realta sociale. Tra queste, noi
ne abbiamo selezionate quattro, a nostro avviso le piu rilevanti e trasversali, che
ora andremo ad evidenziare per singoli punti apicali e secondo nostri parametri
di giudizio metodologico. Intanto, egli sostiene che sia possibile “cogliere una
sostanziale continuita nella sua produzione teorica”* (concordo), per quanto essa
possa essere suddivisa in tre fasi. Nella prima (1960 - fine anni Sessanta) Crespi
dichiara di essersi occupato particolarmente della “crisi della religione”, essendo
lui comunque ancora dentro il mondo cattolico progressista. Una seconda fase
egli la colloca dopo gli stravolgimenti del ’68 fino all’inizio degli anni Novanta®.

21. La difficile traduzione dal latino ¢ stata compiuta da L. Berzano, che ringrazio vi-
vamente.

22. Come suo stile, del resto.

23. Cfr. 8C, p. 15.

24. SC, p. 16.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 37

In questa, egli testimonia di aver perfezionato meglio alcuni suoi “interessi teo-
rici ed alcune categorie concettuali”. La meta che egli cercava di raggiungere era
quella di mostrare “i caratteri propri della situazione di es-posizione nella quale
vive 'essere umano”, secondo un approccio esistenziale, riflessivo, culturalmente
mediato e comunque avverso ad ogni assolutizzazione del pensiero metafisico
e scientifico. In modo pilt mirato, Crespi dichiara di aver riconosciuto in quel
periodo in maniera piu radicale “la dimensione costitutiva che, oltre al rapporto
intersoggettivo, assumono nella costruzione del soggetto il linguaggio, la cultura
e la struttura sociale”. Naturalmente, come Crespi fara sempre, veniva conserva-
ta ed asserita la capacita del soggetto di conservare la sua distanza relativa o la sua
differenza rispetto alle forme sociali oggettivate. La terza fase viene fatta partire
dall'inizio degli anni Novanta fino alla data dell'intervista (2004). In questo pe-
riodo temporale, Crespi scrive di aver perseguito intenti maggiormente divulga-
tivi e di aver scavato nel rapporto cruciale fra razionalita teoretica e agire. Alla do-
manda sul perché egli abbia sempre posto I'accento “su assunti meta-sociologici”,
egli ribadisce di non essersi “mai posto il problema se quello che stavo facendo
fosse pitt filosofico o pil sociologico™. Inoltre, egli sostiene che il suo rischio &
sempre stato di essere reputato nel contempo “un cattivo filosofo e un cattivo
sociologo”, comunque forse pili apprezzato dai primi. Ancora, i suoi presupposti
ontologici lo hanno comunque condotto a porsi sempre “in guardia contro la
tendenza ad assumere punti di vista univoci o unidimensionali, sottolineando
la complessita e 'ambivalenza presente in tutti i processi sociali”’. Crespi non si
limita ad affondare questi tipi di teorie [Marx, Durkheim, Parsons], né quelle
“essenzialmente contraddittorie” [Foucault, Goffman, etnometodologi], le quali
eliminano il soggetto per poi ricadere fra le sue braccia, ma si spinge a definire il
suo approccio come tutt’altro che rassicurante ed anche insoddisfacente, perché
non fornisce “formule risolutive definitive” e non legittima il controllo della real-
ta in cui viviamo?. Crespi ammette (condivido) di avere forse esagerato nella sua
criticita verso le teorie univoche o contraddittorie (tante, se non quasi tutte), ma
sottolinea che questa ¢ stata da parte sua “una scelta o, se si vuole, un condiziona-

25. SC, p. 18.
26. SC, p. 21.
27. SC, p. 22, anche dopo.



38 | CostanTINO CIPOLLA

mento insito nella mia (sua) particolare esperienza o nel mio (suo) carattere per-
sonale”. Contro ogni tendenza reificante e assolutizzante, Crespi conclude questa
rete di osservazioni, dichiarando di non aver mai voluto “formare una “scuola”
nel senso tradizionale del termine”. E cid perché sarebbe stato contrario al suo
modo di intendere il sapere sociologico, sempre “parziale” e legato a punti di vista
“particolari”. Egli rimanda il suo pensiero e il suo prosieguo come “una forma di
disseminazione dall’esito incerto”, oppure alla stregua di uno stimolo che potra
condurre qualche studioso verso la formulazione di nuove teorie. Come si puod
dedurre da quanto brevemente riassunto, 'epistemologia-quadro di Crespi appa-
re per alcuni aspetti fondativi gia delineata. D’altra parte, egli ha gia 74 anni e,
pur scrivendo e riflettendo ancora molto negli anni successivi, non abbandonera
pill questo impianto concettuale. Il rifiuto di ogni assoluto, i limiti metodologici
dei suoi precursori, compresi quelli da lui piti amati, come Weber e Simmel, la
provvisorieta di ogni veritd, la specificita segmentale di ogni punto di vista, il plu-
ralismo polivalente del conoscere sociologico sono tutti elementi che strutturano
la parte costitutiva del suo pensiero o della sua teoria.

Continuando lungo il nostro cammino di natura perlustrativa, ci soffermiamo
ora sul tema generale e fondativo del nostro sapere che pud essere ricondotto
alla denominazione alternativa fra “individualismo metodologico” ed “olismo™?.
Crespi incardina questo rapporto a livello socio-filosofico, considerandolo un
passaggio “imprescindibile”. Lintersoggettivita ¢ costitutiva nella formazione de-
gli individui. E alla base della loro autocoscienza e del riconoscimento sociale,
permettendo per questa via di comprendere per bene le relazioni interpersonali
(dialettiche). Crespi reputa involuti sia 'individualismo che I'olismo e prende I'e-
sempio di Bourdieu e Giddens. Entrambi hanno cercato di evitare di battere solo
una di queste due strade con esiti pero, secondo Crespi, diversi. Bourdieu non
gli sembra che sia riuscito completamente nel suo intento, nonostante la “fecon-
dita metodologica” dei suoi concetti di habitus e di campus. Dalle sue ricerche,
infatti, sempre a suo avviso, Bourdieu “tende ad attribuire una preminenza alla
struttura di classe ed ai condizionamenti ambientali (naturali e culturali), rispetto

28. SC, p. 23, anche dopo.
29. Cfr. IC, p. 6.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 39

ai comportamenti sociali e alle scelte individuali”®. Difficile non concordare con
questa posizione soprattutto oggi con l'arrivo della societa digitale che strappa
tutte le vesti e dissolve quasi tutti i confini. A Crespi, risulta essere pili consono
Porientamento di Giddens che “ha portato un ottimo contributo nella direzione
di un maggiore equilibrio tra agire e struttura’, per quanto la sua teoria resti ad
un livello piti descrittivo che esplicativo, altra valutazione che mi sento di con-
dividere. Come considerazione riassuntiva appare da quanto detto evidente che
Crespi anche su questa componente fondativa del nostro sapere si colloca lungo
un versante epistemologico di natura mediatrice o, se si preferisce, di bilancia-
mento rispetto ai due possibili tipi di influssi (personale-sociale).

Un altro tema sicuramente centrale ed originale della Teoria crespiana ¢ quello
inerente il concetto di potere in ambito sociologico, argomento che ovviamente
viene affrontato in piu luoghi delle interviste di nostro riferimento. Per Crespi,
il potere ¢ la “capacita di gestire le contraddizioni proprie della situazione socia-
le”3!. Esso pud essere intrinseco o proprio del soggetto, relazionale o attributivo in
contesti di intersoggettivita oppure di genere strutturale, ossia interno o relativo
alle istituzioni e ai condizionamenti sociali concepiti in senso lato. Ad avviso di
Crespi, il potere ¢ “ineliminabile”, non comporta “alcun riferimento di tipo mo-
rale”, puo essere pitt 0 meno flessibile o rigido e pud andare dal micro al macro
in ambito societario. Il tipo ideale di potere crespiano ¢ quello animato dall’etica
della responsabilita (alla Weber)*, oltre che garantire convinzioni di tipo collettivo
(solita ambivalenza). Esso nega gli assoluti. E tollerante e non ¢ elitario in quanto
tale®, aspirando a gestire le contraddizioni dette (utopia?). Il potere intrinseco ¢
il presupposto per la liberta ed ¢ di estrema importanza “come concetto in vista
dell'emancipazione, perché se si pensa che gli individui non abbiano potere a quel
punto non rimane che manipolarli”*. Senza potere non pud che regnare il caos®,
mentre il suo eccesso degenera in dominio. Secondo Crespi, il potere deve tenere

30. Ivi.
31. SC, p. 36.
32. SC, p. 37.

33. SC, p. 38. E questa una critica rivolta a Crespi da pitt parti, a cui egli rispose che il
pensiero e il suo intento era in realtd a favore di tucti.

34. Cfr. S4, p. 276.

35. IC, p.7.



40 | CostanTiNo CIpoLLA

conto sia delle esigenze di determinazione sia di quelle di innovazione, avvicinan-
dosi al modello di potere di tipo “democratico-partecipativo™®. Questa conclusio-
ne pud anche essere data come piuttosto scontata, ma non lo ¢ la strada attraverso
la quale Crespi vi giunge. Il sospetto di elitismo permane, ma le disuguaglianze fra
gli uomini non esistono per essere tendenzialmente superate?

Estrapoliamo ora dalle nostre interviste alcuni concetti sintetici di stampo
epistemologico che pero attraversano tutto il pensiero di Crespi. Scontato che
a suo avviso la sociologia italiana non ¢ affatto inferiore a quella di altri paesi®’,
anche se in essa pecca la teoria®®, accenniamo ora al concetto di /imite. Nel pen-
siero crespiano, esso ¢ dovuto o deriva dalla “forma intrinseca del simbolico™,
nel senso che ogni dimensione culturale ed anche normativa non puo che esservi
intrinsecamente contenuta. Cio in quanto il simbolico come tale risulta essere
in mutamento costante nella sua creativita fisiologica. Eppure, esso mantiene un
carattere sempre inadeguato, perché 'ordine normativo abbisogna, ad esempio,
nella giustizia della discrezionalitd di un giudice, cosiccome in campo politico,
della funzione di orientamento e di programmazione, onde regolare 'indeter-
minatezza pit 0 meno marcata dell’azione. Passiamo ora al concetto di pratica.
Un breve cenno per evidenziare come per Crespi la dimensione pratica del fare
rappresenti una prioritd rispetto a quella cognitiva®. Essa manifesta una “mag-
giore profonditd” di ogni azione rispetto alla “sua determinazione normativa o
anche rappresentativa”. Esiste una costante tensione fra esperienza concreta, da
un lato, e momento dell’ordine simbolico, dall’altro. Questa oscillazione non ¢
destinata ad esaurirsi. Anzi, essa si conserva come tale ed il tentativo di bloccarla
¢ comunque condannato al fallimento. La sfasatura fra stabilitd e cambiamento
non ¢ destinata a ricomporsi, anzi essa ¢ un “proprio” di ogni dinamica sociale.
Avanzo comunque seri dubbi sul fatto che I'azione pratica sia in ogni caso una
priorita rispetto alla conoscenza. Devo mangiare un fungo per sapere se ¢ veleno-
so, oppure basta che ne conosca le caratteristiche organolettiche?

36. Ivi.

37. CM, p. 143.
38. SC, p. 28.
39. SA, p. 263.

40. SA, p. 262.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 41

Chiudo questo paragrafo raccogliendo i vari riferimenti, mai comunque trat-
tati in modo organico, che Crespi rivolge ad internet. Reputando la svolta lingui-
stica in modo “per niente negativo™!, anche se venata da dimensioni riduttivisti-
che e decostruttive, egli, a partire dalle interviste del 2013, si interessa dell’arrivo
delle nuove tecnologie sotto la voce di Internet (come detto). Queste favoriscono
radicali trasformazioni sociali e, nel contempo, conducono verso un “profondo
disorientamento™?. 1l rischio principale a cid connesso “sembra sia quello che,
per reazione, ... si regredisca a livello individuale, verso forme immunitarie ca-
ratterizzate dalla chiusura nel privato e, a livello collettivo, verso identita di tipo
comunitario ed etnico-religioso che risolvono ogni possibilita di solidarieta gene-
rale e il rispetto del pluralismo e del diritto alla differenza”®. Nello stesso anno
in un’altra intervista, Crespi, seguendo Serres*, scrive che “I'avvento del web &
una svolta epocale, pari a quella intervenuta con I'avvento della scrittura e poi
della stampa”. Oggi, tutto il patrimonio del sapere ¢ disponibile per tutti e cio
riduce la storica centralita della scuola e dell’'universita. Attualmente, I’ascolto &
un aspetto della relazionalita sociale quasi scomparso. Prende sempre pitt corpo
una sorta di “loquacita universale”®, di cui non ¢ facile prevedere le conseguenze.
Crespi, per il vero, ipotizza una derivazione non di poco conto che denomina
“ideologia della tecnica™. Egli suppone che l'estesissima “sottolineatura sull’in-
telligenza artificiale, sulla riduzione della vita ad algoritmi diventa alla fine una
forma nuova di dogmatismo™ e cio¢ una ideologia di nuovo genere. Lette vari
anni dopo tutte queste annotazioni mi paiono di sicuro interesse, preveggenti ed
ancora in buona parte tra di noi, comunque nel segno dei tempi. Ma di quanto
abbiamo recuperato per frammenti in questo paragrafo cosa ¢ uscito veramente
dalla nostra storia, ivi compresa qualche critica che abbiamo qua e la dispensato?

41. SC, p. 35, anche dopo.

42. IC, p. 10.
43. Ivi.

44. CM, p. 162.
45. CM, p. 163.
46. SA, p. 269.

47. SA, p. 268.



42 | CostanTiNo CipoLLA

4. Per una teoria sociologica dell'agire sociale

La meta che qui a nostro modo e parzialmente perseguiamo puo essere raggiunta
e avere successo nel caso dell’agire sociale non solo attraverso parole d’ordine episte-
mologico, come gia visto, bensi rifacendoci a una vera e propria teoria sociologica®
dell’azione, colta nel suo carattere originario ed “inquietante”. Crespi ¢ ben consa-
pevole dei rischi che corre avventurandosi lungo queste vie, sia in chiave storica che
ermeneutica. Egli riporta I'agire al senso che egli possiede o ha posseduto in diverse
lingue® e motiva la ragione per la quale ha optato per il termine “agire” al posto
di azione allo scopo di “sottolineare il carattere di evento, di processo in fieri” che
concorre alla formazione del soggetto, permette di meglio comprendere la sua in-
tenzionalita e di distinguere cio che agli uomini puo capitare e cio che essi vogliono
sia fatto. Crespi, come suo stile basico, non giunge mai ad una meta in modo diretto
e senza rinvii o implicazioni collaterali ed anche e forse soprattutto in questo caso
egli si sofferma, per non dire che fa i conti, con le piti rilevanti correnti filosofiche di
Ottocento e Novecento tra le quali segnalo®' positivismo (non troppo amato), mar-
xismo (preso per parti), storicismo (mai ovviamente assolutizzato), pragmatismo
(con la sua componente esistenziale) e spiritualismo (mai abbandonato a sé stesso).
Lagire assume le vesti, nel pensiero del Nostro, dell’orientamento premeditato del
soggetto, inserito in un contesto di relazioni intersoggettive, basato su elementi ma-
teriali e sociali e corroborato dalle mediazioni di varia natura simbolico-normative.
Nel complesso, da tutto cio e dalla prassi conseguono sia componenti di creativita,
sia di apporto all'ordine sociale. Il carattere marcato della circolarita soggetto-strut-
tura appare di tutta evidenza nel pensiero di Crespi e quasi iscritto nelle cose.

Lagire secondo Crespi, ma con molte deduzioni da altri pensatori, ¢ di per sé
inafferrabile nel suo gestire le contraddizioni della vita®. Esso risulta essere dotato
di grande spessore e di altrettanta complessita e, come tale, “resiste alle nostre ca-
tegorizzazioni e si presenta come un concetto limite rispetto alla nostra capacita

48. E Crespi, Teoria dell'agire sociale, il Mulino 1999, p. 18.

49. Ivi, p. 8.

50. Ivi, pp. 11 e 12 (dopo).

51. E Fornari, Lambivalenza dell agire sociale nella teoria sociologica di Franco Crespi in
Studs di Sociologia, a. 38, f. 1 (genn.-marzo 2000), p. 97.

52. E Crespi, op. cit., p. 17, anche dopo.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 43

di comprensione e di descrizione”. Lagire, dunque, ¢ per Crespi molto proble-
matico o da per presupposti aspetti epistemologici o filosofici piuttosto incerti e,
come detto, anche inquietanti, i quali nella loro insondabilitd primigenia si e ci
pongono ai confini del nostro sapere, cio¢ della stessa sociologia. Lagire, pero,
non vive per suo conto, isolato nel e dal contesto sociale. La sua teoria prevede la
solita ambivalenza crespiana fra determinato e indeterminato, fra ordine simboli-
co stabile e innovazione e contempla la co-istituzione della realta del soggetto (a
parte quella societaria), con le sue conseguenze e responsabilita etiche (a dopo).
Soffermandoci sui soggetti possibili dell’agire sociale si puo partire, prendendo
le mosse dal nostro Autore, dalla critica dell’idea stessa di soggetto™. Egli con mol-
ta analiticita e cultura (filosofica) vede nascere il concetto di soggetto in Descartes
(io pensante) per giungere all'interpretazione kantiana di “soggetto trascendenta-
le” ed alla sua funzione fondante. Come ben si sa, questa lettura in chiave auto-
noma e di massima autotrasparenza dell'uomo ¢ stata sottoposta a feroci critiche
che nel corso del tempo hanno riguardato Marx, Nietzsche, Freud ed Heidegger54,
senza che nella presente sede io possa seguire questi sviluppi. Limitandoci a tempi
recenti, se non all’oggi, mi contengo, sulla scia ovviamente di Crespi, al pensiero
di due autori e cio¢ di Charles Taylor® e di Paul Ricoeur™. Il primo porta alla
luce la posizione morale del soggetto, critica 'approccio utilitaristico, calcolante e
quantitativo, e non avalla la filosofia analitica del linguaggio, troppo procedurale.
Per Taylor il senso ed il valore morale della vita avvolgono con i loro interrogativi
il soggetto e ne configurano, prima di ogni altra configurazione contingente, il de-
stino. Comunque, ad avviso di Taylor, nell’esistenza umana il riferimento al valore
non puod essere eluso. Dato cio, il puro soggettivismo appare come un vuoto gioco
di tipo estetizzante, mentre la svolta linguistica, incentrando il sé nella comunica-
zione, “non sembra offrire garanzie sufficienti di fronte al rischio della perdita del
senso, della frammentazione del soggetto e della dissoluzione del nostro rapporto
con gli altri”’. Crespi ritiene questa concezione della soggettivita “corretta’ in
accordo con una ontologia della finitezza disponibile verso la trascendenza, senza

53. Ivi, pp. 269 ss.

54. Ivi, p. 271.
55. Ivi, p. 180.
56. Ivi, p. 378.

57. Ivi, p. 278 e p. 145.



44 | CostanTtiNO CIpOLLA

ambizioni fondative e proiettata in una prospettiva o in una dimensione “estatica”,
cio¢ quasi incantata, trasognata, a suo modo “rapita”’. Su una posizione non molto
diversa da questa egli colloca anche il pensiero di Paul Ricoeur.

Ad avviso di Crespi, neppure Ricoeur assegna al soggetto un ruolo “trasparente e
fondante™®. Questi pone alla base del suo argomentare il concetto di identita intesa
sia come idem (identita sociale), sia come ipse (identita singola imprevedibile). Egli
inoltre, tende a stabilire una sorta di alleanza tra la filosofia analitica del linguaggio
e la fenomenologia di natura ermeneutica secondo una dialettica fra componenti
oggettive dell’agire (evento, identitd idem, ecc.) e aspetti soggettivi (imputazione,
identita zpse, ecc.). Non mi spingo oltre e non affronto il tema del riconoscimento,
a cui dedicherd un paragrafo apposito. Ora, mi circoscrivo all’osservazione che per
Ricoeur 'agire possiede un carattere #7agico™ con percorsi di riconoscimento pieni
di conflitti non negoziabili per una vita che si scontra con 'unilateralita dell’idem,
che solamente il ricorso al fondo etico proprio dell'spse puo tradurre in saggezza
pratica. Questo non si esaurisce in nessuna mediazione ed ¢ di per sé “inogget-
tivabile”. Lesperienza della soggettivita ¢ intrinsecamente ambivalente e cio ¢ “la
causa e il prodotto dell'ambivalenza dell’agire”®. Lidentitd, sempre a suo modo
determinata, rende conto dell’'ambivalenza (termine onnipresente in Crespi) che il
soggetto singolo (nucleo del sé) intrattiene con i tipi e le forme di mediazione che
lo delineano a livello societario (ruoli sociali)®'.

Crespi si avvicina al termine, mai terminato, del suo percorso teorico dopo
aver dedicato pagine di grande fascino a temi quali 'intenzionalita e il mondo
della vita di ascendenza husserliana®, nonché all’epocheé, all’intersoggettivita tra-

3% insieme a tanto

scendentale originaria®, all’Esserci di heideggeriana paternit
altro, troppo qui per noi. Mi riconduco all’esistenzialismo di Sartre, dove I'agire

sulla sua scia viene da Crespi, come al solito, concepito nella sua indeterminatez-

58. Ivi, p. 279.
59. Ivi, p. 281.
60. Ivi, p. 282.
61. Ivi, p. 284.
62. 1Ivi, p. 109.
63. Ivi,p. 111.

64. Cfr. C. Cipolla, Heidegger. Un'interpretazione sociologica, FrancoAngeli, Milano
2018.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 45

za rispetto alla normazione ordinata, e pure “come cio che, nel suo rapporto con
la liberta e con la responsabilita che ne consegue, assume il carattere profonda-
mente inquietante di un evento costitutivo di sempre nuove possibilitd™®, come
gia accennato e secondo tutti i turbamenti e le trepidazioni del caso (forse troppe
in questa ottica?). Tale inquietudine deriva dalla mancanza di controllo della ra-
gione intesa in senso strumentale rispetto alla realtd naturale, ma in maniera piu
radicale quale “coinvolgimento nel rischio della decisione e della scelta quanto
al proprio essere e, quindi, soprattutto, come responsabilita”®. Questa, collocata
nell'apertura della trascendenza insita nell’esistere, si propone come “criterio di
veritd’, perché, come recita il “nostro invito evangelico” (richiamo non raro in
Crespi)”, “come I'albero viene giudicato dai suoi frutti allo stesso modo il giudi-
zio sull'individuo, anziché su cio che egli dice 0 pensa di fare, deve essere basato su
cio che egli effettivamente fz”. Passando attraverso 'autenticita (essere sé stessi)
e I'etica (invito a realizzarla) Crespi affronta a modo suo la dimensione morale
dell’agire intesa quale componente valoriale “principalmente orientata alla de-
terminazione delle regole che fondano la convivenza sociale”®. Essa si muove a
livello dei significati, mentre I'etica a quello del senso. La prima si esprime lungo
e attraverso la determinatezza normativa, mentre la seconda la supera e rende
“pili che sociale” la responsabilita dell’agire®. Questa comunque non resta chiusa
nell’ambito del sistema sociale cosi come esso risulta essere costituito, bensi essa
rappresenta un’apertura costante verso altre possibilita. Lagire, detto altrimenti,
¢ caratterizzato dalla “trascendenza propria dell’essere per”’®. Da cio, deriva la sua
imprevedibilita e la sua “inoggettivabilitd”, che comporta la capacita di negazione
rispetto al presente. Lagire artistico e alcuni aspetti dell'esperienza religiosa rap-
presentano elementi fondamentali dell'innovazione societaria. Essi sono sempre
e comunque, in linea di principio, dentro e oltre il sociale. Senza qui poter riper-
correre le dette argomentazioni di Crespi, possiamo estrapolare dal suo pensiero
almeno quanto segue: “le forme di mediazione simbolica della religiosita hanno

65. E Crespi, op. cit., p. 131.

66. 1Ivi, p. 349.
67. Ivi, p. 351, anche dopo.
68. Ivi, p. 356.
69. Ivi, p. 358.

70. Ivi, p. 359, anche dopo.



46 | CostanTtiNO CIpoLLA

... in comune con l'etica e con l'espressione dell’arte, la volonta di indicare al di
la delle oggettivazioni sociali, I'orizzonte della trascendenza nel quale si colloca
lagire”!. Dal che, ¢ facile, ma tutt’altro che ovvio, dedurre che 'agire ¢ una realta
che va studiata, al di la o proprio per la sua irriducibilita ad altro da sé o ad una
logica teorica puramente razionale, andando ben oltre prospettive interpretative
di natura meramente funzionale o strumentale.

Mi pare di poter sostenere che questa proposta teorica di Crespi, centrale nel
suo contesto, appare di per sé originale, condotta seguendo strade piuttosto inedite,
orientata a considerare I'agire come uno dei presupposti fondamentali del sapere
sociologico posto in modo ambivalente e oscillante fra imprevedibilita del soggetto
ed ordine normativo. Nella teoresi crespiana, sempre ancorata sul piano filosofico,
sono dati dei caposaldi metodologici e/o epistemologici che vanno dalla polivalenza
all'apertura, dal limite alla negazione dell’assoluto, dalla circolarita alla prassi, dal su-
peramento (scostamento) al pluralismo dei livelli analitici e cosi via. In un impianto
concettuale a volte un po’” fuggevole e con aspetti indefiniti. Crespi prosegue, con
varie concessioni collaterali le sue mete con delicatezza e sensibilita con esiti non di
rado sospensivi, qualificati da prudenti rinvii, polivalenti, comunque aperti verso il
futuro. In qualche caso, un maggior coraggio teorico ed una piti marcata o dirimen-
te concretezza potrebbe essere di probabile, se non proprio certa, utilita.

5. La priorita dell ex-sistere

Nelle riflessioni di Crespi vi sono dei termini che ricorrono con una certa
frequenza, quale esistenza ed esistenziale, e che con la loro semplice presenza
indicano una direzione del suo pensiero. A suo avviso, esistere ¢ fatticita’, cioe la
semplice presenza del soggetto nel mondo, dove si vive con immediatezza I'altro,
pur se questo sia in realtd mediato culturalmente, come gia ampiamente visto.

71. Ivi, p. 364. Preciso che la religiosita (popolare) non va confusa in Crespi con 'istitu-
zione religiosa. Inoltre, gli scritti sull’arte di Crespi possono essere definiti “meravigliosi” (R.
Federici, colloquio telefonico). Cfr. in merito F. Crespi, Prefazione a D. Bertasio (a cura di),
Immagini sociali dell arte, Dedalo, Bari 1998.

72. P Jedlowski, Esistenza e quotidianity in Roberto Segatori, Cecilia Cristofori, e
Ambrogio Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 92.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 47

Lesistenza ¢ a tutti gli effetti un ex-sistere, uno stare fuori e, nello stesso tempo,
¢ un immergersi nel senso comune, nel quotidiano e distanziarsi da esso in un
esserci che ¢ condivisione e unicitd. Noi non ci conosciamo mai del tutto ed esi-
stere ¢ confrontarsi con il dubbio, I'insicurezza e la finitudine. Nella presenza del
quotidiano, ¢ dunque allora possibile “fare e pensare «altrimenti»””?. Dato cio, si
capisce piuttosto chiaramente come la categoria sociologica in questione sia nella
teoria crespiana “cruciale””. Essa si caratterizza a livello situazionale come inter-
soggettivita, riconoscimento reciproco e coscienza di sé”>. Crespi non pud che ri-
farsi filosoficamente al pragmatismo’®, che perd egli declina nell’ottica del “prag-
matismo esistenziale””’, senza per altro nulla concedere alla “sociologia dell’esi-
stenza”’%, definizione rispetto alla quale egli non si lascia ricondurre e comunque,
dalla quale si sottrae, sia al positivo che negativo”. Se cerchiamo di confrontare
la posizione di Crespi con quella di J. P. Sartre®, possiamo partire dalla conside-
razione, scontato |'ex-sistere (stare nell’oltre, nel non luogo), che l'attenzione per
Crespi del suo lavoro intellettuale ¢ rivolta essenzialmente o soprattutto alla con-
dizione umana sia come base di partenza, sia come punto di ritorno®'. Entrambi
i nostri studiosi fondano non proprio allo stesso modo, la realta sull’esistenza e ri-
chiedono “il massimo possibile di vicinanza” al reale stesso®. In tale ottica, anche
se per Crespi cid puo apparire strano (ma non lo ¢!), 'astrazione, quale contrario
dell’alterazione continua della contingenza, si allontana da quanto appena detto

73. Ivi. p. 93.

74. P lagulli, Sulla dimensione esistenziale della teoria sociale di Franco Crespi in Politica.
eu, 2,9, Dic. 2023, p. 265.

75. Ivi, p. 267.

76. E Crespi, Esistenza-come-realta. Contro il predominio dell'economia. Orthotes,
Napoli-Salerno 2013.

77. E Crespi, Prefazione in D. Martuccelli, Sociologia dell'esistenza, Orthotes, Napoli-
Salerno 2017.

78. P Iagulli, op. cit., p. 269.

79. G. Salzano, Pensare la comuniti «in negativo». Senso e intersoggettivita nel pensiero di
Franco Crespi e Aldo Masullo in Politica.eu, 9, 2, Dic. 2023, pp. 275 ss.

80. C. Tognonato, Di cosa parliamo quando diciamo esistenza? Percorsi tra Jean-Paul
Sartre e Franco Crespi in Politica.eu, 9, 2, Dic. 2023, pp. 282 ss.

81. Ivi, p. 308.

82. Ivi, p. 299.



48 | CostanTiNO CIpOLLA

e vive della sua lontananza da un contatto diretto e palpabile con la concretezza
effettiva. Ed in cio starebbe la sua superiorita legittimata dalla sua purezza sem-
pre identica a sé stessa. Crespi, come Sartre, supera questa apparente difficolta
ricorrendo al solito concetto metodologico di ambivalenza. In Sartre, mi pare di
poter sostenere, tale ambivalenza pud essere rappresentata dalla categoria episte-
mologica del “pratico-inerte”®. Le inerzie (strutture) sono oggetti sedimentati,
inoperosi e passivi, i quali perd legano I'agire umano alle loro esigenze, che per
altro rimangono mute®. Per quanto si possa anche sostenere che nel campo in
oggetto tutte le strade prendono le mosse da Sartre, ¢ difficile negare che nel suo
pensiero possa essere individuato un deficit di storicita®, cosa non imputata a
Crespi. Sia quest’ultimo che Sartre possono essere definiti come “pensatori sco-
modi”®*. Entrambi, come visto e pur con differenze non scansabili, pongono al
centro delle loro analisi esistenza concreta, visibile e coglibile direttamente dagli
esseri umani che lottano per la sopravvivenza. La circolarita fra prassi e teoria ¢
nelle loro corde e nel loro argomentare e si spinge senza tentennamenti verso la
ricerca o il raggiungimento di nuovi ambiti di giustizia e di liberta degli uomini.
Lungo questa via, Crespi rilegge il reale quasi per vicinanza, per rinvio diretto e
prossimo alla nostra stessa esistenza, che, a suo dire, si rivela alla fine come 'unica
che veramente ci appartiene e possediamo.

Intorno al concetto ontologico di esistenza Crespi manifesta molteplici rami-
ficazioni, fa nascere molti rami che possono assumere le fogge pit diverse per non
dire alternative® e cio sia in chiave filosofica che sociologico-politica e comun-
que senza aspirare a soluzioni definitive e totalizzanti, secondo una prospettiva
della differenza che non pud essere superata in ogni caso®. Il “perimetro” poi
dell’esistenza nel senso crespiano comporta che cio che viene esperito realmente
e personalmente “ci appartiene in maniera infinitamente pitt intima™® di qualsi-

83. Ivi, p. 300.

84. ].-D. Sartre, Lessere e il nulla. Saggio di ontologia fenomenologica, 11 Saggiatore,
Milano 1980.

85. Cfr. comunque A. Renaut, Sartre, le derniér philosophe, Grasset, Parigi, 1993.

86. C. Tognonato, op. cit., p. 307.

87. Cfr. R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p.7.

88. E Crespi, Esistenza e simbolico, Feltrinelli, Milano 1978, p. 9.

89. Ivi, p. 74.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 49

voglia mediazione simbolica pilt 0 meno occidentale. Ne consegue che “i/ senso
dell’esistenza ¢ lesistenza stessa” nella sua indeterminatezza e nella realtd in cui
siamo com-presi’’. 1l senso in oggetto nasce dal non senso (sempre Crespi!) dove
quel non deriva “direttamente dall’ex” (apertura sul vuoto, attraversamento del
nulla). Il primato dell’esistere vincola I'individuo ai suoi ruoli sociali. Fonda la
sua identita sul “differente”?, non ammette soluzioni definitive, non concepisce
particolarismi sociali di sorta e favorisce una “cultura alternativa™-.

Quanto siamo andati a riassumere presenta molte altre dimensioni manifeste o
implicite, sia inclusive che escludenti. Intanto, la concezione dell’esistere come uno
“star fuori” trascende la dimensione etnica® e forse converge verso la biografia®.
Inoltre, per Crespi, I'esistenza non si impara” e non la si pud insegnare, al massimo
la si puo indicare”. Da cio, deriva un suggerimento che si trasforma in un atteg-
giamento: “accettare di convivere con le ambivalenze della vita, con la irriducibilita
del senso, con la responsabilita di intenderlo... con la non-certezza™®. E alla base
vi ¢ la capacita di auto-criticarsi, pur con dei limiti dentro la pluralita che ¢ il segno
proprio dell’esistenza®. In prospettiva futuribile, Crespi tende a far sfociare la “sua”

100

esistenza verso nuovi orizzonti di natura solidaristica'® giungendo a proporre, forse

con una punta di utopia, una sorta di solidarietd universale-esistenziale qualificata

dal “non sapere”®

!, tanto per non derogare mai dalla sua visione delle questioni
della vita. Non mi spingo oltre. La centralitd presupposizionale, non meramente

teorica, del concetto indefinibile di esistenza credo risulti piuttosto chiara da quan-

90. Ivi.

91. Ivi, p. 75, anche dopo.
92. i, p. 76.

93. 1Ivi, p. 78.

94. P Jedlowski, Esistenza e biografia in A. Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 26/27.

95. 1Ivi, p. 29, con mie perplessitd.

96. FE Crespi, Imparare ad esistere. Nuovi fondamenti della solidarietr sociale, Donzelli,
Roma 1994.

97. P Jedlowski, op. cit., p. 32.

98. 1Ivi, p. 31.

99. A. Santambrogio, Sociologia, problema del senso e dimensione esistenziale in A.
Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 43.

100. Comprese ipotesi di autogestione.

101. Si pud non credere, ma ¢ cosi per Crespi.



50 | CostanTiNO CrroLLA

to esposto pur nelle sue contorsioni e nelle sue (a volte) divagazioni, ivi comprese le
aperture ripetute e sempre accoglienti verso culture alternative. Linvito di Crespi,
il suo lascito non effimero resta, a mio avviso, non tanto quello puramente astratto,
seppur basilare insito nel sapere sociologico, quanto quello di aderire, senza alcun
cedimento ma con piena convinzione, alle condizioni pit qualificanti dell’esisten-
za'%?, che poi sono le nostre e solo le nostre.

6. Pro Adorno, contra Habermas

Crespi, lo si capisce meglio oggi, aveva una cultura filosofica profonda e vasta
che sicuramente fecondo e diede vigore a tutte le sue riflessioni sociologiche in
maniera diversificata e per esiti originali ed a loro modo e non di rado tenden-
zialmente unici. Se escludiamo i sociologi, dove impera incontrastato Max Weber
con pochi competitori'®, uno dei confronti ricorrenti e fondativi del suo pensie-
ro riguarda il rapporto, diciamo francofortese, fra Adorno ed Habermas. Data la
sua rilevanza basilare, ho ritenuto opportuno dedicare a questo tema dialettico
(sempre a modo suo in Crespi) un paragrafo riassuntivo, pur con i rischi espositi-
vi del caso per eccesso di riassunto, di cui ovviamente mi assumo la responsabili-
ta. Crespi, mi anticipo subito, si colloca sul versante non cosi battuto e condiviso,
anzi quasi ignoto, di Adorno, criticando con durezza quello habermasiano, la cui

194 ¢ la reputa “devastante” rispetto

ultima proposta lo lascia “del tutto attonito”
agli stessi suoi presupposti teorici precedenti, per altro inadeguati come del resto
da lui (Crespi) gia rilevato da almeno trent’anni'®. Partiamo da Adorno.

Nel 2011, Crespi ha l'ardire (mi si permetta) di scrivere un saggio dal tito-

lo: Artualita di Theodor W, Adorno'®. Egli lo reputa oggi “sottovalutato”, pur

102. A. Santambrogio, op. cit., p. 58.

103. Cfr. E Crespi, Le vie della sociologia, 11 Mulino, Bologna 1985, dove Weber ¢ citato
pit di tutti, per oltre 50 volte.

104. Cosi Crespi, in F Crespi, L. Cortella, Sull’ultimo libro di Jiirgen Habermas in
Quaderni di Teoria Sociale, 1/2, 2020, p. 764, lettera a Lucio del 4/11/2019, anche dopo.

105. E Crespi, Pourquoi la religion? Réflexions sur le désir de trascendance et les limites de
la pensée, Mimésis, Milano, 2019.

106. In Quaderni di Teoria Sociale, 11, 2011, pp. 321 ss.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 51

essendo stato in vita'"”

molto ammirato ed avendo suscitato parecchi consensi,
nonostante il suo stile espositivo “circonvoluto e oscuro”, quasi “oracolare” e mol-
to pessimista'®. Saltando opere precedenti, mi concentro seguendo Crespi sulla
Dialettica Negativa'”, a suo parere imprescindibile, per quanto ignorata, onde
rendersi conto dell’ “importanza essenziale” che essa possiede al fine di compren-
dere a fondo i limiti del conoscere, quelli della “determinazione identitaria’, le
ragioni delle contraddizioni che ci circondano, nonché le fondamenta di una
“nuova solidarieta generale”.""’ Lavvio della posizione di Crespi contiene gia la
sua conclusione (adorniana) e cio¢ che la dialettica negativa si pone quale co-
scienza derivata dalla e connessa alla “non identita”. Essa non ¢ solo pensiero, né
sola empiria per un legame fra soggetto e oggetto che ¢ “un rapporto di reciproca

mediazione”'!!

, senza simmetria alcuna e con un soggetto “ridimensionato” nelle
sue pretese (primato dell’oggetto). Inoltre, la dialettica negativa non trascura o
abbandona a sé stessa il “non-identico” e cio¢ il particolare, il singolare, 'aconcet-
tuale. Anzi, essa si oppone, tende a disgregare i concetti di cui il soggetto si sente
contornato, senza correre il rischio di creare nuove assolutizzazioni (arbitrarie).
La liberta allora non pud non contemplare anche la non-identita, oltre all’'identi-
ta, I “inoggettivabilita del soggetto”, la sua capacita di aprirsi all’altro, oltre ogni
autoreferenzialitd. Adorno non si ferma perd a questo. Non si consegna all’uto-
pia, ma coltiva la speranza nella “redenzione”. Attraverso passaggi filosofici serrati
Adorno sostiene che la metafisica pud aiutare la sociologia ad approfondire le op-
poste esigenze che sono prodotte “dall’ambivalenza del rapporto tra I'esperienza
vissuta dell’agire ... e I'ordine simbolico-normativo indispensabile per garantire
condizioni di stabilita e di prevedibilita nella dinamica delle relazioni sociali”''2.
Crespi va ancora oltre e recupera per sé da Adorno anche “la dimensione mime-
tica ed espressiva dell’esperienza artistica (quale) forma di conoscenza pit libera

e meno subordinata alla logica dell'identita”'"?. Coerentemente, Crespi trae da

107. Dal 1903 al 1969.
108. Ivi, p. 321.

109. Einaudi, Torino 2004.
110. Ivi, p. 324.

111. Ivi, p. 326.

112. Ivi, p. 328/329.

113. Ivi, p. 329.



52 | CostanTiNO CrroLLA

cio e per la sua sociologia alcune indicazioni di fondo che riassumo piuttosto sec-
camente. Lesistere ¢ inconciliabilith, contraddizione fra determinato e indeter-
minato senza soluzioni definitive rispetto ad essa. Non ci sard mai dunque “una
societa perfetta’ e quindi un processo gestionale ¢ nelle cose sotto le vesti di “un
pragmatismo esistenziale immune da ogni illusione dogmatica’''. La nostra con-
dizione ¢ comunque invalicabile e comporta la base per una solidarietd connessa
al carattere “inoggettivabile”'" di ogni individuo, alla sua diversita irriducibile a
un semplice e solo schema. La solidarieta ¢ allora frutto del “desiderio impossibile
di un assoluto compimento, della mancanza e della sofferenza che comporta la
nostra finitezza”''®. Questa si costituisce nell’intersoggettivitd, nella comunica-
zione con l'altro durante (a dopo) il processo di socializzazione che porta al rico-
noscimento reciproco dei soggetti. E cid, per Adorno, vale sia per I'identita che
per la non-identita dell'individuo nella sua “inoggettivabilitd” (ripeto) oltre ogni
appartenenza etnica e verso una maggiore uguaglianza sociale. Crespi ¢ questo
e pitt di questo sulla scia, con sconfinamenti, di Adorno per una propensione
metodologica al negativo, al raro, all'inedito, al minore che non lo abbandonera
mai, neppure nel confronto-scontro con Habermas.

Non intendo e non posso in questa sede fornire un ritratto esauriente della figu-
ra di ]J. Habermas, certamente un grande filosofo-sociologo, uno dei pit rilevanti
della sua generazione, figlio della fin troppo famosa Scuola di Francoforte, ma ben
presto e soprattutto oggi figlio di sé stesso. Crespi lo affronta da ben presto in chiave

manualistica'!”

e lo qualifica: a) per il suo tentativo di avanzare una teoria globale
dei fenomeni sociali che vada oltre il riduttivismo di positivismo, behaviorismo e
funzionalismo e tenga conto delle componenti sia soggettive che strutturali delle
dinamiche societarie; b) per una teoria che vuole essere dialettica e critica; ¢) per
una interpretazione che tenga conto sia della razionalizzazione weberiana, che della
lettura distruttiva di Marx; d) per una critica della ragione (strumentale) mediante
la stessa ragione (sostanziale); ) per una teoria che favorisca 'emancipazione sin-

gola e collettiva tramite una critica radicale delle forme strutturali ed ideologiche le

114. Ivi.

115. Tvi, p. 130.

116. Ivi, p. 331.

117. E Crespi, Le vie della sociologia, op. cit., pp. 285 ss.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 53

quali producono alienazione e frammentazione del mondo della vita''®. Secondo
Crespi, Habermas ¢ sempre stato coerente con sé stesso, dialogico verso tutte le altre
proposte teoriche, pur con qualche concessione “eclettica”?, almeno a suo avviso e
come consapevole adeguamento di natura critica. La meta del suo complesso argo-

”120 che non

mentare confluisce nel concetto di “agire orientato alla comprensione
va confuso con quello orientato al successo (strumentale e tecnico) e con quello
strategico a valenza pit compiutamente sociale. Lagire comprendente si fonda sul

“consenso collettivo”!?!

, a cui mira, e presuppone la razionalitd comunicativa quale
“situazione linguistica ideale” con un consenso costituito in maniera argomentati-
va, con l'apporto di tutti, in condizioni di uguaglianza, senza costrizioni di alcun
tipo e con pretese di universalita (razionali). A questo punto, Crespi avvia la sua
analitica posizione critica (cripto-distruttiva?) verso la teoria habermasiana in quasi
tutti i suoi aspetti che ora vado a riassumere per singole componenti. Innanzitutto
e puo valere come in tutto, 'approccio habermasiano “non appare sufficiente a
fondare una sociologia che non sia idealistica”'?, il che ¢ gia una condanna che non
ammette appelli. V’¢ poi il mondo della vita, contrapposto al sistema funzionale,
che Habermas legge quale ancora di salvezza possibile, per quanto in un processo
evolutivo esso risulta essere vittima di “una colonizzazione interna” da parte del
sistema'”?, con tutte le conseguenze negative del caso. Per Crespi, Habermas ci pre-
senta “un four de forse che non ha 'eguale nella sociologia contemporanea'?* quale
tentativo di integrare in uno schema generale unitario i risultati dell’approfondi-
mento critico dei pill diversi approcci teorici e le esigenze di una nuova fondazione
delle istanze emancipative”*. Mi risulta quasi spontaneo e immediato osservare
come Crespi applichi le sue metodologie a se stesso, trattando Habermas in manie-

126

ra ambivalente, con componenti criptiche'*, a volte molto e volutamente indeter-

118. Ivi, p. 286.

119. Ivi, e p. 292.

120. Ivi, p. 294.

121. Ivi.

122. i, p. 295.

123. Ivi, p. 298.

124. 1l pit grande, oggi?
125. Ivi, p. 299.

126. Strumento di difesa?



54 | CostanTiNO CrroLLA

minate e comunque con molte sospensioni e strade tenute aperte'”. Ad esempio,
egli reputa il sociologo tedesco uno degli ultimi esponenti della “grande” tradizione
teorica della sociologia dei secoli scorsi. Il suo tendere al “tutto” integrare non puo
che svelare la debolezza di alcune parti dello stesso “tutto”?®. Ma subito dopo'?,
egli rileva e postula senza mezzi termini “un’obiezione di fondo” relativa all’ “uso
del presupposto universale della comprensione, implicito nel linguaggio, ... e fon-
damento di verita e giustizia”. Optare per la “razionalita comunicativa’ quale “fon-
damento assoluto” non puo che comportare “I'arbitrarieta di una scelta di valore”,
almeno per Crespi. Inoltre, la situazione ideale della comunicazione appare di quasi
impossibile realizzazione empirica e ignora il carattere di per sé riduttivo delle varie
forme di mediazione, assolutizzandosi nonostante tutto. E, tornando oso dire a sé
stesso, Crespi scrive con nettezza che “questo pericolo ¢ contenuto nell’errore di
voler cercare in positivo un criterio di riferimento, mentre I'unico riferimento possi-
bile ¢, in questo caso, quello zegativo del limite della determinatezza'*°. Il consenso
habermasiano non va oltre il “compromesso pratico” e propende per una errata iden-
titd fra comunicazione e linguaggio. Ogni comunicazione discorsiva “non distorta”
(finzione) non pud che basarsi solo sul criterio “negativo del riconoscimento del
limite di ogni comunicazione discorsiva in quanto fondamento della critica a ogni
tipo di assolutizzazione”'. Altrimenti, torniamo con Habermas nella riproposizio-
ne in forme e parole nuove di “un principio metafisico del giusto e del vero”. Infine,
Crespi assale fortemente anche la concezione habermasiana del mondo della vita,
a suo avviso analizzata in maniera “semplicistica” e coperta dal rischio della idea-
lizzazione, senza riscontri empirici, ma solo valoriali'*?. Tirando le fila, per Crespi,
quello che ¢ un “giusto e nobile” intento per conservare nella sociologia un’istanza
“critica ed emancipativa’ (progettuale) aspira a e cerca un’integrazione impossibile
(troppo eclettica?) “tra esperienze le cui origini filosofiche appaiono tra loro con-
trastanti” . Pilt avanti nel tempo, la critica al pensiero habermasiano seguira la via

127. Come nel suo stile basico, a volte criticato come “vago”.
128. La totalita per Crespi? Un’abiura.

129. Ivi.

130. Ivi, p. 300.

131. Ivi, p. 302.

132. Ivi, p. 303.

133. Ivi, p. 304.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 55

134 ¢ di una sua eccessiva

di un suo troppo accondiscendente “ottimismo evolutivo”
fiducia insita nelle potenzialita presenti nella data situazione storica fino al punto
di avvicinarsi ad una sorta di utopismo marxiano piuttosto che al criticismo di
tradizione weberiana o adorniana'”. La sua immagine della societa diviene “ar-
monica e trasparente” e, abbandonato, contro Adorno, il paradigma interpretativo
della coscienza, Habermas, per Crespi, sposa quello della filosofia del linguaggio. E
questo implica, detto quasi in modo spietato metodologicamente, e conduce a “sta-
bilire un’identita tra I'agire e il senso, tra I'agire e il linguaggio, compromettendo
gravemente la possibilita di comprendere le contraddizioni proprie dell’esperienza
pratica e della dinamica sociale”’**. Andando ancora oltre e con un certo qual ac-
canimento “sospetto”?”’, Crespi riconduce la teoresi habermasiana a “una sorta di
strutturalismo delle forme comunicative”?%; a un “incontro trasparente tra soggetti
consapevoli”, senza “fraintendimenti”; a una scelta senza alcun valore ontologico;
a negare ogni differenza fra agire e comunicare (un paradigma della coscienza); alla
scelta ideologica della disgiunzione fra mondo della vita e sistema sociale; a “un’al-
tra variante della teoria sistemica”, col che la liquidazione della teoria habermasiana
mi sembra abbia compiuto e concluso il suo cammino'”, certo non raggiungendo
il luogo da essa perseguito.

Se torniamo ad Adorno, piti sopra piuttosto uscito di scena, ci rendiamo con-
to velocemente delle differenza radicali fra i due sociologi francofortesi, a parte
questioni generazionali Adorno, infatti, ignora, reputa irrilevanti e comunque non
affronta interi campi della teoresi habermasiana'“’. Nel suo pensiero, vi ¢ una criti-
ca radicale al capitalismo; non appare il linguaggio; ¢ data un’'impostazione critica
dell’esporre, con negativita esistenziali e proceduralita ricostruttive. Inoltre, Adorno

134. E Crespi, Strutture della comunicazione e azione sociale nellultimo Habermas in
Stato e Mercato, XX, 1987, p. 283.

135. Ivi, p. 284.

136. Ivi, pp. 285, 286, 287.

137. Seguendo una metodologia di rispecchiamento?

138. Ivi, pp. 287 ss.

139. Questa tesi ¢ sostenuta anche da L. Corchia, attento e circostanziato studioso dei
testi habermasiani.

140. S. Miiller — Doohm, Theodor W. Adorno. Biografia di un intellettuale, Carocci,
Roma 2003.



56 | CostanTiNO CrroLLA

non presenta una teoria della democrazia, ci fa vedere un mondo capovolto su sé
stesso in cui egli inserisce molte pretese ideali, quasi quale anticipo di una societa
sognata. I suoi discorsi sono sia teorici (veritd) che pratici (norme) e si rivolgono a
tutti su tutto. Senza scordarci di quanto gia scritto nelle pagine pregresse piti inter-
ne alle nostre tesi argomentative, possiamo cominciare con l'osservare che, secondo
Crespi, tornare ad Adorno “ci porta al di 12 di Jiirgen Habermas™, il che ¢ gia
tutto dire. Ma in fondo Habermas “con la sua denuncia del «pathos della negati-
vita» da lui attribuito ad Adorno,... Sembra aver creato una distanza incolmabile
tra loro”'%. E in effetti, cosi facendo, per Crespi Habermas si & affidato al primato
del cognitivo e del linguaggio e si ¢ andato a porre “in una linea di continuita con
Durkheim e Parsons”'%

caso, egli rimanda la socialita non alla necessita originaria del due (accoppiamen-
)i

, con una mia certa qual sorpresa epistemologica. In ogni
to sessuale)'* 0 a un orientamento intrinseco dell’essere umano, ma “unicamente
come il prodotto della comunicazione verbale e gestuale”'®, quasi quale imposizio-
ne esterna al soggetto e impressa sulle e nelle coscienze individuali.

Non ho rinvenuto particolari riflessioni sul tema, sul confronto appena trattato
fra Crespi ed Habermas, con sullo sfondo la maestosa figura di Adorno. Vi ¢ perod
un’eccezione in questo vuoto rappresentata da due saggi di W. Privitera'® che da
posizioni pil vicine ad Habermas di quelle “feroci” di Crespi entra nel merito del
confronto teorico fra i nostri due studiosi in questione. Si noti che i saggi sono stati
stesi a una ventina di anni di distanza I'uno dall’altro ed il primo presenta anche
una breve replica di Crespi. Privitera dichiara di avere alle spalle il mondo culturale
tedesco e inizia la sua riflessione evidenziando le “importanti differenze”” tra i due
nostri Autori, accresciutesi nel tempo, pur “in un contesto caratterizzato da una

141. FE Crespi, Tornare ad Adorno al di la di Habermas. Teoria critica e agire sociale in
Quaderni di Teoria Sociale, 1/2 , (2020), p. 201.

142, Ivi.

143. Ivi, p. 202.

144. Come si evince chiaramente da C. Cipolla, Per una teoria sociologica della sessualiti
umana, FrancoAngeli, Milano 2025.

145. E Crespi, op. cit., p. 203. Vedi anche E Crespi, Social Action and the Ambivalence
of Communication: A Critique of Habermass Theory in European Journal of Communication, 2,
1987, pp. 415/425.

146. W. Privitera, Esperienza e comunicazione, op. cit.

147. Ivi, p. 71.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 57

sorta di legame dato da uno sfondo comune” di varia natura fino ad una “interes-
sante complementaritd”, opzione audace ma non inverosimile. Privitera struttura
il suo confronto a partire da una specifica “astinenza” che dovrebbe per Habermas
qualificare le teorie sociologiche o, meglio, filosofiche del nostro tempo. Crespi
evita questo tipo di “autolimitazione” ripercorrendo il senso del limite, il quale
comporta un'attenzione precipua alle domande di fondo della situazione umana'*.
Saltando le riflessioni sull’utopia, in versione attenuata e convergente fra i nostri
studiosi, passiamo al concetto di agire, centrale sia in Habermas che in Crespi.
Per quest’ultimo, il sociologo tedesco “¢ considerato un continuatore di quell’asse
Durkheim-Parsons (ripeto) fondato sulla priorita della problematica dell'ordine so-

ciale”%

che svaluta in modo improprio la ben piti complessa manifestazione dell’a-
gire sociale (vero, ma Habermas ¢ solo ordine?). Semplificando, si possono mettere
a confronto alcuni “motivi di fondo” delle due teorie tra i quali estrapolo il fatto
che Crespi parte sempre dall'individuo, mentre Habermas privilegia le strutture, la
logica, i quadri categoriali per una distanza a mio avviso incolmabile. La questione
non si appiana affatto se passiamo al tema della solidarieta che per Habermas si ma-
nifesta e si esprime nella forma del diritto’’, mentre in Crespi, all'inverso, in quella
esistenziale (al negativo), con tutte le profonde difformita del caso (sto pitt con
Crespi che con Habermas), senza complementarieta evidenti. Anche i paradigmi
che reggono le argomentazioni espositive di Habermas (quello linguistico-comuni-
cativo) e quelle di Crespi (paradigma (?) della sussunzione)' non mi pare che con-
ducano ad alcuna vera simmetria o integrabilita. La selezione dei temi salta passaggi
ineludibili del pensiero dei due Studiosi, il quale, perd, non mostra convergenze di
particolare commistione teorica. Alla fine, gia da questo si comprende, Crespi ¢ ed
ha voluto essere “altro” da Habermas, salvo qualche rispecchiamento.

Vent'anni dopo Privitera si riporta al suo “approccio di matrice habermasiana”
e considera che Crespi abbia “sempre lavorato a una organica teoria della societa

152

con intenti critici”'?, allontanandosi scetticamente nel tempo da Habermas. Le

fasi di questo allontanamento sono diverse, anche se qui noi ci limiteremo alle

148. 1Ivi, p. 73.
149. Ivi, p. 76.
150. Ivi, p. 81.
151. Ivi, p. 84.

152. W. Privitera, Senso e linguaggio, in A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 128.



58 | CostanTiNO CrroLLA

sue conclusioni. Uintenzionalita, ad esempio, ¢ per Crespi esperienza vissuta,
mentre per Habermas risulta essere un presupposto linguistico', quindi essi pre-
sentano genesi molto difformi tra di loro. Cio vale anche per il senso “non ogget-
tivabile” che, perd, per Crespi ¢ “senso originario” mentre per Habermas ¢ “pro-
cessualita performativa dell’agire sociale”. In questo caso, Privitera fa notare che
entrambe le posizioni dette si rifanno alla dialettica negativa di Adorno, soprat-

54 mentre

tutto per rimando teorico. Crispi la leggerebbe in chiave heideggeriana'
Habermas la approssimerebbe alla negativita interna alla comunicazione lingui-
stica. Entrambi gli Autori convengono, comunque, nell’occuparsi di aspetti del

155 (allo stesso

vissuto sottratti “al riduzionismo oggettivante delle scienze positive
modo?). Ma per Crespi il linguaggio ¢ “semantica” (significati e senso), mentre
per Habermas ¢ “pragmatica” (dire ¢ fare) per distanze che mi paiono costitutive e
irrimediabili. Privitera fino alla fine del suo articolo si impegna a reperire affinita
fra i due nostri studiosi con esiti, perd, che mi appaiono piuttosto faticosi e pill
suggeriti che praticati, senza poi considerare che nel saggio non sono stati affron-
tati adeguatamente, per ovvie ragioni, temi cruciali dell’epistemologia crespiana
(ambivalenza, assolutizzazione, ecc.). Voglio riprendere la chiusura dell’articolo
in oggetto per riprendere una caratteristica del nostro Autore, non di ascendenza
tedesca, che nel suo lavoro ha sempre agito “con quella curiosita e passione per la
discussione che sono state un tratto fondamentale della sua vita”>°. Questo, per

me, era Crespi al di [a di Adorno e Habermas.

7. Dal riconoscimento quale intermediazione sociale all' empatia come costruzione
intersoggettiva e ambivalente della stessa realta sociale

Il concetto di riconoscimento, inteso in senso lato, non trova particolare, appli-
cazione in ambito sociologico, se non in contesti particolari ed in maniera implicita

153. Ivi, p. 131.

154. Sempre riferendosi al “primo” Heidegger. Corretto? Dubito molto in merito.
Comungque, rimando al mio volume su Heidegger, citato, di oltre 800 pp.

155. Ivi, p. 132.

156. Ivi, p. 135.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 59

ed indiretta’”. In Crespi, esso appare nella piena maturita del suo pensiero e, come
sempre, in maniera peculiare’*®. Alle sue spalle o al suo fianco possiamo rinvenire,
mi pare di poter sostenere, studiosi, uno italiano e cio¢ A. Pizzorno (1924-2019) ed
uno tedesco, cio¢ il filosofo sociale, A. Honneth, oggi settantaseienne, e pitt analiz-
zato e fruito da Crespi. Pizzorno ¢ stato sicuramente uno dei pit rilevanti sociologi
italiani del nostro ultimo dopo guerra e si occupo soprattutto di temi di sociologia

economica e politologica. Fu uno scienziato sociale “errabondo”*

ed, a mio parere,
sostanzialmente un eclettico, per quanto a modo suo, essendo spesso anche un
“incompiuto”. Rifiutd sempre 'approccio individualista in ambito sociale e si negd
i “motivi” dell’agire sociale, privilegiando rispetto ad essi gli esiti dello stesso agire,
abbandonando al suo destino il concetto, ad esempio, di autocoscienza e, nel con-
tempo, quello inerente alla sociologia della conoscenza. Si sottrasse al weberiano
agire razionale rispetto allo scopo e privilegio il positivismo paretiano delle azioni
non logiche. Ma contro Weber sparo bordate di ogni tipo con “evidenti forzatu-
re”'%, ma direi di pil con una potente avversione a tutto campo, forse derivata dal
presunto individualismo weberiano, al tempo tale e comunque proprio del “Marx
della borghesia™®'. A livello metodologico lesse la prassi umana quale “maschera’,
la quale “cela” e “rappresenta’, e va svelata con lente e scalpello, pur conservando
lungo questo percorso molte ambiguita'®%. Pizzorno, uomo di sinistra, ma sempre
critico, si occupd a fondo delle lotte politico-sociali del suo tempo (sindacali, di
classe, piti genericamente partecipative...) e in questo contesto sviluppo la sua te-

157. Cir. L. Sciolla, Lo sguardo degli altri: forme di riconoscimento e di misconoscimento in
A. Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 89 ss., preceduto da L. Sciolla, Riconoscimento e teo-
ria dell’identita in D. della Porta, M. Greco, A. Szakolczai (a cura di), Identita, riconoscimento,
scambio. Saggi in onore di Alessandro Pizzorno, Laterza, Roma-Bari, 2000, pp. 5/29.

158. E Crespi, ldentiti e riconoscimento nella sociologia contemporanea, Laterza, Roma-
Bari 2004.

159. Cosi G. P. Cella, Prefazione a A. Pizzorno, La maschera dei classici, Laterza, Roma-
Bari 2023, anche dopo. O “eclettico”

160. Ivi, ma forse anche poca conoscenza: mai trovato un suo scavo dentro il pensiero
weberiano. Cfr. in tal senso, A. Pizzorno, I/ velo della diversita. Studi su razionalita e riconosci-
mento, Feltrinelli, Milano 2007.

161. Rimando al mio Versus Max Weber, citato. Pizzorno tende a riportare Weber alla
storiografia.

162. Posizione sostenuta da A. Dal Lago, con del vero dentro.



60 | CostanTtino CipoLLA

oria, se tale pud essere definita, del riconoscimento, del tutto coerente con il suo

163’ la

quale la prende dal versante dell’identita in rapporto ovviamente al riconoscimento

pensiero generale. Su questa linea si muove a mio avviso un’altra sociologa

e soprattutto alle “lotte per il riconoscimento” sulla scia di Pizzorno che lo legge
quale assegnazione reciproca di identita fra soggetti che si relazionano fra loro per
costituire “socialitd” e che comunque si muovono in molteplici cerchie potenziali.
Ovviamente, queste diverse cerchie incidono sul potenziale emancipativo del rico-
noscimento (molto e giustamente criticato) e conduce correttamente la nostra so-
ciologa a frazionare e variegare il concetto in questione. Qui non posso ovviamente
andare oltre e mi limito ad annotare che esso puo essere inteso al negativo (mis-
ric.), ma anche asimmetrico, reciproco e caratterizzato da apertura all’altro oltre
che da “autocoscienza”'*. Saltando e per concludere, la nostra sociologa, seguendo
Crespi, osserva come egli reputi 'essere umano dotato di un “valore intrinseco” e
quindi “inalienabile” e cid renda piti consono usare in senso di solidarietd universa-

195 piuttosto che quello di riconoscimento'*

listica il termine di rispetto , in quanto
per questa via si valorizza I'essere umano “intrinsecamente ed incondizionatamen-
te”. Crespi non pud che inserire la sua visione del concetto di riconoscimento nel
contesto della sua teoresi generale, da noi per altro piti volte accennata, dove la crisi

167 La mediazione

delle ideologie storiche e capaci di tutto contenere ¢ nelle cose
simbolica, la sua natura ci fa vedere come le nuove forme di esperienza legata al vis-
suto corrente sono in continua oscillazione fra istanze in forma di determinazione
istituzionale e il proporsi in maniera emergente di nuovi processi di configurazione

168 comunque inseriti in rapporti di potere da noi gia visti.

piuttosto indeterminata
Dentro questo “pragmatismo esistenziale”, notoriamente precario e mai assolutiz-
zabile, oltre che privo di soluzioni definitive (vulnerabilita umana). Crespi inserisce
la meta (attraverso un consenso collettivo) di quale possa essere per noi la “vita

buona”, basandosi sempre, in chiave situata e contingente, su alcuni presupposti o

163. L. Sciolla, pili sopra citata. La base lontana sul piano teorico resta Hegel.

164. L. Sciolla, Lo sguardo degli altri: forme di riconoscimento e di misconoscimento in A.
Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 91 ss.

165. Con miei dubbi.

166. Ivi, p. 101.

167. E Crespi, Mediazione simbolica e societi, FrancoAngeli, Milano 1982.

168. Ivi, p. 9 ss. ed anche p. 153. Si tratta di un’esplosione?



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 61

caratteristiche'® di ascendenza sociologica. Intanto, bisogna sempre vigilare contro
il possibile ripresentarsi di “indebite” forme di assolutizzazione (identita, individui,
ideologie politiche, religione, ecc.). Poi, va tenuta bene in conto la forza fondazio-
nale dellintersoggettivitd. Ancora, non pud essere ignorata I'esigenza di un’equa
giustizia di natura egualitaria. Infine o all’inizio, va tenuta presente la “dimensione
primaria della dinamica del condizionamento reciproco”, il quale si anticiperebbe,
per Crespi, “ad ogni forma di conoscenza ed ¢ alla base di ogni motivazione dell’a-

179, con mie forti perplessita sul primo punto. Vedere, solo il vedere ¢

gire umano”
gia conoscere. A suo avviso, il riconoscimento reciproco si avvale di un incontro
relazionale fra autocoscienze che colgono, oscillando (come detto), sia 'identita
che la non identita dell’altro. Teorizzando lungo questo percorso diverse forme di
riconoscimento, Crespi incrocia il pensiero di Honneth'”! e ne riprende, tra altro, la
logica del “riconoscimento interpersonale”, che non va confuso con quello sociale,

172 in riconoscimento giuridico (oppure del rispetto

il quale a sua volta si articola
sociale) o quello della stima che si pone alla base della solidarieta. 1l riconoscimento
appare allora inevitabilmente condizionato sia per quanto attiene alla formazione
discorsiva propria della volonta generale, sia per quanto concerne una comune ap-
partenenza a una situazione esistenziale che ognuno, “dotato di coscienza”, vive nei
limiti della propria “fatale inoggettivabilitd”'”>. Crespi si occupa anche del nesso fra

riconoscimento e reificazione'”*

che egli trasferisce, da Honneth, e interpreta quale
“contributo fondamentale per la comprensione di cosa pud significare, sul piano
pragmatico, il richiamo degli elementi costitutivi della condizione esistenziale™”>.
La teoria di Crespi resta alla fine sempre la sua, aperta alle differenze individuali
quale “dato originario”, ancorata nella relazione intersoggettiva'’®. Dunque, siamo

in presenza di un’esigenza umana “insopprimibile”, ma pur sempre intermedia,

169. E Crespi, Contro l'al di li. Per una nuova cultura laica, il Mulino, Bologna 2008,
p. 92 ess.

170. Ivi.

171. Cfr. A. Honneth, Lotta per il riconoscimento, 11 Saggiatore, Milano 2002.

172. E Crespi, op. cit., p. 96.

173. Un luogo classico, non eludibile, di Crespi.

174. A. Honneth, Reificazione, Meltemi, Roma 2007.

175. E Crespi, op. cit., p. 103.

176. Ivi, p. 98 e poi 104.



62 | CostanTino CIpoLLA

177 Senza rimandi nazionali alle

a “uguale distanza” lungo molteplici prospettive
spalle, fruendo di Honneth ma per i suoi fini, Crespi, a partire dai libertini, aspira
al “vivere bene”, assumendo “responsabilmente le dimensioni costitutive dell’inter-

178, nei suoi molteplici aspetti,

soggettivita (auto-coscienza) e del riconoscimento”
anche mis-conoscitivi.

Crespi, pero, ¢ andato pit avanti di quanto abbiamo appena evidenziato ed ha
trasceso il concetto di riconoscimento, anche il suo, integrandolo alla fine con quello
di empatia, pur non cosi presente nelle certo non brevi sue riflessioni di natura te-
orica. Come scrive, in solitaria, M. Cerulo'”, la categoria in questione ¢ per Crespi
“un’emozione codificata’, mentre essa pud essere anche considerata una strada verso
la costituzione di varie emozioni sociali (intersoggettivita)”. Essa, inoltre, sarebbe
portatrice nel suo “mettersi nei panni dell’altro” di qualche forma di riconoscimento
della persona empatizzata®. Landamento relazionale sarebbe riconducibile al tritti-
co “empatia-riconoscimento-simpatia’ condizionato dal contesto culturale di riferi-
mento per cui, in Crespi, sarebbe piti corretto parlare di empatie al plurale. Queste
sono poi “ambivalenti”, costruiscono ponti, percepiscono i vissuti valoriali dell’altro
per un investimento congruo di “elevati livelli cognitivi del soggetto empatizzan-
te”'®!. Cempatia possiede una sua autonomia concettuale e, oltre che essere ambi-
gua, presenta “aspetti chiaroscurali” o vicini al riconoscimento negativo di Crespi. In
ogni caso, essa richiede equilibrio e non impone reciprocita (alla Crespi), limitandosi
ad essere uno “strumento” onde mettere in contatto gli individui. Lempatia, come
incontri fra due persone, rappresenta “prove di costruzioni intersoggettive della real-

o

3”82, dove possono essere dati anche “elementi inoggettivabili” e dove il riconosci-
mento pud non esistere, essendo preriflessivo. Per concludere, in modo forse sospen-

177. Ivi, pp. 98/99.

178. La coscienza si colloca sempre oltre ogni rispetto.

179.  Legame sociale e singolariti del soggerro: il caso dell' empatia in A. Santambrogio (a
cura di), op. cit., pp. 137 ss.

180. Ivi, p. 138.

181. Ivi, p. 144. Il saggio, sicuramente originale e ben documentato, ignora completa-
mente la letteratura italiana (sociologica) in merito, corposa ed utile, a partire da A. Ardigo,
quarantanni addietro. Non ho capito perché: scelta consapevole, irrilevanza, non conoscenza,
auto-colonizzazione...

182. M. Cerulo, op. cit., p. 148, anche dopo.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 63

'8) rappresentano due componenti di una

sivo, empatia e riconoscimento (al plurale
sociologia fenomenologica che contempla sia il legame sociale, sia I'insopprimibile
singolarita del soggetto onde imparare a vivere I'esistenza. Fu questo Crespi? Qualche
azzardo oltre il suo pensiero? Non so essere cosi convinto e convincente, mentre non
ho dubbi sul fatto che egli non ¢ stato figlio in merito né di Pizzorno (e pitt 0 meno

di suoi allievi), né di Honneth, ma soprattutto della sua intelligenza sensibile.

8. Verso quale cultura laica?

Sul fatto che Crespi possa essere ricondotto al grande e variegato filone della
cultura laica credo ci possano essere pochi dubbi, per quanto la questione non
mi sembra che sia stata particolarmente dibattuta nel nostro ambito sociologi-
co. In questo paragrafo, cercheremo di portare acqua a questo mulino ben sa-
pendo che essa proverra da molti affluenti diversi, anche con sorgenti piuttosto
lontane fra di loro. In Italia, la laicita ¢ stata quasi sempre definita per differenze
rispetto alle istituzioni religiose cattoliche. In realtd, essa ¢ definibile rispetto
ad altre dimensioni e comunque non va confusa con I'ateismo, che gia di per sé
esclude, per opposizione, altri orientamenti. La laicita ¢ una condizione men-
tale che si basa sull’autonomia e sull'indipendenza dalle opzioni valoriali che
possono essere poste quale fondamento orientativo e contenutistico della pro-
pria vita. La laicitd comporta prassi non ideologiche e non istituzionalmente
religiose in uno Stato imparziale, che protegge la diversita. Essa non puo essere
confessionale e non va confusa con lo scetticismo che dubita di tutto e con la
tolleranza che permette la convivenza e la liberta, ma non pud esaurire il pro-
prio credo valoriale in sé stessa.

Ovviamente, la laicita si espande nella e con la modernita, quando lo spirito
di quest'ultima ingloba “I'idea di una scissione fondante fra 'uomo e la rotaliza™'®,
come sostiene uno studioso, sociologo a “Franco” molto vicino. Questi giunge a
sostenere che Crespi e la sua opera possono essere considerati “un compendio della

183. 1Ivi, p. 149; cid contro opzioni uniformanti.
184. D. Martuccelli, Sulla modernita in A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 11.



64 | CostanTtino CrpoLLA

modernitd”'®. Egli, in parallelo, puo essere appellato come “modernista” ¢ come
“uno dei primi teorici del pensiero debole”. Ora, come anche gia scritto, non posso
accedere a questa lettura. La questione ¢ complessa'®® e comunque, a mio avviso,
riducibile a una sorta di pluralizzazione delle credenze della vita umana, forse pit
propria della protomodernita (termine che quasi aborro) che della stessa moderni-

187 188 estetica, incertezza (certezza),

ta. Questa ¢ stata divenire incessante'?, ecletticita
globalizzazione, secolarizzazione, progresso, razionalizzazione di vario tipo e natura
e comunque ¢ ancora tra noi nelle piattaforme digitali. Inoltre, la modernita nel
suo fulgore ¢ stata soprattutto positivismo scientista. Crespi ¢ stato tutto e solo que-
sto? Non me la sento di battere questa unica strada. Crespi ¢ stato di meno (molte
espulsioni) e di pit1 di questo. Egli non rinuncio mai a riflettere sulla trascendenza
e sui limiti ed i misteri ad essa connessi'®. Soprattutto perd, non potendo io qui
andare oltre, egli fu anche e soprattutto laico verso sé stesso e, dunque, anche verso
tutte le forme di modernita e sue tappe successive. In fondo, anche il suo approc-
cio alla web society segue la medesima logica metodologica; per delle “scommesse”

ognora in atto e mutevoli'”

e rivolta senza tentennamenti anche all’approfondi-
mento del fenomeno religioso'' in una prospettiva fermamente laica.

Crespi non fu un sociologo alla moda o che accompagno mode. Egli non
segul una “terza via’, propria del dibattito internazionale del suo periodo sto-

rico'®* e sostenne secondo una chiave interpretativa pre-veggente e “visionaria”,

185. Ivi, p. 22, anche dopo. Martuccelli definisce Crespi un “intellettuale eponimo della
modernitd” (ivi), che io potrei leggere quale un riduttivismo critico.

186. D. Porta (a cura di), La sociologia fra moderno e post-moderno, Motlacchi, Perugia
2017.

187. Z. Bauman, Modernita liquida, Laterza, Roma-Bari 1999. La societa digitale pre-
senta anche durezze incancellabili.

188. C. Cipolla, Perché non possiamo non essere eclettici, FrancoAngeli, Milano 2013.
Questo il destino del sapere nella web society.

189. E Crespi, Pourquoi la religion?, Mimésis, Milano-Udine 2019. Cfr. anche C.
Cipolla, Dalla relazione alla connessione nella web society, FrancoAngeli, Milano 2015.

190. A. Seligman, La scommessa della modernita, Meltemi, Roma 2002.

191. R. Segatori, Franco Crespi o i prolegomeni della sociologia in A. Santambrogio (a cura
di), op. cit., pp. 80 ss.

192. Vedi L. Leonardi, Dabrendorf, Habermas, Giddens e il dibattito sulla “Ierza via” in
Quaderni di Teoria Sociale, 1/2, 2020, pp. 569 ss.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 65

che la crisi che stava investendo ai suoi tempi la sociologia era “del tutto diversa”,
rispetto alle precedenti, “in quanto viene dall’esterno: I'ideologia tecnocratica
del capitalismo neo-liberista ha cercato di ridurre la conoscenza sociologica uni-
camente alla semplice registrazione empirica di dati quantitativi, negando I'im-
portanza delle teorie e delle analisi qualitative”®. Egli ¢ sempre proteso verso
nuovi orizzonti e coglie nel web una “vera svolta epocale”, sia perché “I'intero
sapere dell'umanitd tende a essere messo a disposizione diretta degli utenti”, sia
perché si transita dall’ascolto passivo degli utenti stessi ad una “loro universale
loquacitd” con un pluralismo (laico, per quanto possa essere estremista) che si
trova nelle cose. E questo per Crespi, fino alla fine della sua vita, resta un terreno
per la sociologia di critica, di sfide, di curiosita sempre proiettata verso il nuovo e

195 coerentemente del resto con la sua concezione della verita.

lignoto

Mi ero completamente dimenticato di aver organizzato nel lontano 2000 un
convegno-seminario sulla concezione della verita in ambito sociologico'*. Gli ami-
ci che mi hanno sostenuto in questa impresa, per alcuni aspetti quasi impossibile,
me lo hanno segnalato ed ora sono qui a riprendere, non la mia teoria concorsuale

della verita espressa in quella sede'”

, quanto quella di Crespi ricavata da quel semi-
nario'”® e unico luogo, per quanto sono riuscito a reperire, in cui egli si sia espresso
su questo argomento cosl decisivo. Naturalmente anche in questo caso, in accordo
con la sua solita coerenza metodologica, Crespi non pud che portare ulteriore acqua
fresca e limpida al suo mulino della laicita, sempre in movimento e dai pil inattesi
affluenti. Crespi la prende come suo costume da lontano e dalle vette filosofiche.

In questo campo tradizionale, la veritd presenta due espressioni. Una prima, nota

193. E Crespi, Crisi della sociologia e sociologia della crisi in Sociologia Italiana, 3, 2014,
p- 155.

194. Ivi, pp. 159/160, anche dopo.

195. Ivi, p. 162.

196. Cfr. C. Cipolla (a cura di) I/ nodo di Gordio. Veritia e Sociologia, FrancoAngeli,
Milano 2002.

197. Ivi, p. 7 e p. 91. A parte la mia, non cosi lontana da quella di Crespi, ne avevo in-
dividuate una decina. Tra coloro che non ho citato e che mi hanno sostenuto nella complessa
stesura di questo saggio, indico Cecilia Cristofori, forse a suo modo “vittima” del suo maestro
e R. Rauty, che ad un certo punto ando a Salerno.

198. E Crespi, La verita nella riflessione sociologica in C. Cipolla (a cura di), op. cit., pp.
37 ss.



66 | CostanTtino CIpoLLA

come adaequatio rei et intellectus, si presenta come “qualcosa che, in via di princi-
pio, puo essere colto con assoluta certezza’, in chiave cognitiva e quale possesso'”.
Una seconda concezione di ascendenza cristiana (Sant’Agostino) la intende quale
interiore homine®™, quale senso vissuto pil che saputo. La verita allora ¢ una ricerca
costante, ¢ I'esito “di un processo nel quale soggetto e oggetto interagiscono modi-
ficandosi entrambi” e dove entrano in gioco componenti storiche ed emotive, senza
rinvii a ordini normativi ideali. Se entriamo nel campo sociologico, sostiene sempre
Crespi, possiamo inserire nel filone dell’ zdaequatio le posizioni teoriche di Conte,
Marx, Spencer™ e, per alcuni aspetti, pure quelle di Durkheim e Parsons, mentre
possiamo ricondurre alla seconda tendenza (vissuto e ricerca) soprattutto le teorie
di Weber e Simmel, oltre a quella critica di Adorno. Crespi batte soprattutto la stra-
da della dialettica negativa di quest’ultimo, a noi gia nota. Questi, nell'ambivalenza
fra agire e processi conoscitivi, abbandona “la dialettica forte della certezza e adotta
una pitt debole dialettica della speranza”. In questa maniera viene negata ogni
forma di assolutizzazione al di sopra delle altre ed ogni reductio ad unum. La stessa
dialettica negativa non pretende perd di avere 'ultima parola. La redenzione, come
sua meta, ¢ un “orientamento verso I'affrancamento, |'intenzione mai dissolta del

2203

raggiungimento della cosa verso cui tende””, senza relativismi di sorta, ma come

continua ricerca della veritd. Crespi, tramite Adorno e liquidando ancora una volta
Habermas®, non approda a nessun fondazionalismo, ma, nello stesso tempo, non
si accorda con alcun tipo di scepsi, cio¢ non rinuncia al pensiero, bensi rimane aper-
to a nuove positive conoscenze. Di contro, sempre a parere di Crespi, Durkheim
e Parsons si esauriscono nel consenso e nell’ordine, “sottovalutando gli effetti del

205

loro carattere riduttivo™® e, dal lato opposto, Marcuse e Foucault, demonizzando

ogni determinazione, non intendono le componenti “distruttrici che derivano da

19206

un eccesso di complessitd”* e dalla mancanza di un orientamento (o pilt) capace di

199. Ivi, p. 37.
200. Ivi, p. 38, anche dopo.
201. Ivi, p. 39, anche dopo.

202. Ivi, p. 43.
203. Ivi, p. 44.
204. Ivi, p. 48.
205. lvi, p. 45.

206. Ivi, p. 46.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 67

gestire la prevedibilita sociale e di legittimare le singole identita personali. Tirando
le fila di quanto detto e reputando la verita quale elemento costitutivo della socio-
logia®”’, Crespi la riporta alla rinuncia ad “ogni pretesa di assolutizzazione”, nonché
ad una meta da perseguire con costanza, pur non essendo mai raggiungibile, evitan-
do cosi il relativismo e “I'indifferenzialita delle interpretazioni”. Ne consegue che,
tenendo in vita una tensione necessaria verso l'agire pratico, tale atteggiamento per
Crespi*®® rappresenta oggi “la migliore espressione della verita come adaequatio”.
Essa poi, nel suo rapporto col vissuto e nel suo pluralismo esplicativo, non puo che
conduci nella casa, peraltro con molte stanze, della laicita.

Prima di chiudere questo paragrafo opto di soffermarmi brevemente e di lato
sul tema del pensiero debole, cui Crespi ¢ stato in modo alternativo e contingente
pitt o meno ricondotto. Seguiamolo nella nostra ottica e prendiamo da un suo
scritto un orientamento in merito. Il saggio, 'unico che ho reperito dedicato al

nostro tema?®”’

, riporta nel titolo due presenze ricorrenti del suo pensiero e cio¢
quella dell’assenza di un fondamento nel nostro sapere e quella di una proget-
tualitd pratica connessa al nostro agire sociale. Come suo solito, Crespi la pren-
de a partire dalle sue vette pill 0 meno astratte fino a giungere a noi e cio¢ alla
sociologia. Saltando molto e limitandoci al nostro ambito circoscritto, Crespi,
restando sempre sé stesso, scrive che la connotazione debole di un pensiero®'® ¢
rappresentata dall’assenza di assolutizzazioni (limite radicale del pensiero, incon-
ciliabilita esistenziale) e dunque di ogni trionfalismo di qualsiasi natura esso sia
(gestione contraddizioni). Di contro, il pensiero forte ¢ dogmatico, ontologico,
basato su criteri oggettivi. Ancora una volta, Crespi si rivolge ad Adorno (non in-

tendo ripetermi) onde assumere una posizione intermedia*"

tra le posizioni forti
della metafisica classica (idealismo, positivismo) e quelle deboli del “nichilismo
heideggeriano” e dell’esperienza wittgensteiniana (limiti del dicibile). Adorno,
sempre lavorando con la ragione contro la ragione, avanza un pensiero che non

vuole essere complice di un sistema repressivo e nello stesso tempo punta a co-

207. 1Ivi, p. 49, anche dopo.

208. Personalmente, ho preferito intenderlo come “spendibilita”.

209. FE Crespi, Assenza di fondamento e progetto sociale in G. Vattimo, P. A. Rovati (a cura
di), 1/ pensiero debole, Feltrinelli, Milano 1983, pp. 243 ss.

210. Ivi, p. 247.

211. v, p. 250.



68 | CostanTino CipoLLA

212 senza cadere in tentazioni assolutistiche.

stituire consenso e solidarieta sociale
La cultura, il sistema sociale non possono mai essere totalmente assolutizzate, ma
un po’ lo devono essere, accanto alle normali mediazioni ed ai limiti del pensiero
(adattamento). Alla fine, mi pare di poter dire, che Crespi, ignorando Vattimo?,
si pone in una situazione di equilibrio tra assoluto e determinato, tra forte e
debole secondo varie mediazioni comunque attuabili. Di fatto, ignorando ogni
fondamento possibile, Crespi ci invita ad “accettare 'insostenibilita quale condi-
zione normale dell’esistenza”'*. Ci veniamo a trovare nel forte (nego) o nel debole
(dubito). Ma allora non possiamo che vivere secondo i principi visti e propri della
laicita pluralistica e mai esclusiva?

Cosa intenda e dove strutturi la sua concezione della laicitd mi sembra, per
quanto attiene al nostro studioso, piuttosto evidente. Egli, perd, molto avanti
temporalmente (e non solo) lungo le sue riflessioni teoriche ha anche deciso ad
un certo punto di stendere un libretto “contro I'al di 137, concepito in senso lato,
che arrecava, perod, come sotto-titolo, la dizione: “Per una nuova cultura laica”".
Crespi storicizza il suo esporre e muove dalla crisi della cultura laica che egli vede
minacciata in molti sensi sia in direzione integralista, che terzomondista, che
religiosa®'®. Per il vero, egli nel tempo della storia ama e preferisce i libertini*'’, i
quali erano “immuni dai trionfalismi della ragione”, dall’idea di progresso e non
contemplavano al di 13 ultraterreni, né al di la interni allo stesso processo storico.
Essi, inoltre, erano avversi ad ogni forma di autoritarismo e dediti ai piaceri della
vita. Saltando, 'Ottocento ¢ per Crespi invece soprattutto il secolo delle “ideolo-

7218 quali il positivismo, I'idealismo, il marxismo con il

gie utopistiche totalizzanti
conseguente dominio della tecnologia, del capitalismo, del colonialismo, del raz-
zismo fino al nazifascismo. Egli sposta volutamente la riflessione e il conseguente

impegno sul presente ed aspira ad “una cultura laica non pit trionfalistica, ma

212. Ivi, p. 254.

213. G. Vattimo, A/ di la: del soggerto, Feltrinelli, Milano 1981.
214. E Crespi, op. cit., p. 258.

215. 11 Mulino, Bologna 2005.

216. Ivi, p. 13.

217. Ivi, pp. 35 ss.

218. Ivi, p. 32.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 69

consapevole della fragilita umana e dei limiti della conoscenza”". La laicita non

220 e tolleranza,

pud non essere giustizia a livello societario, oltreché liberta sociale
sempre con dei limiti, come abbiamo scritto ripetutamente. In ogni caso, per
Crespi, come laici dobbiamo assumerci la “responsabilita etica e prudenziale” di
essere sempre vigili rispetto “al rischio di una nostra ricaduta nelle patologie delle
assolutizzazioni ogniqualvolta dimentichiamo di ribellarci contro il fatto che non
possiamo non assolutizzare”**!. Crespi non ¢ mai organicamente tale nelle sue
esposizioni teoriche e lo abbiamo visto appena pitt sopra nelle righe precedenti,
dove abbiamo dovuto lavorare per segmenti concettuali estratti da luoghi ben di-
versi e distanti fra di loro. Lemergere, pero, di una cultura sociologica di imposta-
zione laica mi pare che si ponga con chiarezza pur nel suo necessario pluralismo.
Ovvio, che ci troviamo sempre nel “nuovo”, proiettati verso il domani ed oltre e
con scontati riferimenti all’agire esistenziale, come abbiamo gia visto. Crespi, il
suo pensiero vive di aperture, pur ammettendo qualche vincolo, tra cui quello di
essere sempre contro ogni tipo di “al di 13 sia esso politico, religioso o laico.

9. Qualche annotazione critica

Concludo questo saggio, onde evitare ogni forma di incensamento ed a parte
quanto scritto, con I'elencazione, segmento per segmento, di alcune brevi con-
siderazioni critiche inerenti o rivolte al pensiero sociologico di Franco Crespi,
campo piuttosto abbandonato al suo destino, immeritatamente. Articolando I'e-
sposizione per singole lettere e per rilevanza, pitt 0 meno, cominciamo il nostro
sintetico, come sempre, percorso.

a. Lo studioso, tra quelli che ho reperito, che, nella sua ottica di meticoloso e
competente storico della sociologia italiana, affronta il pensiero di Crespi

219. lvi, p. 103.

220. Ivi, p. 111.

221. Ivi, p. 114.

222. Crespimori il 25 agosto 2022 ed i suoi funerali si svolsero, secondo il rito cattolico,
nell’abazia benedettina di San Pietro, I'antica cattedrale di Perugia. Non so. Fate voi.



70 | CostanTIiNO CIPOLLA

nella sua globalita ¢ sicuramente F. Barbano®?. La sua analisi appare subito
circospetta e tesa a colpire nel segno. A suo giudizio, 'interdipendenza e
le interconnessioni tra differenziazione organizzativa e individuazione rela-
zionale... rappresentano il significato storico-epistemico della Sociologia,
mentre “la frattura di quei processi ¢ il segno della perdita di senso della
sociologia”™*. Crespi batte varie strade, ne coglie le contraddizioni varie e
giunge alla sua proposta della mediazione simbolica, strada percorribile fra
determinato e indeterminato, ma “soggetta nei tempi al vizio delle asso/u-
tizzazioni”**. Barbano nella sua ricostruzione approda ad una lettura della
teoria sociale crespiana secondo l'ottica di un quadrilatero (assolutizzazioni,
contraddizioni, esplosione dell'indeterminatezza, potere molteplice)**. In
esso, si trova il “senso perduto” della sociologia e Crespi, secondo Barbano,
raccomanda di imparare ad esistere, secondo principi emancipativi, solidali
e di natura pedagogica. Egli oppone a tutto questo che non si puo esistere e
vivere “senza una quota di conoscenza paradigmatiche” e di esperienze ne-
orealistiche non “demoralizzate dagli effetti perversi dello schematismo av-

7227 all’episteme sociologica. Forse, 'opposizione crespiana alle teorie

verso
univoche (quasi tutte) ¢ stata eccessiva o ¢ stato altro ad impoverire le fonti
del suo discorso sociologico; per un nuovo “rasoio di Occam”, interno alle
scienze sociali e portatore di una sorta di “insostenibilitd” esistenziale. Tali
critiche appaiono piuttosto feroci al punto che Crespi le definisce, esage-

7228 mentre si difende dall’accusa di non

rando, addirittura “caricaturali
aver sufficientemente storicizzato le proprie categorie interpretative. Nega
anche di non aver indicato quali sono le teorie non univoche, mentre sot-
tolinea che “I'imparare ad esistere” non ¢ che la conseguenza pratica della

sua teoria®”. La conclusione ¢ elegante e molto crespiana: “¢ evidente che

223. F Barbano, I/ senso perduto della sociologia e la sua ricerca in R. Segatori, C.
Cristofori, A. Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 97 ss.

224. Ivi, p. 99.

225. Ivi, p. 101.

226. 1Ivi, p. 110. Cfr. anche il saggio inedito di Santambrogio (a dopo).

227. 1Ivi, p. 111, anche dopo.

228. F. Crespi, Ringraziamenti con alcune precisazioni in R. Segatori,..., op. cit., p. 271.

229. Tvi, pp. 271/272.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 71

la posizione di Barbano ¢ molto distante dalla mia e spero di avere presto
occasione di discutere con lui a voce per comprendere meglio”. Non riten-
go che vi sia molto da aggiungere. Barbano mi sembra fin troppo liquida-
torio e onnicomprensivo, mentre Crespi resta sulle sue per una sociologia
che non presenta quasi mai il suo volto “incarnato™.

b. Vaghezza e Dispersione. Due considerazioni critiche avanzate verso il pen-
siero di Crespi possono essere considerate di impianto pitt metodologico
e ricorrente nel tempo, oltre che essere in qualche maniera collegate fra
di loro. Mi riferisco sia al concetto di “vago” che a quello di “disperso”. 1l
primo pud essere assunto, rispetto alla teoria di Crespi, quale approccio
teorico approssimativo, soprattutto indistinto, sufficientemente generico,
per non dire nebuloso e, al sodo, fuggevole. Santambrogio riporta questa
valutazione alla concezione crespiana della “cultura alternativa”', anche
se personalmente ne allargherei la prospettiva, pur escludendo da questo
panorama le numerose ricerche empiriche di Crespi che io in questa sede
non ho trattato e che comunque non mi pare siano state oggetto di par-
ticolare interesse. Passando al concetto di “dispersione”, ripeto che esso
concerne le modalitd espositive di Crespi che pensa sempre quello, con
estrema coerenza, ma lo dichiara per singole parti, se non addirittura per
segmenti, rendendo 'eventuale processo ricompositivo piuttosto compli-
cato e comunque quasi sempre parziale. D’altra parte, “I'introvabilita” gli
appartiene e la disseminazione permane nelle sue corde.

c. Evoluzionismo rassicurante? Crespi ¢ stato per anni un affettuoso amico
di un sociologo di tutto rispetto quale Franco Cassano®?. Questi, in un
commento alla sua opera, lo ritiene uno studioso che “si ¢ sempre senti-
to sociologo pleno iure, e nonostante la sua confidenza con la filosofia, la
psicoanalisi e la letteratura, ha sempre pensato che il fuoco del suo lavoro
dovesse essere concentrato all'interno della sociologia, con un orgoglio di
appartenenza corporativa nel quale il sottoscritto faceva fatica a riconoscer-

230. Cio a parte i lavori (numerosi) dedotti dalle indagini empiriche, qui non affrontati.

231. A. Santambrogio, Franco Crespi e la sociologia dell’esistenza, saggio inedito in corso
di stampa.

232. F Cassano, Crespi per noi in R. Segatori,..., op. cit., p. 47.



72 | CostanTIiNO CIPOLLA

si”*%. Cassano, pero, non si identifica con quello che egli chiama al fondo

uno schema “evoluzionistico e rassicurante”?

a cui rinvia Crespi, optando
per una netta presa della distanza da tale posizione e scegliendo o mettendo
“a tema l'altra faccia, quella intollerante e gerarchica del fondamentalismo
del mercato™. Crespi respingera, motivando adeguatamente, questa inter-
pretazione del suo pensiero, dicendo che esso ¢ in realtd “sostanzialmente

convergente” con quello di Cassano®: proprio “sostanzialmente” non direi.

d. Assenza di criteri selettivi. Uno degli allievi piu vicini a Crespi, forse so-
prattutto negli ultimi anni della sua vita, ¢ stato a mio avviso Ambrogio
Santambrogio, che ringrazio ancora per l'aiuto prestatomi per la stesura
del presente saggio. Egli, nonostante questo suo ruolo, con molta onesta e

237 che sono se-

condo me riconducibili all'idea che nel pensiero di Crespi**® manchino dei

rigore, avanza a Crespi una serie di critiche, alcune gia viste

criteri atti a distinguere o a gerarchizzare le diverse mediazioni simboliche
fra di loro oppure le azioni proprie del pragmatismo esistenziale (opportu-
nismo) o, ancora, quelle che definiscono cio che favorisce il potere perso-
nale di natura intrinseca e cosi via**. Nel suo complesso, per quanto non
in toto (Crespi a volte giustifica anche qualche “assolutizzazione” momen-
tanea o localizzata), condivido la critica, leggera e profonda nel contempo,
di Santambrogio, passibile di ulteriori sviluppi in varie direzioni.

e. Giochi linguistici (fuori dal linguaggio). Ho voluto isolare questa puntura di spillo
crespiana perché le tecniche di scrittura del Nostro sono tutt’altro che usuali nel
contesto della cultura sociologica. Egli legge con attenzione ed ¢ ben consape-
vole della svolta linguistica avvenuta negli scorsi decenni in ambito filosofico e
travasatasi nella sociologica. Ma egli non vi accede. Non ¢ figlio di Wittgenstein.

233. Ivi, p. 50.
234. Ivi, p. 52.
235. Ivi, p. 53.

236. E Crespi, op. cit., p. 270.

237. Non mi ripeto sul problema degli assolutismi pitt 0 meno tali e cosi via.

238. Vedi anche A. Ferrara, Imparare ad esistere, imparare a desistere. Intorno alla teoria
sociale di Franco Crespi in R. Segatori..., op. cit., p. 68. Regole del gioco, solo pragmatismo?

239. 1 criteri onde avere “potere intrinseco” quali sono? Essere figli di Agnelli o di
Berlusconi?



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 73

Non considera il linguaggio come il confine del mondo. Le sue interlocuzioni,
le sue invenzioni comunicative sono mediazioni creative ambivalenti con le cose
del contesto che ci circonda. Inconciliabile-conciliabile, indicibile-dicibile, inso-
stenibile-sostenibile, indeterminato-determinato e tantissimo altro sono forme
di linguaggio sociologico che tali non sono e vi sono immesse peculiarmente
dallo stesso Crespi. Giusto? Sbagliato? Resteranno nella sociologia? Ho voluto
segnalare questa specificita, pitt che criticarla in quanto tale.

t. Prima il conoscere o l'agire? Una delle componenti ricorrenti, come del resto
abbiamo gia visto pil volte, della teoresi crespiana ¢ che la conoscenza prece-
de I'agire nelle dinamiche sociali. La tesi ¢ sostenuta da Crespi in vari modi
e luoghi ed esposta con convinzione ferma ed estesa. In questo caso, ¢ una
delle rare circostanze nella quale sono in disaccordo piuttosto radicale con
lui. Si pud, come uomini, agire senza sapere nulla di cio che si sta facendo?
Anche se ignoro tutto e vedo uno di fronte a me, quel vedere mi anticipa
una conoscenza (per quanto ristretta) che indirizzera la mia azione. E bianco
o nero, ben vestito o straccione o... . In conseguenza di cio, anche se non
solo, agird. E vero che pud accadere anche l'inverso, ma allora ci dobbiamo

240 che va di volta in volta districato in vari modi con esi-

orientare verso un co
ti che possono essere anche in contrasto tra loro. Ci sono poi casi nei quali il
primato del conoscere (si pensi al cercatore di funghi) non mi pare che possa
essere messo in discussione, con tutte le implicazioni sociali della circostanza.
Ricordo poi che Crespi si muove a livello teorico nel regno dell’intermedia-
zione, ma non 'ho mai visto ricorrere sul piano metodologico al termine o
al concetto di co®*'. Sulle implicazioni epistemologiche di quanto appena
sostenuto non posso in questa sede andare oltre.

Chiudo a questo punto il mio elenco di considerazioni critiche anche se ve ne sa-

rebbero altre?”?, che non vanno minimamente ad inficiare la teoresi generale di Crespi

240. Cfr. il mio glossario Epistemologia della rolleranza in 5 volumi, FrancoAngeli (Milano)
per oltre 3200 pp. del 1997, voce co pp. 401 ss. del primo volume, ma per tanti rinvii.

241. I riferimenti crespiani alla metodologia della ricerca sociologica non mi sono mai
parsi particolarmente cogenti, né di suo precipuo interesse.

242. Suggerisco solo quelle di A. Touraine, Le systéme social disparu in R. Segatori. .., op.
cit., pp. 189 ss., che mi sono parse piuttosto figlie di loro stesse.



74 | CostanTIiNO CIPOLLA

che, almeno a mio parere, nella sua peculiarita resta tale e si distingue da tutte le altre,
almeno nel panorama sociologico italiano*”. Senza avanzare troppe pretese da parte
mia e avendo fatto un lavoro cortesemente “sorvegliato” da colleghi e amici crespiani,
mi permetto di trasferire nel suo complesso la sua teoresi nell'ambito dei pit rilevanti
sociologi italiani della sua generazione (e non solo). Alla fine, come all'inizio, ribadisco
che il pensiero teorico di Crespi mi sembra essere*** delicato, inclusivo, fluido, dotato
di una sua intrinseca raffinatezza e molto disponibile verso la sociologia.

Riferimenti bibliografici

Barbano, E

2004, 1/ senso perduto della sociologia e la sua ricerca in R. Segatori, C. Cristofori, A.
Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di
Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Bauman, Z.
1999, Modernita liquida, Laterza, Roma-Bari.

Cella, G. P

2023, Prefazione a A. Pizzorno, La maschera dei classici, Laterza, Roma-Bari.

Cerulo, M.
2024, Legame sociale e singolarita del soggetto: il caso dell'empatia in A. Santambrogio (a
cura di), Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Cipolla C.

1997, Epistemologia della tolleranza in (5 volumi), FrancoAngeli, Milano.
2013, Perché non possiamo non essere eclettici, FrancoAngeli, Milano.

2015, Dalla relazione alla connessione nella web society, FrancoAngeli, Milano.
2018, Heidegger. Un'interpretazione sociologica, FrancoAngeli, Milano.

2021, Una sociologia connettiva ed autocorrettiva, FrancoAngeli, Milano.

243. Non saprei fare nomi a cominciare da Ardigo (molto pitt completo per altro) per
finire con L. Gallino (con le spalle teoriche molto scoperte), via Pizzorno (come visto).
244. Sempre con prudenza e disponibile ad ogni confronto.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 75

2023, Versus Max Weber, FrancoAngeli, Milano.
2025, Per una teoria sociologica della sessualita umana, FrancoAngeli, Milano.

Cipolla, C. (a cura di)
2002, 1l nodo di Gordio. Veriti e Sociologia, FrancoAngeli, Milano.

Cipriani, R.
2025, La religione degli intellettuali, FrancoAngeli, Milano.

Crespi, E

1978, Esistenza e simbolico, Feltrinelli, Milano.

1982, Mediazione simbolica e societa, FrancoAngeli, Milano.

1983, Assenza di fondamento e progetto sociale in G. Vattimo, P. A. Rovati (a cura di),
1l pensiero debole, Feltrinelli, Milano.

1985, Le vie della sociologia, il Mulino, Bologna.

1987, Strutture della comunicazione e azione sociale nell’ultimo Habermas in Stato e
Mercato, XX.

1994, Imparare ad esistere. Nuovi fondamenti della solidarieta sociale, Donzelli, Roma.

1998, Prefazione in D. Bertasio (a cura di), Immagini sociali dell'arte, Dedalo, Bari.

2002, La verita nella riflessione sociologica in C. Cipolla (a cura di), I/ nodo di Gordio.
Verita e Sociologia, FrancoAngeli, Milano.

2004, Identita e riconoscimento nella sociologia contemporanea, Laterza, Roma-Bari.

2004, Ringraziamenti con alcune precisagioni in R. Segatori, C. Cristofori, A.
Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di
Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

2008, Contro l'al di lia. Per una nuova cultura laica, il Mulino, Bologna.

2013, Esistenza-come-realtir. Contro il predominio dell'economia, Orthotes, Napoli-
Salerno.

2014, Crisi della sociologia e sociologia della crisi in Sociologia Italiana, 3.

2017, Prefazione in D. Martuccelli, Sociologia dell’esistenza, Orthotes, Napoli-Salerno.

2019, Pourquoi la religion? Réflexions sur le désir de trascendance et les limites de la
pensée, Mimésis, Milano.

2019, Pourquoi la religion?, Mimésis, Milano-Udine.

2020, Tornare ad Adorno al di la di Habermas. Teoria critica e agire sociale in Quaderni
di Teoria Sociale, 1/2.



76 | CostanTIiNO CIPOLLA

2021, Achille Ardigo a cento anni dalla nascita, in E. Minardi, C. Corposanto, C.
Cipolla (a cura di), La parola di Achille Ardigo, FrancoAngeli, Milano.

Crespi, E, Cortella, L.
2020, Sull’ultimo libro di Jiirgen Habermas in Quaderni di Teoria Sociale, 1/2, lettera
a Lucio del 4/11/2019.

Ferrara, A.

2004, Imparare ad esistere, imparare a desistere. Intorno alla teoria sociale di Franco
Crespi in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed
esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Fornari, E
2000, Lambivalenza dell'agire sociale nella teoria sociologica di Franco Crespi in Studi
di Sociologia, a.38, f.1.

Honneth, A.
2002, Lotta per il riconoscimento, 1l Saggiatore, Milano.
2007, Reificazione, Meltemi, Roma.

lagulli, P.
2023, Sulla dimensione esistenziale della teoria sociale di Franco Crespi in Politica.eu, 2,9.

Jedlowski, P,

2004, Esistenza e biografia in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di
vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

2004, Esistenza e quotidianita in R. Segatori, C. Cristofori, e A. Santambrogio (a cura di),
Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Leonardi, L.
2020, Dabhrendorf, Habermas, Giddens e il dibattito sulla “Terza via” in Quaderni di
Teoria Sociale, 1/2.

Martuccelli, D.
2024, Sulla modernita in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In dia-
logo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 77

Mastrogregori, M. (a cura di)
1997, La recensione. Origine, splendori e declino della critica storiografica, n.1, in
Storiografia.

Montesperelli, P.
2024, Intervista a Franco Crespi in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza.
In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Miiller-Doohm, S.
2003, Theodor W, Adorno. Biografia di un intellettuale, Carocci, Roma.

Pizzorno, A.
2007, Il velo della diversita. Studi su razionalita e riconoscimento, Feltrinelli, Milano.

Porta, D. (a cura di)
2017, La sociologia fra moderno e post-moderno, Morlacchi, Perugia.

Privitera, W.

2004, Esperienza e comunicazione in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio
(a cura di) Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il
Mulino, Bologna.

2024, Senso e linguaggio in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In
dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Renaut, A.
1993, Sartre, le derniér philosophe, Grasset, Parigi.

Salzano, G.
2023, Pensare la comunita «in negativo». Senso e intersoggettivita nel pensiero di Franco

Crespi e Aldo Masullo in Politica.eu, 9, 2.

Santambrogio, A.

2004, Sociologia, problema del senso e dimensione esistenziale R. Segatori, C. Cristofori,
in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore
di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

2025, Franco Crespi e la sociologia dell esistenza, FrancoAngeli, Milano.



78 | CostanTIiNO CIPOLLA

Santambrogio, A. (a cura di)
2024, Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Sartre, J-P.
1980, Lessere ¢ il nulla. Saggio di ontologia fenomenologica, 11 Saggiatore, Milano.

Savonardo, L.
2013, Intervista a Franco Crespi in Sociologia Italiana.

Sciolla, L.

2000, Riconoscimento e teoria dell’identita in D. della Porta, M. Greco, A. Szakolczai
(a cura di), Identita, riconoscimento, scambio. Saggi in onore di Alessandro
Pizzorno, Laterza, Roma-Bari.

2024, Lo sguardo degli altri: forme di riconoscimento e di misconoscimento in A.
Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi,
il Mulino, Bologna.

Segatori, R.
2024, Franco Crespi o i prolegomeni della sociologia in A. Santambrogio (a cura di),
Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Segatori, R., Cristofori, C., Santambrogio, A. (a cura di)

2004, Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino,
Bologna.

2004, Intervista a Franco Crespi in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a
cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il
Mulino, Bologna.

Seligman, A.
2002, La scommessa della modernita, Meltemi, Roma.

Tognonato, C.
2023, Di cosa parliamo quﬂndo diciamo esistenza? Percorsi tra Jean-Paul Sartre e Franco
Crespi in Politica.en, 9, 2.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 79

Touraine, A.

2004, Le systéme social disparu in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a cura
di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino,
Bologna.

Vattimo, G.
1981, Al di la del soggetto, Feltrinelli, Milano.

Costantino Cipolla (Alma Mater Studiorum, University of Bologna) ¢ un sociologo genera-
le, autore di oltre seicento articoli scientifici e autore e/o editore di circa duecento libri. Nel
corso degli anni ha esplorato un’ampia gamma di tematiche, la cui portata ¢ tale da aver por-
tato alla pubblicazione di un volume monografico dedicato alla sua opera: La sociologia eclettica
di Costantino Cipolla, curato da R. Cipriani e R. Memoli, FrancoAngeli, Milano 2020, compo-
sto di oltre settecento pagine. Tra i suoi piu significativi lavori si trova Epistemologia della tolle-
ranza, un glossario in cinque volumi di oltre tremila e duecento pagine (FrancoAngeli, Milano
1997). Ha inoltre pubblicato libri su Heidegger, Sorokin e Weber. Il suo ultimo Lavoro ¢ Per
una teoria sociologica della sessualita nmana, di oltre seicento pagine.



