
Quaderni di Teoria Sociale 1-2.2025 
ISSN (online) 2724-0991 | DOI: 10.57611/qts.v5i1-2.568
www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale

Costantino Cipolla

Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la 
sociologia: Franco Crespi

Abstract: Franco Crespi is one of the most significant Italian sociologists of the post-war 
period, particularly for the formation of the theoretical foundations of sociological knowl-
edge. His profound philosophical culture and acute social sensitivity allowed him to develop 
a sophisticated and multidimensional sociological approach, characterised by nuanced and 
versatile arguments. His work embodies a secular and open sociology that embraces multiple 
perspectives and cultivates intellectual fields often considered distinct. This essay aims to 
explore these key aspects of Crespi’s thought, shedding light on the depth and breadth of his 
contributions to contemporary sociology.

Keywords: theory, sociology, secularism

1. Introduzione 

Non so bene la ragione per la quale ho deciso di impegnarmi nella stesura di que-
sto saggio volto ad enucleare sinteticamente il pensiero sociologico di Franco Crespi 
(1930-2022), forse il sociologo italiano più rilevante a livello puramente teorico nella 
breve storia della nostra disciplina. Probabilmente, queste ragioni sono diverse e non 
così dirimenti sul piano singolo, potendo andare da lontani sentimenti di stima perso-
nale a rapporti intellettuali mediati da A. Ardigò, da situazioni contingenti (un libro*) 
alla volontà di entrare in circonlocuzioni (giochi?) linguistiche inedite. In ogni caso, 
il mio approccio non potrà che essere selettivo, di taglio necessariamente astratto, per 
quanto posto al di sotto della riflessione filosofica, e senza particolari pretese che lo 
possano portare oltre la dimensione sociologica. L’opera di Crespi, soprattutto ai suoi 
tempi, si è sempre mossa in un contesto piuttosto isolato a livello nazionale dove la 
teoria sociologica non ha mai goduto di una particolare rilevanza1. Proprio l’astrazione 

*   La curatela redazionale del testo è stata affidata a Marta Giubelli. 
In questo caso, si tratta di A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In dialogo 

con Franco Crespi, il Mulino, Bologna 2024. Ringrazio Santambrogio di cuore per i tanti 
sostegni che mi ha fornito nel reperimento di tanti materiali introvabili di Crespi e per i 
fruttuosi colloqui con lui avuti sul pensiero crespiano. 



32 | Costantino Cipolla

ha sempre rappresentato un limite verso l’alto del nostro conoscere, legittimato ben più 
convintamente ed ampiamente se rivolto verso la dimensione empirica o della ricerca. 
Crespi, rispetto alle dimensioni costitutive del sapere sociologico2, non si scordò di 
compiere varie indagini concrete su molteplici temi ed in luoghi diversi, mentre non 
dedicò a mio parere una particolare attenzione alle componenti di spendibilità del 
nostro conoscere. Mi pare però di poter sostenere che l’approccio a sfondo linguistico, 
rarefatto e paradigmatico ha rappresentato il marchio di fabbrica del suo investigare 
sociologico, convinto, insistito, proteso in tutte le direzioni. È a questo livello che mi 
confronterò col suo pensiero, attraversando i suoi scritti, a mio avviso più rilevanti, 
secondo uno spirito che non sarà di natura giudicatrice, né di stampo analogo a quello 
di una recensione3, bensì di taglio più orientato verso il commento, la discussione, la 
disamina con le sue componenti valutative sia di assenso, sia di eventuale distanzia-
mento, ovviamente motivato. Lo scopo finale del saggio è quello di estrapolare dalla 
teoria crespiana alcune sue componenti di sicura importanza e destinate a permanere 
nel tempo nell’ambito del nostro pensiero sociologico. Ciò, seguendo lo stesso Crespi, 
in un’ottica di apertura, di adattabilità, di autocorrezione4, di disponibilità ad ogni 
tipo di confronto, senza assolutizzazioni di sorta5. Esporrò queste annotazioni secondo 
paragrafi scelti per affinità contenutistica e concentrati sui punti cardine dell’approccio 
crespiano, senza aspirare ad alcuna esaustività e ad alcuna certezza interpretativa, sedi-
mentata graniticamente nel tempo.

2. Richiami da una biografia 

La biografia di Franco Crespi è piuttosto nota e non mi risulta presenti particolari 
problemi. La sua vita infatti si svolse soprattutto fra Roma, Perugia e Parigi (sua città 

1.   Basti vedere la rivista Teoria Sociologica, nata ad Urbino nel 1993, edita da FrancoAngeli, 
e defunta nel 1994, nell’indifferenza generale. Promotori G. Piazzi, G. Corsi, C. Baraldi, E. 
Esposito, fior di studiosi.

2.   Cfr. in merito C. Cipolla, Epistemologia della tolleranza, FrancoAngeli, Milano 1997. 
Il Glossario in cinque volumi supera le 3200 pp. 

3.   Rimando a M. Mastrogregori (a cura di), La recensione. Origine, splendori e declino 
della critica storiografica, n.1, 1997 di Storiografia.

4.   C. Cipolla, Una sociologia connettiva ed autocorrettiva, FrancoAngeli, Milano, 2021.
5.   È questo un termine-concetto quasi “sacro” nell’epistemologia crespiana.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 33 

del cuore) con molte altre puntate a livello internazionale, anche oltre l’Atlantico. Per 
questioni generazionali, egli si auto-collocò sempre nella seconda generazione della 
sociologia italiana ri-nascente, dopo il fascismo, nell’ultimo dopo guerra. Prima di 
sé pose, fra vari altri, L. Cavalli (1924-2021), A. Pizzorno (1924-2019), A. Pagani 
(1918-1972), F. Barbano (1922-2011), a dopo, e F. Leonardi (1923-2012), che lo 
criticò fin da subito per il suo approccio troppo teorico, secondo il suo positivismo 
conseguente e coerente. Fra vari altri, tra cui mi limito a segnalare L. Gallino (1927-
2015), S.S. Acquaviva (1927-2015) e F. Alberoni (1929-2023), Crespi riconobbe 
qualche debito di riconoscenza e gratitudine solamente verso F. Ferrarotti (1926-
2024) ed A. Ardigò (1921-2008). Rivolto al primo, Crespi scrive6 di essere stato 
“grato in particolare a Franco Ferrarotti per il sostegno che mi ha dato fin dall’inizio, 
nominandomi suo assistente volontario e presentando, in modo più che lusinghiero 
alla libreria Paesi Nuovi di Roma, la mia prima ricerca «Adattamento e integrazio-
ne» del 19647”. Inoltre, egli precisa di essere grato anche ad Achille Ardigò, “che mi 
è sempre stato favorevole (almeno finché non ho assunto posizioni molto critiche 
nei confronti della Chiesa Cattolica”8, ma nessuno dei due è stato per lui, tiene a 
precisare, un “vero Maestro”. Mentre, però, per quanto attiene a Ferrarotti non ho 
trovato altri rimandi, per ciò che riguarda Ardigò, Crespi sottolinea che “è proprio 
nel 1976 che vinsi il concorso di ordinario in una commissione dove Ardigò era uno 
dei membri che più mi appoggiarono. Gli sono stato sempre grato per questa sua 
generosità”9, nel passaggio cruciale di ogni percorso o carriera accademica (aggiungo 
io). Crespi, su mio invito e con l’aiuto di Ambrogio Santambrogio, ha steso anche 
un Ricordo di Achille Ardigò10, datato 30 luglio 2021, uno dei suoi ultimi, se non il 
suo ultimo scritto. In esso, Crespi scrive di aver conosciuto Ardigò a metà degli anni 
Sessanta del Novecento, risultando “impressionato dalla eccezionale vivacità della 

6.   L. Savonardo, Intervista a Franco Crespi in Sociologia Italiana, 1, 2013 (d’ora in poi IC).
7.   Ivi. Cfr. anche A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 154, Intervista a Franco Crespi di P. 

Montesperelli (d’ora in poi citata come CM); nonché Intervista a Franco Crespi a cura di Roberto 
Segatori, Cecilia Cristofori, e Ambrogio Santambrogio in stessi curatori, Sociologia ed esperienza 
di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna 2004, p. 14 (d’ora in poi SC).

8.   IC, p. 3. 
9.   CM, p. 159.
10.   F. Crespi, Ricordo di Achille Ardigò in E. Minardi, C. Corposanto, C. Cipolla (a cura 

di), Achille Ardigò a cento anni dalla nascita, FrancoAngeli, Milano 2021, p. 159.



34 | Costantino Cipolla

sua intelligenza, dalla sua illimitata curiosità per ogni tipo di esperienza intellettuale”. 
Ne seguì, prosegue Crespi, “un rapporto di amicizia e di scambio intellettuale che 
per me è stato sempre stimolante” e che posizioni difformi verso la Chiesa Cattolica 
non hanno “compromesso”, continuando anzi quasi fino all’ultima fase della sua 
vita, con particolare riferimento all’importanza attribuita da entrambi in ambito so-
ciologico alla soggettività. La conclusione della nota è “un grato ricordo della grande 
apertura dimostrata da Ardigò nei confronti dell’estrema complessità della dinamica 
sociale e del suo impegno profondo per la difesa dei valori della libertà individuale e 
della giustizia sociale”11. Considerazioni che mi pare possano commentarsi dal sole, 
con quell’ “eccezionale” che personalmente non ho mai trovato espresso da un socio-
logo verso un altro sociologo, per quanto illustre.

Spostandoci sul versante opposto, ho trovato un solo riferimento di Ferrarotti 
a Crespi, in una sua intervista inedita rilasciata il 13/2/198612. In essa, Ferrarotti 
dichiara che egli non chiamò Crespi su di una cattedra romana nel 1976 perché 
era convinto che il “rinnovamento universitario dovesse passare attraverso un rin-
novamento delle persone da un punto di vista esistenziale”, il che significava chia-
mare studiosi che non avessero avuto in casa né universitari, né “contatti forti”. 
In realtà, Ferrarotti, e lo dico per esperienza diretta e per conoscenza dell’ambito 
accademico, ha mandato in cattedra pochissimi suoi allievi, quasi tutte donne, 
non di rado altolocate13. Dal lato di Ardigò, questi in una sua intervista del 1990 
sostiene che i processi sociali possono essere colti con fatica unendoli alla tema-
tica della soggettività. E questo sforzo comune spiega “il mio rapporto privile-
giato di consenso con Franco Crespi, perché Franco Crespi ha riconosciuto la 
importanza di una ontologia della persona”14, anche se per Achille Franco rimane 
dentro i limiti troppo angusti della cultura post moderna. Non ho reperito altri 
riferimenti di Ardigò ad Autori italiani (sociologi) così pregnanti e convergenti.

11.   Ivi.
12.   Ringrazio R. Cipriani per avermi segnalato l’intervista in uscita presso FrancoAngeli 

(2025) in un volume dal titolo La religione degli intellettuali. 
13.   Crespi ha mandato in cattedra solo maschi, mentre Ardigò ha suddiviso i suoi nu-

merosi appoggi più o meno equamente fra maschi e femmine. 
14.   La parola di Achille Ardigò in E. Minardi, C. Corposanto, C. Cipolla (a cura di), op. 

cit., p. 73. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 35 

Crespi fu un uomo sostanzialmente laico, contrario ad ogni assolutismo, dai 
modi pacati e levigati, dialogico per principio che non aderì mai a nessun partito15. 
Anche la sua biografia non mi pare attraversata da particolari traumi, per quanto 
il biennio 1975/1976 abbia rappresentato un momento di svolta sicuramente di 
grande importanza nella vita del nostro sociologo. Intanto, in quegli anni egli fu 
promosso ad ordinario e prese servizio presso l’Università di Perugia. Inoltre, nello 
stesso periodo egli si distaccò o fu allontanato dalla Chiesa Cattolica, dove egli 
aveva già espresso i suoi pensieri sociologici, grazie anche ad A. Ardigò, sul versante 
progressista. Infatti, all’inizio del Febbraio del 1976 Crespi “aveva pubblicato un 
articolo dal titolo Sesso e potere, molto critico nei confronti della Dichiarazione 
della Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede su alcune questioni di eti-
ca sessuale”16. Questo testo suscitò secondo Crespi “un’immediata condanna dalla 
parte dell’Osservatore Romano in un articolo di una colonna non firmato e per ciò 
stesso, secondo lo stile del quotidiano del Vaticano, da considerare come espressio-
ne ecclesiastica autorevole”17, con la conseguente riprovazione ufficiale18 e allonta-
namento dalle posizioni proprie della Chiesa. Nell’articolo sul Corriere19, di sicura 
attualità anche oggi, Crespi sosteneva che la confessione era una forma di controllo 
socio-sessuale, che il perdono del peccato non offriva alcun mezzo reale onde non 
ricadervi, che la vera causa del male non era il peccato sessuale, ma le conseguenze 
della sua repressione. Per Crespi, i veri peccati mortali erano ben altri e cioè il po-
tere, il dominio dell’uomo sull’uomo e così via. Lunedì 9 febbraio sull’Osservatore 
Romano apparve, secondo Crespi, la replica del Vaticano alle sue tesi, in prima 
pagina20. In essa, il nome di Crespi non era mai scritto e, in un linguaggio com-
plesso e impastato di “giuridicismo curiale” [L. Berzano], venivano asseriti in vari 
modi nel contesto del Tribunale della Sacra Romana Rota alcuni principi cardine 
dell’amore coniugale e/o del matrimonio. Ricavo dall’intervento del Papa, fra tanto 
altro, quanto segue e cioè che la realtà matrimoniale, “per quanto riguarda il diritto, 
continua ad esistere in nessun modo dipendente dall’amore e rimane la stessa anche 

15.   Così in SC, p. 157.
16.   Ivi, p. 14.
17.   Ivi.
18.   CM, p. 159.
19.   Del 6/2/1976. Ringrazio di cuore Cerulo per avermi fatto pervenire il testo. 
20.   Ringrazio R. Cipriani per aver recuperato e trasmessomi il testo. 



36 | Costantino Cipolla

se i sentimenti d’amore sono completamente scomparsi. Infatti, quando i coniugi 
danno libero consenso, non fanno altro che entrare e inserirsi in un ordine oggetti-
vo, ovvero in una istituzione che li supera e non dipende minimamente da loro, né 
per la loro natura, né per le proprie leggi”21. Il matrimonio è stato istituito da Dio e 
i coniugi devono accettarlo per il proprio bene e per quello dei figli e della società. 

Questo mi sembra il senso profondo del discorso del Papa Paolo VI alla Sacra 
Rota Romana e dell’intera prima pagina che ce lo riporta. La distanza se non l’op-
posizione alle considerazioni di Crespi appare piuttosto palese, anche se un rap-
porto diretto non risulta essere per molte ragioni così immediato. Comunque, ed 
è ciò che conta, Crespi lo lesse nel modo detto e una svolta verso l’autonomia laica 
del suo pensiero, sicuramente già in atto, trovò in questa circostanza la maniera di 
diventare palese e di poter essere assunta come tale. D’altra parte, egli lungo tutto 
il decorso della sua biografia non la abbandonò più, pur declinandola in moltepli-
ci modi22, come andremo subito a mostrare in senso lato nel paragrafo che segue.

3. Un percorso teorico-concettuale dedotto dalle sue parole 

Crespi rilasciò varie interviste nel corso della sua vita incentrate sul suo lavoro 
sociologico e sulla sua visione epistemologica della realtà sociale. Tra queste, noi 
ne abbiamo selezionate quattro, a nostro avviso le più rilevanti e trasversali, che 
ora andremo ad evidenziare per singoli punti apicali e secondo nostri parametri 
di giudizio metodologico. Intanto, egli sostiene che sia possibile “cogliere una 
sostanziale continuità nella sua produzione teorica”23 (concordo), per quanto essa 
possa essere suddivisa in tre fasi. Nella prima (1960 - fine anni Sessanta) Crespi 
dichiara di essersi occupato particolarmente della “crisi della religione”, essendo 
lui comunque ancora dentro il mondo cattolico progressista. Una seconda fase 
egli la colloca dopo gli stravolgimenti del ’68 fino all’inizio degli anni Novanta24. 

21.   La difficile traduzione dal latino è stata compiuta da L. Berzano, che ringrazio vi-
vamente. 

22.   Come suo stile, del resto. 
23.   Cfr. SC, p. 15.
24.   SC, p. 16.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 37 

In questa, egli testimonia di aver perfezionato meglio alcuni suoi “interessi teo-
rici ed alcune categorie concettuali”. La meta che egli cercava di raggiungere era 
quella di mostrare “i caratteri propri della situazione di es-posizione nella quale 
vive l’essere umano”, secondo un approccio esistenziale, riflessivo, culturalmente 
mediato e comunque avverso ad ogni assolutizzazione del pensiero metafisico 
e scientifico. In modo più mirato, Crespi dichiara di aver riconosciuto in quel 
periodo in maniera più radicale “la dimensione costitutiva che, oltre al rapporto 
intersoggettivo, assumono nella costruzione del soggetto il linguaggio, la cultura 
e la struttura sociale”25. Naturalmente, come Crespi farà sempre, veniva conserva-
ta ed asserita la capacità del soggetto di conservare la sua distanza relativa o la sua 
differenza rispetto alle forme sociali oggettivate. La terza fase viene fatta partire 
dall’inizio degli anni Novanta fino alla data dell’intervista (2004). In questo pe-
riodo temporale, Crespi scrive di aver perseguito intenti maggiormente divulga-
tivi e di aver scavato nel rapporto cruciale fra razionalità teoretica e agire. Alla do-
manda sul perché egli abbia sempre posto l’accento “su assunti meta-sociologici”, 
egli ribadisce di non essersi “mai posto il problema se quello che stavo facendo 
fosse più filosofico o più sociologico”26. Inoltre, egli sostiene che il suo rischio è 
sempre stato di essere reputato nel contempo “un cattivo filosofo e un cattivo 
sociologo”, comunque forse più apprezzato dai primi. Ancora, i suoi presupposti 
ontologici lo hanno comunque condotto a porsi sempre “in guardia contro la 
tendenza ad assumere punti di vista univoci o unidimensionali, sottolineando 
la complessità e l’ambivalenza presente in tutti i processi sociali”. Crespi non si 
limita ad affondare questi tipi di teorie [Marx, Durkheim, Parsons], né quelle 
“essenzialmente contraddittorie” [Foucault, Goffman, etnometodologi], le quali 
eliminano il soggetto per poi ricadere fra le sue braccia, ma si spinge a definire il 
suo approccio come tutt’altro che rassicurante ed anche insoddisfacente, perché 
non fornisce “formule risolutive definitive” e non legittima il controllo della real-
tà in cui viviamo27. Crespi ammette (condivido) di avere forse esagerato nella sua 
criticità verso le teorie univoche o contraddittorie (tante, se non quasi tutte), ma 
sottolinea che questa è stata da parte sua “una scelta o, se si vuole, un condiziona-

25.   SC, p. 18.
26.   SC, p. 21.
27.   SC, p. 22, anche dopo.



38 | Costantino Cipolla

mento insito nella mia (sua) particolare esperienza o nel mio (suo) carattere per-
sonale”. Contro ogni tendenza reificante e assolutizzante, Crespi conclude questa 
rete di osservazioni, dichiarando di non aver mai voluto “formare una “scuola” 
nel senso tradizionale del termine”28. E ciò perché sarebbe stato contrario al suo 
modo di intendere il sapere sociologico, sempre “parziale” e legato a punti di vista 
“particolari”. Egli rimanda il suo pensiero e il suo prosieguo come “una forma di 
disseminazione dall’esito incerto”, oppure alla stregua di uno stimolo che potrà 
condurre qualche studioso verso la formulazione di nuove teorie. Come si può 
dedurre da quanto brevemente riassunto, l’epistemologia-quadro di Crespi appa-
re per alcuni aspetti fondativi già delineata. D’altra parte, egli ha già 74 anni e, 
pur scrivendo e riflettendo ancora molto negli anni successivi, non abbandonerà 
più questo impianto concettuale. Il rifiuto di ogni assoluto, i limiti metodologici 
dei suoi precursori, compresi quelli da lui più amati, come Weber e Simmel, la 
provvisorietà di ogni verità, la specificità segmentale di ogni punto di vista, il plu-
ralismo polivalente del conoscere sociologico sono tutti elementi che strutturano 
la parte costitutiva del suo pensiero o della sua teoria. 

Continuando lungo il nostro cammino di natura perlustrativa, ci soffermiamo 
ora sul tema generale e fondativo del nostro sapere che può essere ricondotto 
alla denominazione alternativa fra “individualismo metodologico” ed “olismo”29. 
Crespi incardina questo rapporto a livello socio-filosofico, considerandolo un 
passaggio “imprescindibile”. L’intersoggettività è costitutiva nella formazione de-
gli individui. È alla base della loro autocoscienza e del riconoscimento sociale, 
permettendo per questa via di comprendere per bene le relazioni interpersonali 
(dialettiche). Crespi reputa involuti sia l’individualismo che l’olismo e prende l’e-
sempio di Bourdieu e Giddens. Entrambi hanno cercato di evitare di battere solo 
una di queste due strade con esiti però, secondo Crespi, diversi. Bourdieu non 
gli sembra che sia riuscito completamente nel suo intento, nonostante la “fecon-
dità metodologica” dei suoi concetti di habitus e di campus. Dalle sue ricerche, 
infatti, sempre a suo avviso, Bourdieu “tende ad attribuire una preminenza alla 
struttura di classe ed ai condizionamenti ambientali (naturali e culturali), rispetto 

28.   SC, p. 23, anche dopo.
29.   Cfr. IC, p. 6.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 39 

ai comportamenti sociali e alle scelte individuali”30. Difficile non concordare con 
questa posizione soprattutto oggi con l’arrivo della società digitale che strappa 
tutte le vesti e dissolve quasi tutti i confini. A Crespi, risulta essere più consono 
l’orientamento di Giddens che “ha portato un ottimo contributo nella direzione 
di un maggiore equilibrio tra agire e struttura”, per quanto la sua teoria resti ad 
un livello più descrittivo che esplicativo, altra valutazione che mi sento di con-
dividere. Come considerazione riassuntiva appare da quanto detto evidente che 
Crespi anche su questa componente fondativa del nostro sapere si colloca lungo 
un versante epistemologico di natura mediatrice o, se si preferisce, di bilancia-
mento rispetto ai due possibili tipi di influssi (personale-sociale). 

Un altro tema sicuramente centrale ed originale della Teoria crespiana è quello 
inerente il concetto di potere in ambito sociologico, argomento che ovviamente 
viene affrontato in più luoghi delle interviste di nostro riferimento. Per Crespi, 
il potere è la “capacità di gestire le contraddizioni proprie della situazione socia-
le”31. Esso può essere intrinseco o proprio del soggetto, relazionale o attributivo in 
contesti di intersoggettività oppure di genere strutturale, ossia interno o relativo 
alle istituzioni e ai condizionamenti sociali concepiti in senso lato. Ad avviso di 
Crespi, il potere è “ineliminabile”, non comporta “alcun riferimento di tipo mo-
rale”, può essere più o meno flessibile o rigido e può andare dal micro al macro 
in ambito societario. Il tipo ideale di potere crespiano è quello animato dall’etica 
della responsabilità (alla Weber)32, oltre che garantire convinzioni di tipo collettivo 
(solita ambivalenza). Esso nega gli assoluti. È tollerante e non è elitario in quanto 
tale33, aspirando a gestire le contraddizioni dette (utopia?). Il potere intrinseco è 
il presupposto per la libertà ed è di estrema importanza “come concetto in vista 
dell’emancipazione, perché se si pensa che gli individui non abbiano potere a quel 
punto non rimane che manipolarli”34. Senza potere non può che regnare il caos35, 
mentre il suo eccesso degenera in dominio. Secondo Crespi, il potere deve tenere 

30.   Ivi.
31.   SC, p. 36.
32.   SC, p. 37. 
33.   SC, p. 38. È questa una critica rivolta a Crespi da più parti, a cui egli rispose che il 

pensiero e il suo intento era in realtà a favore di tutti. 
34.   Cfr. SA, p. 276.
35.   IC, p. 7. 



40 | Costantino Cipolla

conto sia delle esigenze di determinazione sia di quelle di innovazione, avvicinan-
dosi al modello di potere di tipo “democratico-partecipativo”36. Questa conclusio-
ne può anche essere data come piuttosto scontata, ma non lo è la strada attraverso 
la quale Crespi vi giunge. Il sospetto di elitismo permane, ma le disuguaglianze fra 
gli uomini non esistono per essere tendenzialmente superate?

Estrapoliamo ora dalle nostre interviste alcuni concetti sintetici di stampo 
epistemologico che però attraversano tutto il pensiero di Crespi. Scontato che 
a suo avviso la sociologia italiana non è affatto inferiore a quella di altri paesi37, 
anche se in essa pecca la teoria38, accenniamo ora al concetto di limite. Nel pen-
siero crespiano, esso è dovuto o deriva dalla “forma intrinseca del simbolico”39, 
nel senso che ogni dimensione culturale ed anche normativa non può che esservi 
intrinsecamente contenuta. Ciò in quanto il simbolico come tale risulta essere 
in mutamento costante nella sua creatività fisiologica. Eppure, esso mantiene un 
carattere sempre inadeguato, perché l’ordine normativo abbisogna, ad esempio, 
nella giustizia della discrezionalità di un giudice, cosiccome in campo politico, 
della funzione di orientamento e di programmazione, onde regolare l’indeter-
minatezza più o meno marcata dell’azione. Passiamo ora al concetto di pratica. 
Un breve cenno per evidenziare come per Crespi la dimensione pratica del fare 
rappresenti una priorità rispetto a quella cognitiva40. Essa manifesta una “mag-
giore profondità” di ogni azione rispetto alla “sua determinazione normativa o 
anche rappresentativa”. Esiste una costante tensione fra esperienza concreta, da 
un lato, e momento dell’ordine simbolico, dall’altro. Questa oscillazione non è 
destinata ad esaurirsi. Anzi, essa si conserva come tale ed il tentativo di bloccarla 
è comunque condannato al fallimento. La sfasatura fra stabilità e cambiamento 
non è destinata a ricomporsi, anzi essa è un “proprio” di ogni dinamica sociale. 
Avanzo comunque seri dubbi sul fatto che l’azione pratica sia in ogni caso una 
priorità rispetto alla conoscenza. Devo mangiare un fungo per sapere se è veleno-
so, oppure basta che ne conosca le caratteristiche organolettiche? 

36.   Ivi. 
37.   CM, p. 143.
38.   SC, p. 28.
39.   SA, p. 263. 
40.   SA, p. 262.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 41 

Chiudo questo paragrafo raccogliendo i vari riferimenti, mai comunque trat-
tati in modo organico, che Crespi rivolge ad internet. Reputando la svolta lingui-
stica in modo “per niente negativo”41, anche se venata da dimensioni riduttivisti-
che e decostruttive, egli, a partire dalle interviste del 2013, si interessa dell’arrivo 
delle nuove tecnologie sotto la voce di Internet (come detto). Queste favoriscono 
radicali trasformazioni sociali e, nel contempo, conducono verso un “profondo 
disorientamento”42. Il rischio principale a ciò connesso “sembra sia quello che, 
per reazione, … si regredisca a livello individuale, verso forme immunitarie ca-
ratterizzate dalla chiusura nel privato e, a livello collettivo, verso identità di tipo 
comunitario ed etnico-religioso che risolvono ogni possibilità di solidarietà gene-
rale e il rispetto del pluralismo e del diritto alla differenza”43. Nello stesso anno 
in un’altra intervista, Crespi, seguendo Serres44, scrive che “l’avvento del web è 
una svolta epocale, pari a quella intervenuta con l’avvento della scrittura e poi 
della stampa”. Oggi, tutto il patrimonio del sapere è disponibile per tutti e ciò 
riduce la storica centralità della scuola e dell’università. Attualmente, l’ascolto è 
un aspetto della relazionalità sociale quasi scomparso. Prende sempre più corpo 
una sorta di “loquacità universale”45, di cui non è facile prevedere le conseguenze. 
Crespi, per il vero, ipotizza una derivazione non di poco conto che denomina 
“ideologia della tecnica”46. Egli suppone che l’estesissima “sottolineatura sull’in-
telligenza artificiale, sulla riduzione della vita ad algoritmi diventa alla fine una 
forma nuova di dogmatismo”47 e cioè una ideologia di nuovo genere. Lette vari 
anni dopo tutte queste annotazioni mi paiono di sicuro interesse, preveggenti ed 
ancora in buona parte tra di noi, comunque nel segno dei tempi. Ma di quanto 
abbiamo recuperato per frammenti in questo paragrafo cosa è uscito veramente 
dalla nostra storia, ivi compresa qualche critica che abbiamo qua e là dispensato? 

41.   SC, p. 35, anche dopo.
42.   IC, p. 10. 
43.   Ivi. 
44.   CM, p. 162.
45.   CM, p. 163. 
46.   SA, p. 269.
47.   SA, p. 268.



42 | Costantino Cipolla

4. Per una teoria sociologica dell’agire sociale

La meta che qui a nostro modo e parzialmente perseguiamo può essere raggiunta 
e avere successo nel caso dell’agire sociale non solo attraverso parole d’ordine episte-
mologico, come già visto, bensì rifacendoci a una vera e propria teoria sociologica48 
dell’azione, colta nel suo carattere originario ed “inquietante”49. Crespi è ben consa-
pevole dei rischi che corre avventurandosi lungo queste vie, sia in chiave storica che 
ermeneutica. Egli riporta l’agire al senso che egli possiede o ha posseduto in diverse 
lingue50 e motiva la ragione per la quale ha optato per il termine “agire” al posto 
di azione allo scopo di “sottolineare il carattere di evento, di processo in fieri” che 
concorre alla formazione del soggetto, permette di meglio comprendere la sua in-
tenzionalità e di distinguere ciò che agli uomini può capitare e ciò che essi vogliono 
sia fatto. Crespi, come suo stile basico, non giunge mai ad una meta in modo diretto 
e senza rinvii o implicazioni collaterali ed anche e forse soprattutto in questo caso 
egli si sofferma, per non dire che fa i conti, con le più rilevanti correnti filosofiche di 
Ottocento e Novecento tra le quali segnalo51 positivismo (non troppo amato), mar-
xismo (preso per parti), storicismo (mai ovviamente assolutizzato), pragmatismo 
(con la sua componente esistenziale) e spiritualismo (mai abbandonato a sé stesso). 
L’agire assume le vesti, nel pensiero del Nostro, dell’orientamento premeditato del 
soggetto, inserito in un contesto di relazioni intersoggettive, basato su elementi ma-
teriali e sociali e corroborato dalle mediazioni di varia natura simbolico-normative. 
Nel complesso, da tutto ciò e dalla prassi conseguono sia componenti di creatività, 
sia di apporto all’ordine sociale. Il carattere marcato della circolarità soggetto-strut-
tura appare di tutta evidenza nel pensiero di Crespi e quasi iscritto nelle cose.

L’agire secondo Crespi, ma con molte deduzioni da altri pensatori, è di per sé 
inafferrabile nel suo gestire le contraddizioni della vita52. Esso risulta essere dotato 
di grande spessore e di altrettanta complessità e, come tale, “resiste alle nostre ca-
tegorizzazioni e si presenta come un concetto limite rispetto alla nostra capacità 

48.   F. Crespi, Teoria dell’agire sociale, il Mulino 1999, p. 18. 
49.   Ivi, p. 8. 
50.   Ivi, pp. 11 e 12 (dopo).
51.   F. Fornari, L’ambivalenza dell’agire sociale nella teoria sociologica di Franco Crespi in 

Studi di Sociologia, a. 38, f. 1 (genn.-marzo 2000), p. 97. 
52.   F. Crespi, op. cit., p. 17, anche dopo. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 43 

di comprensione e di descrizione”. L’agire, dunque, è per Crespi molto proble-
matico o dà per presupposti aspetti epistemologici o filosofici piuttosto incerti e, 
come detto, anche inquietanti, i quali nella loro insondabilità primigenia si e ci 
pongono ai confini del nostro sapere, cioè della stessa sociologia. L’agire, però, 
non vive per suo conto, isolato nel e dal contesto sociale. La sua teoria prevede la 
solita ambivalenza crespiana fra determinato e indeterminato, fra ordine simboli-
co stabile e innovazione e contempla la co-istituzione della realtà del soggetto (a 
parte quella societaria), con le sue conseguenze e responsabilità etiche (a dopo). 

Soffermandoci sui soggetti possibili dell’agire sociale si può partire, prendendo 
le mosse dal nostro Autore, dalla critica dell’idea stessa di soggetto53. Egli con mol-
ta analiticità e cultura (filosofica) vede nascere il concetto di soggetto in Descartes 
(io pensante) per giungere all’interpretazione kantiana di “soggetto trascendenta-
le” ed alla sua funzione fondante. Come ben si sa, questa lettura in chiave auto-
noma e di massima autotrasparenza dell’uomo è stata sottoposta a feroci critiche 
che nel corso del tempo hanno riguardato Marx, Nietzsche, Freud ed Heidegger54, 
senza che nella presente sede io possa seguire questi sviluppi. Limitandoci a tempi 
recenti, se non all’oggi, mi contengo, sulla scia ovviamente di Crespi, al pensiero 
di due autori e cioè di Charles Taylor55 e di Paul Ricoeur56. Il primo porta alla 
luce la posizione morale del soggetto, critica l’approccio utilitaristico, calcolante e 
quantitativo, e non avalla la filosofia analitica del linguaggio, troppo procedurale. 
Per Taylor il senso ed il valore morale della vita avvolgono con i loro interrogativi 
il soggetto e ne configurano, prima di ogni altra configurazione contingente, il de-
stino. Comunque, ad avviso di Taylor, nell’esistenza umana il riferimento al valore 
non può essere eluso. Dato ciò, il puro soggettivismo appare come un vuoto gioco 
di tipo estetizzante, mentre la svolta linguistica, incentrando il sé nella comunica-
zione, “non sembra offrire garanzie sufficienti di fronte al rischio della perdita del 
senso, della frammentazione del soggetto e della dissoluzione del nostro rapporto 
con gli altri”57. Crespi ritiene questa concezione della soggettività “corretta” in 
accordo con una ontologia della finitezza disponibile verso la trascendenza, senza 

53.   Ivi, pp. 269 ss. 
54.   Ivi, p. 271.
55.   Ivi, p. 180. 
56.   Ivi, p. 378. 
57.   Ivi, p. 278 e p. 145. 



44 | Costantino Cipolla

ambizioni fondative e proiettata in una prospettiva o in una dimensione “estatica”, 
cioè quasi incantata, trasognata, a suo modo “rapita”. Su una posizione non molto 
diversa da questa egli colloca anche il pensiero di Paul Ricoeur.

Ad avviso di Crespi, neppure Ricoeur assegna al soggetto un ruolo “trasparente e 
fondante”58. Questi pone alla base del suo argomentare il concetto di identità intesa 
sia come idem (identità sociale), sia come ipse (identità singola imprevedibile). Egli 
inoltre, tende a stabilire una sorta di alleanza tra la filosofia analitica del linguaggio 
e la fenomenologia di natura ermeneutica secondo una dialettica fra componenti 
oggettive dell’agire (evento, identità idem, ecc.) e aspetti soggettivi (imputazione, 
identità ipse, ecc.). Non mi spingo oltre e non affronto il tema del riconoscimento, 
a cui dedicherò un paragrafo apposito. Ora, mi circoscrivo all’osservazione che per 
Ricoeur l’agire possiede un carattere tragico59 con percorsi di riconoscimento pieni 
di conflitti non negoziabili per una vita che si scontra con l’unilateralità dell’idem, 
che solamente il ricorso al fondo etico proprio dell’ipse può tradurre in saggezza 
pratica. Questo non si esaurisce in nessuna mediazione ed è di per sé “inogget-
tivabile”. L’esperienza della soggettività è intrinsecamente ambivalente e ciò è “la 
causa e il prodotto dell’ambivalenza dell’agire”60. L’identità, sempre a suo modo 
determinata, rende conto dell’ambivalenza (termine onnipresente in Crespi) che il 
soggetto singolo (nucleo del sé) intrattiene con i tipi e le forme di mediazione che 
lo delineano a livello societario (ruoli sociali)61.

Crespi si avvicina al termine, mai terminato, del suo percorso teorico dopo 
aver dedicato pagine di grande fascino a temi quali l’intenzionalità e il mondo 
della vita di ascendenza husserliana62, nonché all’epochè, all’intersoggettività tra-
scendentale originaria63, all’Esserci di heideggeriana paternità64, insieme a tanto 
altro, troppo qui per noi. Mi riconduco all’esistenzialismo di Sartre, dove l’agire 
sulla sua scia viene da Crespi, come al solito, concepito nella sua indeterminatez-

58.   Ivi, p. 279.
59.   Ivi, p. 281. 
60.   Ivi, p. 282.
61.   Ivi, p. 284. 
62.   Ivi, p. 109.
63.   Ivi, p. 111. 
64.   Cfr. C. Cipolla, Heidegger. Un’interpretazione sociologica, FrancoAngeli, Milano 

2018. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 45 

za rispetto alla normazione ordinata, e pure “come ciò che, nel suo rapporto con 
la libertà e con la responsabilità che ne consegue, assume il carattere profonda-
mente inquietante di un evento costitutivo di sempre nuove possibilità”65, come 
già accennato e secondo tutti i turbamenti e le trepidazioni del caso (forse troppe 
in questa ottica?). Tale inquietudine deriva dalla mancanza di controllo della ra-
gione intesa in senso strumentale rispetto alla realtà naturale, ma in maniera più 
radicale quale “coinvolgimento nel rischio della decisione e della scelta quanto 
al proprio essere e, quindi, soprattutto, come responsabilità”66. Questa, collocata 
nell’apertura della trascendenza insita nell’esistere, si propone come “criterio di 
verità”, perché, come recita il “nostro invito evangelico” (richiamo non raro in 
Crespi)67, “come l’albero viene giudicato dai suoi frutti allo stesso modo il giudi-
zio sull’individuo, anziché su ciò che egli dice o pensa di fare, deve essere basato su 
ciò che egli effettivamente fa”. Passando attraverso l’autenticità (essere sé stessi) 
e l’etica (invito a realizzarla) Crespi affronta a modo suo la dimensione morale 
dell’agire intesa quale componente valoriale “principalmente orientata alla de-
terminazione delle regole che fondano la convivenza sociale”68. Essa si muove a 
livello dei significati, mentre l’etica a quello del senso. La prima si esprime lungo 
e attraverso la determinatezza normativa, mentre la seconda la supera e rende 
“più che sociale” la responsabilità dell’agire69. Questa comunque non resta chiusa 
nell’ambito del sistema sociale così come esso risulta essere costituito, bensì essa 
rappresenta un’apertura costante verso altre possibilità. L’agire, detto altrimenti, 
è caratterizzato dalla “trascendenza propria dell’essere per”70. Da ciò, deriva la sua 
imprevedibilità e la sua “inoggettivabilità”, che comporta la capacità di negazione 
rispetto al presente. L’agire artistico e alcuni aspetti dell’esperienza religiosa rap-
presentano elementi fondamentali dell’innovazione societaria. Essi sono sempre 
e comunque, in linea di principio, dentro e oltre il sociale. Senza qui poter riper-
correre le dette argomentazioni di Crespi, possiamo estrapolare dal suo pensiero 
almeno quanto segue: “le forme di mediazione simbolica della religiosità hanno 

65.   F. Crespi, op. cit., p. 131. 
66.   Ivi, p. 349. 
67.   Ivi, p. 351, anche dopo. 
68.   Ivi, p. 356. 
69.   Ivi, p. 358.
70.   Ivi, p. 359, anche dopo. 



46 | Costantino Cipolla

… in comune con l’etica e con l’espressione dell’arte, la volontà di indicare al di 
là delle oggettivazioni sociali, l’orizzonte della trascendenza nel quale si colloca 
l’agire”71. Dal che, è facile, ma tutt’altro che ovvio, dedurre che l’agire è una realtà 
che va studiata, al di là o proprio per la sua irriducibilità ad altro da sé o ad una 
logica teorica puramente razionale, andando ben oltre prospettive interpretative 
di natura meramente funzionale o strumentale.

Mi pare di poter sostenere che questa proposta teorica di Crespi, centrale nel 
suo contesto, appare di per sé originale, condotta seguendo strade piuttosto inedite, 
orientata a considerare l’agire come uno dei presupposti fondamentali del sapere 
sociologico posto in modo ambivalente e oscillante fra imprevedibilità del soggetto 
ed ordine normativo. Nella teoresi crespiana, sempre ancorata sul piano filosofico, 
sono dati dei caposaldi metodologici e/o epistemologici che vanno dalla polivalenza 
all’apertura, dal limite alla negazione dell’assoluto, dalla circolarità alla prassi, dal su-
peramento (scostamento) al pluralismo dei livelli analitici e così via. In un impianto 
concettuale a volte un po’ fuggevole e con aspetti indefiniti. Crespi prosegue, con 
varie concessioni collaterali le sue mete con delicatezza e sensibilità con esiti non di 
rado sospensivi, qualificati da prudenti rinvii, polivalenti, comunque aperti verso il 
futuro. In qualche caso, un maggior coraggio teorico ed una più marcata o dirimen-
te concretezza potrebbe essere di probabile, se non proprio certa, utilità.

5. La priorità dell’ex-sistere 

Nelle riflessioni di Crespi vi sono dei termini che ricorrono con una certa 
frequenza, quale esistenza ed esistenziale, e che con la loro semplice presenza 
indicano una direzione del suo pensiero. A suo avviso, esistere è fatticità72, cioè la 
semplice presenza del soggetto nel mondo, dove si vive con immediatezza l’altro, 
pur se questo sia in realtà mediato culturalmente, come già ampiamente visto. 

71.   Ivi, p. 364. Preciso che la religiosità (popolare) non va confusa in Crespi con l’istitu-
zione religiosa. Inoltre, gli scritti sull’arte di Crespi possono essere definiti “meravigliosi” (R. 
Federici, colloquio telefonico). Cfr. in merito F. Crespi, Prefazione a D. Bertasio (a cura di), 
Immagini sociali dell’arte, Dedalo, Bari 1998. 

72.   P. Jedlowski, Esistenza e quotidianità in Roberto Segatori, Cecilia Cristofori, e 
Ambrogio Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 92.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 47 

L’esistenza è a tutti gli effetti un ex-sistere, uno stare fuori e, nello stesso tempo, 
è un immergersi nel senso comune, nel quotidiano e distanziarsi da esso in un 
esserci che è condivisione e unicità. Noi non ci conosciamo mai del tutto ed esi-
stere è confrontarsi con il dubbio, l’insicurezza e la finitudine. Nella presenza del 
quotidiano, è dunque allora possibile “fare e pensare «altrimenti»”73. Dato ciò, si 
capisce piuttosto chiaramente come la categoria sociologica in questione sia nella 
teoria crespiana “cruciale”74. Essa si caratterizza a livello situazionale come inter-
soggettività, riconoscimento reciproco e coscienza di sé75. Crespi non può che ri-
farsi filosoficamente al pragmatismo76, che però egli declina nell’ottica del “prag-
matismo esistenziale”77, senza per altro nulla concedere alla “sociologia dell’esi-
stenza”78, definizione rispetto alla quale egli non si lascia ricondurre e comunque, 
dalla quale si sottrae, sia al positivo che negativo79. Se cerchiamo di confrontare 
la posizione di Crespi con quella di J. P. Sartre80, possiamo partire dalla conside-
razione, scontato l’ex-sistere (stare nell’oltre, nel non luogo), che l’attenzione per 
Crespi del suo lavoro intellettuale è rivolta essenzialmente o soprattutto alla con-
dizione umana sia come base di partenza, sia come punto di ritorno81. Entrambi 
i nostri studiosi fondano non proprio allo stesso modo, la realtà sull’esistenza e ri-
chiedono “il massimo possibile di vicinanza” al reale stesso82. In tale ottica, anche 
se per Crespi ciò può apparire strano (ma non lo è!), l’astrazione, quale contrario 
dell’alterazione continua della contingenza, si allontana da quanto appena detto 

73.   Ivi. p. 93.
74.   P. Iagulli, Sulla dimensione esistenziale della teoria sociale di Franco Crespi in Politica.

eu, 2, 9, Dic. 2023, p. 265. 
75.   Ivi, p. 267. 
76.   F. Crespi, Esistenza-come-realtà. Contro il predominio dell’economia. Orthotes, 

Napoli-Salerno 2013.
77.   F. Crespi, Prefazione in D. Martuccelli, Sociologia dell’esistenza, Orthotes, Napoli-

Salerno 2017.
78.   P. Iagulli, op. cit., p. 269.
79.   G. Salzano, Pensare la comunità «in negativo». Senso e intersoggettività nel pensiero di 

Franco Crespi e Aldo Masullo in Politica.eu, 9, 2, Dic. 2023, pp. 275 ss. 
80.   C. Tognonato, Di cosa parliamo quando diciamo esistenza? Percorsi tra Jean-Paul 

Sartre e Franco Crespi in Politica.eu, 9, 2, Dic. 2023, pp. 282 ss. 
81.   Ivi, p. 308.
82.   Ivi, p. 299. 



48 | Costantino Cipolla

e vive della sua lontananza da un contatto diretto e palpabile con la concretezza 
effettiva. Ed in ciò starebbe la sua superiorità legittimata dalla sua purezza sem-
pre identica a sé stessa. Crespi, come Sartre, supera questa apparente difficoltà 
ricorrendo al solito concetto metodologico di ambivalenza. In Sartre, mi pare di 
poter sostenere, tale ambivalenza può essere rappresentata dalla categoria episte-
mologica del “pratico-inerte”83. Le inerzie (strutture) sono oggetti sedimentati, 
inoperosi e passivi, i quali però legano l’agire umano alle loro esigenze, che per 
altro rimangono mute84. Per quanto si possa anche sostenere che nel campo in 
oggetto tutte le strade prendono le mosse da Sartre, è difficile negare che nel suo 
pensiero possa essere individuato un deficit di storicità85, cosa non imputata a 
Crespi. Sia quest’ultimo che Sartre possono essere definiti come “pensatori sco-
modi”86. Entrambi, come visto e pur con differenze non scansabili, pongono al 
centro delle loro analisi l’esistenza concreta, visibile e coglibile direttamente dagli 
esseri umani che lottano per la sopravvivenza. La circolarità fra prassi e teoria è 
nelle loro corde e nel loro argomentare e si spinge senza tentennamenti verso la 
ricerca o il raggiungimento di nuovi ambiti di giustizia e di libertà degli uomini. 
Lungo questa via, Crespi rilegge il reale quasi per vicinanza, per rinvio diretto e 
prossimo alla nostra stessa esistenza, che, a suo dire, si rivela alla fine come l’unica 
che veramente ci appartiene e possediamo.

Intorno al concetto ontologico di esistenza Crespi manifesta molteplici rami-
ficazioni, fa nascere molti rami che possono assumere le fogge più diverse per non 
dire alternative87 e ciò sia in chiave filosofica che sociologico-politica e comun-
que senza aspirare a soluzioni definitive e totalizzanti, secondo una prospettiva 
della differenza che non può essere superata in ogni caso88. Il “perimetro” poi 
dell’esistenza nel senso crespiano comporta che ciò che viene esperito realmente 
e personalmente “ci appartiene in maniera infinitamente più intima”89 di qualsi-

83.   Ivi, p. 300. 
84.   J.-P. Sartre, L’essere e il nulla. Saggio di ontologia fenomenologica, Il Saggiatore, 

Milano 1980.
85.   Cfr. comunque A. Renaut, Sartre, le dernièr philosophe, Grasset, Parigi, 1993. 
86.   C. Tognonato, op. cit., p. 307. 
87.   Cfr. R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p.7. 
88.   F. Crespi, Esistenza e simbolico, Feltrinelli, Milano 1978, p. 9. 
89.   Ivi, p. 74.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 49 

voglia mediazione simbolica più o meno occidentale. Ne consegue che “il senso 
dell’esistenza è l’esistenza stessa”90 nella sua indeterminatezza e nella realtà in cui 
siamo com-presi91. Il senso in oggetto nasce dal non senso (sempre Crespi!) dove 
quel non deriva “direttamente dall’ex” (apertura sul vuoto, attraversamento del 
nulla). Il primato dell’esistere vincola l’individuo ai suoi ruoli sociali. Fonda la 
sua identità sul “differente”92, non ammette soluzioni definitive, non concepisce 
particolarismi sociali di sorta e favorisce una “cultura alternativa”93. 

Quanto siamo andati a riassumere presenta molte altre dimensioni manifeste o 
implicite, sia inclusive che escludenti. Intanto, la concezione dell’esistere come uno 
“star fuori” trascende la dimensione etnica94 e forse converge verso la biografia95. 
Inoltre, per Crespi, l’esistenza non si impara96 e non la si può insegnare, al massimo 
la si può indicare97. Da ciò, deriva un suggerimento che si trasforma in un atteg-
giamento: “accettare di convivere con le ambivalenze della vita, con la irriducibilità 
del senso, con la responsabilità di intenderlo… con la non-certezza”98. E alla base 
vi è la capacità di auto-criticarsi, pur con dei limiti dentro la pluralità che è il segno 
proprio dell’esistenza99. In prospettiva futuribile, Crespi tende a far sfociare la “sua” 
esistenza verso nuovi orizzonti di natura solidaristica100 giungendo a proporre, forse 
con una punta di utopia, una sorta di solidarietà universale-esistenziale qualificata 
dal “non sapere”101, tanto per non derogare mai dalla sua visione delle questioni 
della vita. Non mi spingo oltre. La centralità presupposizionale, non meramente 
teorica, del concetto indefinibile di esistenza credo risulti piuttosto chiara da quan-

90.   Ivi. 
91.   Ivi, p. 75, anche dopo. 
92.   Ivi, p. 76.
93.   Ivi, p. 78.
94.   P. Jedlowski, Esistenza e biografia in A. Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 26/27. 
95.   Ivi, p. 29, con mie perplessità.
96.   F. Crespi, Imparare ad esistere. Nuovi fondamenti della solidarietà sociale, Donzelli, 

Roma 1994.
97.   P. Jedlowski, op. cit., p. 32. 
98.   Ivi, p. 31. 
99.   A. Santambrogio, Sociologia, problema del senso e dimensione esistenziale in A. 

Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 43. 
100.   Comprese ipotesi di autogestione. 
101.   Si può non credere, ma è così per Crespi.



50 | Costantino Cipolla

to esposto pur nelle sue contorsioni e nelle sue (a volte) divagazioni, ivi comprese le 
aperture ripetute e sempre accoglienti verso culture alternative. L’invito di Crespi, 
il suo lascito non effimero resta, a mio avviso, non tanto quello puramente astratto, 
seppur basilare insito nel sapere sociologico, quanto quello di aderire, senza alcun 
cedimento ma con piena convinzione, alle condizioni più qualificanti dell’esisten-
za102, che poi sono le nostre e solo le nostre. 

6. Pro Adorno, contra Habermas 

Crespi, lo si capisce meglio oggi, aveva una cultura filosofica profonda e vasta 
che sicuramente fecondò e diede vigore a tutte le sue riflessioni sociologiche in 
maniera diversificata e per esiti originali ed a loro modo e non di rado tenden-
zialmente unici. Se escludiamo i sociologi, dove impera incontrastato Max Weber 
con pochi competitori103, uno dei confronti ricorrenti e fondativi del suo pensie-
ro riguarda il rapporto, diciamo francofortese, fra Adorno ed Habermas. Data la 
sua rilevanza basilare, ho ritenuto opportuno dedicare a questo tema dialettico 
(sempre a modo suo in Crespi) un paragrafo riassuntivo, pur con i rischi espositi-
vi del caso per eccesso di riassunto, di cui ovviamente mi assumo la responsabili-
tà. Crespi, mi anticipo subito, si colloca sul versante non così battuto e condiviso, 
anzi quasi ignoto, di Adorno, criticando con durezza quello habermasiano, la cui 
ultima proposta lo lascia “del tutto attonito”104 e la reputa “devastante” rispetto 
agli stessi suoi presupposti teorici precedenti, per altro inadeguati come del resto 
da lui (Crespi) già rilevato da almeno trent’anni105. Partiamo da Adorno.

Nel 2011, Crespi ha l’ardire (mi si permetta) di scrivere un saggio dal tito-
lo: Attualità di Theodor W. Adorno106. Egli lo reputa oggi “sottovalutato”, pur 

102.   A. Santambrogio, op. cit., p. 58. 
103.   Cfr. F. Crespi, Le vie della sociologia, Il Mulino, Bologna 1985, dove Weber è citato 

più di tutti, per oltre 50 volte. 
104.   Così Crespi, in F. Crespi, L. Cortella, Sull’ultimo libro di Jürgen Habermas in 

Quaderni di Teoria Sociale, 1/2, 2020, p. 764, lettera a Lucio del 4/11/2019, anche dopo. 
105.   F. Crespi, Pourquoi la religion? Réflexions sur le désir de trascendance et les limites de 

la pensée, Mimésis, Milano, 2019.
106.   In Quaderni di Teoria Sociale, 11, 2011, pp. 321 ss. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 51 

essendo stato in vita107 molto ammirato ed avendo suscitato parecchi consensi, 
nonostante il suo stile espositivo “circonvoluto e oscuro”, quasi “oracolare” e mol-
to pessimista108. Saltando opere precedenti, mi concentro seguendo Crespi sulla 
Dialettica Negativa109, a suo parere imprescindibile, per quanto ignorata, onde 
rendersi conto dell’ “importanza essenziale” che essa possiede al fine di compren-
dere a fondo i limiti del conoscere, quelli della “determinazione identitaria”, le 
ragioni delle contraddizioni che ci circondano, nonché le fondamenta di una 
“nuova solidarietà generale”.110 L’avvio della posizione di Crespi contiene già la 
sua conclusione (adorniana) e cioè che la dialettica negativa si pone quale co-
scienza derivata dalla e connessa alla “non identità”. Essa non è solo pensiero, né 
sola empiria per un legame fra soggetto e oggetto che è “un rapporto di reciproca 
mediazione”111, senza simmetria alcuna e con un soggetto “ridimensionato” nelle 
sue pretese (primato dell’oggetto). Inoltre, la dialettica negativa non trascura o 
abbandona a sé stessa il “non-identico” e cioè il particolare, il singolare, l’aconcet-
tuale. Anzi, essa si oppone, tende a disgregare i concetti di cui il soggetto si sente 
contornato, senza correre il rischio di creare nuove assolutizzazioni (arbitrarie). 
La libertà allora non può non contemplare anche la non-identità, oltre all’identi-
tà, l’ “inoggettivabilità del soggetto”, la sua capacità di aprirsi all’altro, oltre ogni 
autoreferenzialità. Adorno non si ferma però a questo. Non si consegna all’uto-
pia, ma coltiva la speranza nella “redenzione”. Attraverso passaggi filosofici serrati 
Adorno sostiene che la metafisica può aiutare la sociologia ad approfondire le op-
poste esigenze che sono prodotte “dall’ambivalenza del rapporto tra l’esperienza 
vissuta dell’agire … e l’ordine simbolico-normativo indispensabile per garantire 
condizioni di stabilità e di prevedibilità nella dinamica delle relazioni sociali”112. 
Crespi va ancora oltre e recupera per sé da Adorno anche “la dimensione mime-
tica ed espressiva dell’esperienza artistica (quale) forma di conoscenza più libera 
e meno subordinata alla logica dell’identità”113. Coerentemente, Crespi trae da 

107.   Dal 1903 al 1969. 
108.   Ivi, p. 321.
109.   Einaudi, Torino 2004. 
110.   Ivi, p. 324. 
111.   Ivi, p. 326. 
112.   Ivi, p. 328/329. 
113.   Ivi, p. 329. 



52 | Costantino Cipolla

ciò e per la sua sociologia alcune indicazioni di fondo che riassumo piuttosto sec-
camente. L’esistere è inconciliabilità, contraddizione fra determinato e indeter-
minato senza soluzioni definitive rispetto ad essa. Non ci sarà mai dunque “una 
società perfetta” e quindi un processo gestionale è nelle cose sotto le vesti di “un 
pragmatismo esistenziale immune da ogni illusione dogmatica”114. La nostra con-
dizione è comunque invalicabile e comporta la base per una solidarietà connessa 
al carattere “inoggettivabile”115 di ogni individuo, alla sua diversità irriducibile a 
un semplice e solo schema. La solidarietà è allora frutto del “desiderio impossibile 
di un assoluto compimento, della mancanza e della sofferenza che comporta la 
nostra finitezza”116. Questa si costituisce nell’intersoggettività, nella comunica-
zione con l’altro durante (a dopo) il processo di socializzazione che porta al rico-
noscimento reciproco dei soggetti. E ciò, per Adorno, vale sia per l’identità che 
per la non-identità dell’individuo nella sua “inoggettivabilità” (ripeto) oltre ogni 
appartenenza etnica e verso una maggiore uguaglianza sociale. Crespi è questo 
e più di questo sulla scia, con sconfinamenti, di Adorno per una propensione 
metodologica al negativo, al raro, all’inedito, al minore che non lo abbandonerà 
mai, neppure nel confronto-scontro con Habermas. 

Non intendo e non posso in questa sede fornire un ritratto esauriente della figu-
ra di J. Habermas, certamente un grande filosofo-sociologo, uno dei più rilevanti 
della sua generazione, figlio della fin troppo famosa Scuola di Francoforte, ma ben 
presto e soprattutto oggi figlio di sé stesso. Crespi lo affronta da ben presto in chiave 
manualistica117 e lo qualifica: a) per il suo tentativo di avanzare una teoria globale 
dei fenomeni sociali che vada oltre il riduttivismo di positivismo, behaviorismo e 
funzionalismo e tenga conto delle componenti sia soggettive che strutturali delle 
dinamiche societarie; b) per una teoria che vuole essere dialettica e critica; c) per 
una interpretazione che tenga conto sia della razionalizzazione weberiana, che della 
lettura distruttiva di Marx; d) per una critica della ragione (strumentale) mediante 
la stessa ragione (sostanziale); e) per una teoria che favorisca l’emancipazione sin-
gola e collettiva tramite una critica radicale delle forme strutturali ed ideologiche le 

114.   Ivi. 
115.   Ivi, p. 130.
116.   Ivi, p. 331.
117.   F. Crespi, Le vie della sociologia, op. cit., pp. 285 ss.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 53 

quali producono alienazione e frammentazione del mondo della vita118. Secondo 
Crespi, Habermas è sempre stato coerente con sé stesso, dialogico verso tutte le altre 
proposte teoriche, pur con qualche concessione “eclettica”119, almeno a suo avviso e 
come consapevole adeguamento di natura critica. La meta del suo complesso argo-
mentare confluisce nel concetto di “agire orientato alla comprensione”120, che non 
va confuso con quello orientato al successo (strumentale e tecnico) e con quello 
strategico a valenza più compiutamente sociale. L’agire comprendente si fonda sul 
“consenso collettivo”121, a cui mira, e presuppone la razionalità comunicativa quale 
“situazione linguistica ideale” con un consenso costituito in maniera argomentati-
va, con l’apporto di tutti, in condizioni di uguaglianza, senza costrizioni di alcun 
tipo e con pretese di universalità (razionali). A questo punto, Crespi avvia la sua 
analitica posizione critica (cripto-distruttiva?) verso la teoria habermasiana in quasi 
tutti i suoi aspetti che ora vado a riassumere per singole componenti. Innanzitutto 
e può valere come in tutto, l’approccio habermasiano “non appare sufficiente a 
fondare una sociologia che non sia idealistica”122, il che è già una condanna che non 
ammette appelli. V’è poi il mondo della vita, contrapposto al sistema funzionale, 
che Habermas legge quale ancora di salvezza possibile, per quanto in un processo 
evolutivo esso risulta essere vittima di “una colonizzazione interna” da parte del 
sistema123, con tutte le conseguenze negative del caso. Per Crespi, Habermas ci pre-
senta “un tour de forse che non ha l’eguale nella sociologia contemporanea124 quale 
tentativo di integrare in uno schema generale unitario i risultati dell’approfondi-
mento critico dei più diversi approcci teorici e le esigenze di una nuova fondazione 
delle istanze emancipative”125. Mi risulta quasi spontaneo e immediato osservare 
come Crespi applichi le sue metodologie a se stesso, trattando Habermas in manie-
ra ambivalente, con componenti criptiche126, a volte molto e volutamente indeter-

118.   Ivi, p. 286. 
119.   Ivi, e p. 292. 
120.   Ivi, p. 294. 
121.   Ivi. 
122.   Ivi, p. 295.
123.   Ivi, p. 298. 
124.   Il più grande, oggi? 
125.   Ivi, p. 299. 
126.   Strumento di difesa?



54 | Costantino Cipolla

minate e comunque con molte sospensioni e strade tenute aperte127. Ad esempio, 
egli reputa il sociologo tedesco uno degli ultimi esponenti della “grande” tradizione 
teorica della sociologia dei secoli scorsi. Il suo tendere al “tutto” integrare non può 
che svelare la debolezza di alcune parti dello stesso “tutto”128. Ma subito dopo129, 
egli rileva e postula senza mezzi termini “un’obiezione di fondo” relativa all’ “uso 
del presupposto universale della comprensione, implicito nel linguaggio, … e fon-
damento di verità e giustizia”. Optare per la “razionalità comunicativa” quale “fon-
damento assoluto” non può che comportare “l’arbitrarietà di una scelta di valore”, 
almeno per Crespi. Inoltre, la situazione ideale della comunicazione appare di quasi 
impossibile realizzazione empirica e ignora il carattere di per sé riduttivo delle varie 
forme di mediazione, assolutizzandosi nonostante tutto. E, tornando oso dire a sé 
stesso, Crespi scrive con nettezza che “questo pericolo è contenuto nell’errore di 
voler cercare in positivo un criterio di riferimento, mentre l’unico riferimento possi-
bile è, in questo caso, quello negativo del limite della determinatezza”130. Il consenso 
habermasiano non va oltre il “compromesso pratico” e propende per una errata iden-
tità fra comunicazione e linguaggio. Ogni comunicazione discorsiva “non distorta” 
(finzione) non può che basarsi solo sul criterio “negativo del riconoscimento del 
limite di ogni comunicazione discorsiva in quanto fondamento della critica a ogni 
tipo di assolutizzazione”131. Altrimenti, torniamo con Habermas nella riproposizio-
ne in forme e parole nuove di “un principio metafisico del giusto e del vero”. Infine, 
Crespi assale fortemente anche la concezione habermasiana del mondo della vita, 
a suo avviso analizzata in maniera “semplicistica” e coperta dal rischio della idea-
lizzazione, senza riscontri empirici, ma solo valoriali132. Tirando le fila, per Crespi, 
quello che è un “giusto e nobile” intento per conservare nella sociologia un’istanza 
“critica ed emancipativa” (progettuale) aspira a e cerca un’integrazione impossibile 
(troppo eclettica?) “tra esperienze le cui origini filosofiche appaiono tra loro con-
trastanti”133. Più avanti nel tempo, la critica al pensiero habermasiano seguirà la via 

127.   Come nel suo stile basico, a volte criticato come “vago”. 
128.   La totalità per Crespi? Un’abiura.
129.   Ivi. 
130.   Ivi, p. 300.
131.   Ivi, p. 302. 
132.   Ivi, p. 303.
133.   Ivi, p. 304. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 55 

di un suo troppo accondiscendente “ottimismo evolutivo”134 e di una sua eccessiva 
fiducia insita nelle potenzialità presenti nella data situazione storica fino al punto 
di avvicinarsi ad una sorta di utopismo marxiano piuttosto che al criticismo di 
tradizione weberiana o adorniana135. La sua immagine della società diviene “ar-
monica e trasparente” e, abbandonato, contro Adorno, il paradigma interpretativo 
della coscienza, Habermas, per Crespi, sposa quello della filosofia del linguaggio. E 
questo implica, detto quasi in modo spietato metodologicamente, e conduce a “sta-
bilire un’identità tra l’agire e il senso, tra l’agire e il linguaggio, compromettendo 
gravemente la possibilità di comprendere le contraddizioni proprie dell’esperienza 
pratica e della dinamica sociale”136. Andando ancora oltre e con un certo qual ac-
canimento “sospetto”137, Crespi riconduce la teoresi habermasiana a “una sorta di 
strutturalismo delle forme comunicative”138; a un “incontro trasparente tra soggetti 
consapevoli”, senza “fraintendimenti”; a una scelta senza alcun valore ontologico; 
a negare ogni differenza fra agire e comunicare (un paradigma della coscienza); alla 
scelta ideologica della disgiunzione fra mondo della vita e sistema sociale; a “un’al-
tra variante della teoria sistemica”, col che la liquidazione della teoria habermasiana 
mi sembra abbia compiuto e concluso il suo cammino139, certo non raggiungendo 
il luogo da essa perseguito.

Se torniamo ad Adorno, più sopra piuttosto uscito di scena, ci rendiamo con-
to velocemente delle differenza radicali fra i due sociologi francofortesi, a parte 
questioni generazionali Adorno, infatti, ignora, reputa irrilevanti e comunque non 
affronta interi campi della teoresi habermasiana140. Nel suo pensiero, vi è una criti-
ca radicale al capitalismo; non appare il linguaggio; è data un’impostazione critica 
dell’esporre, con negatività esistenziali e proceduralità ricostruttive. Inoltre, Adorno 

134.   F. Crespi, Strutture della comunicazione e azione sociale nell’ultimo Habermas in 
Stato e Mercato, XX, 1987, p. 283.

135.   Ivi, p. 284.
136.   Ivi, pp. 285, 286, 287. 
137.   Seguendo una metodologia di rispecchiamento? 
138.   Ivi, pp. 287 ss. 
139.   Questa tesi è sostenuta anche da L. Corchia, attento e circostanziato studioso dei 

testi habermasiani. 
140.   S. Müller – Doohm, Theodor W. Adorno. Biografia di un intellettuale, Carocci, 

Roma 2003. 



56 | Costantino Cipolla

non presenta una teoria della democrazia, ci fa vedere un mondo capovolto su sé 
stesso in cui egli inserisce molte pretese ideali, quasi quale anticipo di una società 
sognata. I suoi discorsi sono sia teorici (verità) che pratici (norme) e si rivolgono a 
tutti su tutto. Senza scordarci di quanto già scritto nelle pagine pregresse più inter-
ne alle nostre tesi argomentative, possiamo cominciare con l’osservare che, secondo 
Crespi, tornare ad Adorno “ci porta al di là di Jürgen Habermas”141, il che è già 
tutto dire. Ma in fondo Habermas “con la sua denuncia del «pathos della negati-
vità» da lui attribuito ad Adorno,… Sembra aver creato una distanza incolmabile 
tra loro”142. E in effetti, così facendo, per Crespi Habermas si è affidato al primato 
del cognitivo e del linguaggio e si è andato a porre “in una linea di continuità con 
Durkheim e Parsons”143, con una mia certa qual sorpresa epistemologica. In ogni 
caso, egli rimanda la socialità non alla necessità originaria del due (accoppiamen-
to sessuale)144 o a un orientamento intrinseco dell’essere umano, ma “unicamente 
come il prodotto della comunicazione verbale e gestuale”145, quasi quale imposizio-
ne esterna al soggetto e impressa sulle e nelle coscienze individuali.

Non ho rinvenuto particolari riflessioni sul tema, sul confronto appena trattato 
fra Crespi ed Habermas, con sullo sfondo la maestosa figura di Adorno. Vi è però 
un’eccezione in questo vuoto rappresentata da due saggi di W. Privitera146 che da 
posizioni più vicine ad Habermas di quelle “feroci” di Crespi entra nel merito del 
confronto teorico fra i nostri due studiosi in questione. Si noti che i saggi sono stati 
stesi a una ventina di anni di distanza l’uno dall’altro ed il primo presenta anche 
una breve replica di Crespi. Privitera dichiara di avere alle spalle il mondo culturale 
tedesco e inizia la sua riflessione evidenziando le “importanti differenze”147 tra i due 
nostri Autori, accresciutesi nel tempo, pur “in un contesto caratterizzato da una 

141.   F. Crespi, Tornare ad Adorno al di là di Habermas. Teoria critica e agire sociale in 
Quaderni di Teoria Sociale, 1/2 , (2020), p. 201. 

142.   Ivi. 
143.   Ivi, p. 202. 
144.   Come si evince chiaramente da C. Cipolla, Per una teoria sociologica della sessualità 

umana, FrancoAngeli, Milano 2025. 
145.   F. Crespi, op. cit., p. 203. Vedi anche F. Crespi, Social Action and the Ambivalence 

of Communication: A Critique of Habermas’s Theory in European Journal of Communication, 2, 
1987, pp. 415/425. 

146.   W. Privitera, Esperienza e comunicazione, op. cit. 
147.   Ivi, p. 71.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 57 

sorta di legame dato da uno sfondo comune” di varia natura fino ad una “interes-
sante complementarità”, opzione audace ma non inverosimile. Privitera struttura 
il suo confronto a partire da una specifica “astinenza” che dovrebbe per Habermas 
qualificare le teorie sociologiche o, meglio, filosofiche del nostro tempo. Crespi 
evita questo tipo di “autolimitazione” ripercorrendo il senso del limite, il quale 
comporta un’attenzione precipua alle domande di fondo della situazione umana148. 
Saltando le riflessioni sull’utopia, in versione attenuata e convergente fra i nostri 
studiosi, passiamo al concetto di agire, centrale sia in Habermas che in Crespi. 
Per quest’ultimo, il sociologo tedesco “è considerato un continuatore di quell’asse 
Durkheim-Parsons (ripeto) fondato sulla priorità della problematica dell’ordine so-
ciale”149 che svaluta in modo improprio la ben più complessa manifestazione dell’a-
gire sociale (vero, ma Habermas è solo ordine?). Semplificando, si possono mettere 
a confronto alcuni “motivi di fondo” delle due teorie tra i quali estrapolo il fatto 
che Crespi parte sempre dall’individuo, mentre Habermas privilegia le strutture, la 
logica, i quadri categoriali per una distanza a mio avviso incolmabile. La questione 
non si appiana affatto se passiamo al tema della solidarietà che per Habermas si ma-
nifesta e si esprime nella forma del diritto150, mentre in Crespi, all’inverso, in quella 
esistenziale (al negativo), con tutte le profonde difformità del caso (sto più con 
Crespi che con Habermas), senza complementarietà evidenti. Anche i paradigmi 
che reggono le argomentazioni espositive di Habermas (quello linguistico-comuni-
cativo) e quelle di Crespi (paradigma (?) della sussunzione)151 non mi pare che con-
ducano ad alcuna vera simmetria o integrabilità. La selezione dei temi salta passaggi 
ineludibili del pensiero dei due Studiosi, il quale, però, non mostra convergenze di 
particolare commistione teorica. Alla fine, già da questo si comprende, Crespi è ed 
ha voluto essere “altro” da Habermas, salvo qualche rispecchiamento.

Vent’anni dopo Privitera si riporta al suo “approccio di matrice habermasiana” 
e considera che Crespi abbia “sempre lavorato a una organica teoria della società 
con intenti critici”152, allontanandosi scetticamente nel tempo da Habermas. Le 
fasi di questo allontanamento sono diverse, anche se qui noi ci limiteremo alle 

148.   Ivi, p. 73.
149.   Ivi, p. 76.
150.   Ivi, p. 81.
151.   Ivi, p. 84.
152.   W. Privitera, Senso e linguaggio, in A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 128. 



58 | Costantino Cipolla

sue conclusioni. L’intenzionalità, ad esempio, è per Crespi esperienza vissuta, 
mentre per Habermas risulta essere un presupposto linguistico153, quindi essi pre-
sentano genesi molto difformi tra di loro. Ciò vale anche per il senso “non ogget-
tivabile” che, però, per Crespi è “senso originario” mentre per Habermas è “pro-
cessualità performativa dell’agire sociale”. In questo caso, Privitera fa notare che 
entrambe le posizioni dette si rifanno alla dialettica negativa di Adorno, soprat-
tutto per rimando teorico. Crispi la leggerebbe in chiave heideggeriana154, mentre 
Habermas la approssimerebbe alla negatività interna alla comunicazione lingui-
stica. Entrambi gli Autori convengono, comunque, nell’occuparsi di aspetti del 
vissuto sottratti “al riduzionismo oggettivante delle scienze positive”155 (allo stesso 
modo?). Ma per Crespi il linguaggio è “semantica” (significati e senso), mentre 
per Habermas è “pragmatica” (dire è fare) per distanze che mi paiono costitutive e 
irrimediabili. Privitera fino alla fine del suo articolo si impegna a reperire affinità 
fra i due nostri studiosi con esiti, però, che mi appaiono piuttosto faticosi e più 
suggeriti che praticati, senza poi considerare che nel saggio non sono stati affron-
tati adeguatamente, per ovvie ragioni, temi cruciali dell’epistemologia crespiana 
(ambivalenza, assolutizzazione, ecc.). Voglio riprendere la chiusura dell’articolo 
in oggetto per riprendere una caratteristica del nostro Autore, non di ascendenza 
tedesca, che nel suo lavoro ha sempre agito “con quella curiosità e passione per la 
discussione che sono state un tratto fondamentale della sua vita”156. Questo, per 
me, era Crespi al di là di Adorno e Habermas.

7. Dal riconoscimento quale intermediazione sociale all’empatia come costruzione 
intersoggettiva e ambivalente della stessa realtà sociale 

Il concetto di riconoscimento, inteso in senso lato, non trova particolare, appli-
cazione in ambito sociologico, se non in contesti particolari ed in maniera implicita 

153.   Ivi, p. 131. 
154.   Sempre riferendosi al “primo” Heidegger. Corretto? Dubito molto in merito. 

Comunque, rimando al mio volume su Heidegger, citato, di oltre 800 pp. 
155.   Ivi, p. 132. 
156.   Ivi, p. 135. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 59 

ed indiretta157. In Crespi, esso appare nella piena maturità del suo pensiero e, come 
sempre, in maniera peculiare158. Alle sue spalle o al suo fianco possiamo rinvenire, 
mi pare di poter sostenere, studiosi, uno italiano e cioè A. Pizzorno (1924-2019) ed 
uno tedesco, cioè il filosofo sociale, A. Honneth, oggi settantaseienne, e più analiz-
zato e fruito da Crespi. Pizzorno è stato sicuramente uno dei più rilevanti sociologi 
italiani del nostro ultimo dopo guerra e si occupò soprattutto di temi di sociologia 
economica e politologica. Fu uno scienziato sociale “errabondo”159ed, a mio parere, 
sostanzialmente un eclettico, per quanto a modo suo, essendo spesso anche un 
“incompiuto”. Rifiutò sempre l’approccio individualista in ambito sociale e si negò 
i “motivi” dell’agire sociale, privilegiando rispetto ad essi gli esiti dello stesso agire, 
abbandonando al suo destino il concetto, ad esempio, di autocoscienza e, nel con-
tempo, quello inerente alla sociologia della conoscenza. Si sottrasse al weberiano 
agire razionale rispetto allo scopo e privilegiò il positivismo paretiano delle azioni 
non logiche. Ma contro Weber sparò bordate di ogni tipo con “evidenti forzatu-
re”160, ma direi di più con una potente avversione a tutto campo, forse derivata dal 
presunto individualismo weberiano, al tempo tale e comunque proprio del “Marx 
della borghesia”161. A livello metodologico lesse la prassi umana quale “maschera”, 
la quale “cela” e “rappresenta”, e va svelata con lente e scalpello, pur conservando 
lungo questo percorso molte ambiguità162. Pizzorno, uomo di sinistra, ma sempre 
critico, si occupò a fondo delle lotte politico-sociali del suo tempo (sindacali, di 
classe, più genericamente partecipative…) e in questo contesto sviluppò la sua te-

157.   Cfr. L. Sciolla, Lo sguardo degli altri: forme di riconoscimento e di misconoscimento in 
A. Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 89 ss., preceduto da L. Sciolla, Riconoscimento e teo-
ria dell’identità in D. della Porta, M. Greco, A. Szakolczai (a cura di), Identità, riconoscimento, 
scambio. Saggi in onore di Alessandro Pizzorno, Laterza, Roma-Bari, 2000, pp. 5/29. 

158.   F. Crespi, Identità e riconoscimento nella sociologia contemporanea, Laterza, Roma-
Bari 2004. 

159.   Così G. P. Cella, Prefazione a A. Pizzorno, La maschera dei classici, Laterza, Roma-
Bari 2023, anche dopo. O “eclettico”? 

160.   Ivi, ma forse anche poca conoscenza: mai trovato un suo scavo dentro il pensiero 
weberiano. Cfr. in tal senso, A. Pizzorno, Il velo della diversità. Studi su razionalità e riconosci-
mento, Feltrinelli, Milano 2007. 

161.   Rimando al mio Versus Max Weber, citato. Pizzorno tende a riportare Weber alla 
storiografia.

162.   Posizione sostenuta da A. Dal Lago, con del vero dentro. 



60 | Costantino Cipolla

oria, se tale può essere definita, del riconoscimento, del tutto coerente con il suo 
pensiero generale. Su questa linea si muove a mio avviso un’altra sociologa163, la 
quale la prende dal versante dell’identità in rapporto ovviamente al riconoscimento 
e soprattutto alle “lotte per il riconoscimento” sulla scia di Pizzorno che lo legge 
quale assegnazione reciproca di identità fra soggetti che si relazionano fra loro per 
costituire “socialità” e che comunque si muovono in molteplici cerchie potenziali. 
Ovviamente, queste diverse cerchie incidono sul potenziale emancipativo del rico-
noscimento (molto e giustamente criticato) e conduce correttamente la nostra so-
ciologa a frazionare e variegare il concetto in questione. Qui non posso ovviamente 
andare oltre e mi limito ad annotare che esso può essere inteso al negativo (mis-
ric.), ma anche asimmetrico, reciproco e caratterizzato da apertura all’altro oltre 
che da “autocoscienza”164. Saltando e per concludere, la nostra sociologa, seguendo 
Crespi, osserva come egli reputi l’essere umano dotato di un “valore intrinseco” e 
quindi “inalienabile” e ciò renda più consono usare in senso di solidarietà universa-
listica il termine di rispetto165 piuttosto che quello di riconoscimento166, in quanto 
per questa via si valorizza l’essere umano “intrinsecamente ed incondizionatamen-
te”. Crespi non può che inserire la sua visione del concetto di riconoscimento nel 
contesto della sua teoresi generale, da noi per altro più volte accennata, dove la crisi 
delle ideologie storiche e capaci di tutto contenere è nelle cose167. La mediazione 
simbolica, la sua natura ci fa vedere come le nuove forme di esperienza legata al vis-
suto corrente sono in continua oscillazione fra istanze in forma di determinazione 
istituzionale e il proporsi in maniera emergente di nuovi processi di configurazione 
piuttosto indeterminata168, comunque inseriti in rapporti di potere da noi già visti. 
Dentro questo “pragmatismo esistenziale”, notoriamente precario e mai assolutiz-
zabile, oltre che privo di soluzioni definitive (vulnerabilità umana). Crespi inserisce 
la meta (attraverso un consenso collettivo) di quale possa essere per noi la “vita 
buona”, basandosi sempre, in chiave situata e contingente, su alcuni presupposti o 

163.   L. Sciolla, più sopra citata. La base lontana sul piano teorico resta Hegel. 
164.   L. Sciolla, Lo sguardo degli altri: forme di riconoscimento e di misconoscimento in A. 

Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 91 ss. 
165.   Con miei dubbi. 
166.   Ivi, p. 101. 
167.   F. Crespi, Mediazione simbolica e società, FrancoAngeli, Milano 1982. 
168.   Ivi, p. 9 ss. ed anche p. 153. Si tratta di un’esplosione?



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 61 

caratteristiche169 di ascendenza sociologica. Intanto, bisogna sempre vigilare contro 
il possibile ripresentarsi di “indebite” forme di assolutizzazione (identità, individui, 
ideologie politiche, religione, ecc.). Poi, va tenuta bene in conto la forza fondazio-
nale dell’intersoggettività. Ancora, non può essere ignorata l’esigenza di un’equa 
giustizia di natura egualitaria. Infine o all’inizio, va tenuta presente la “dimensione 
primaria della dinamica del condizionamento reciproco”, il quale si anticiperebbe, 
per Crespi, “ad ogni forma di conoscenza ed è alla base di ogni motivazione dell’a-
gire umano”170, con mie forti perplessità sul primo punto. Vedere, solo il vedere è 
già conoscere. A suo avviso, il riconoscimento reciproco si avvale di un incontro 
relazionale fra autocoscienze che colgono, oscillando (come detto), sia l’identità 
che la non identità dell’altro. Teorizzando lungo questo percorso diverse forme di 
riconoscimento, Crespi incrocia il pensiero di Honneth171 e ne riprende, tra altro, la 
logica del “riconoscimento interpersonale”, che non va confuso con quello sociale, 
il quale a sua volta si articola172 in riconoscimento giuridico (oppure del rispetto 
sociale) o quello della stima che si pone alla base della solidarietà. Il riconoscimento 
appare allora inevitabilmente condizionato sia per quanto attiene alla formazione 
discorsiva propria della volontà generale, sia per quanto concerne una comune ap-
partenenza a una situazione esistenziale che ognuno, “dotato di coscienza”, vive nei 
limiti della propria “fatale inoggettivabilità”173. Crespi si occupa anche del nesso fra 
riconoscimento e reificazione174 che egli trasferisce, da Honneth, e interpreta quale 
“contributo fondamentale per la comprensione di cosa può significare, sul piano 
pragmatico, il richiamo degli elementi costitutivi della condizione esistenziale”175. 
La teoria di Crespi resta alla fine sempre la sua, aperta alle differenze individuali 
quale “dato originario”, ancorata nella relazione intersoggettiva176. Dunque, siamo 
in presenza di un’esigenza umana “insopprimibile”, ma pur sempre intermedia, 

169.   F. Crespi, Contro l’al di là. Per una nuova cultura laica, il Mulino, Bologna 2008, 
p. 92 e ss.

170.   Ivi. 
171.   Cfr. A. Honneth, Lotta per il riconoscimento, Il Saggiatore, Milano 2002. 
172.   F. Crespi, op. cit., p. 96. 
173.   Un luogo classico, non eludibile, di Crespi. 
174.   A. Honneth, Reificazione, Meltemi, Roma 2007. 
175.   F. Crespi, op. cit., p. 103. 
176.   Ivi, p. 98 e poi 104. 



62 | Costantino Cipolla

a “uguale distanza” lungo molteplici prospettive177. Senza rimandi nazionali alle 
spalle, fruendo di Honneth ma per i suoi fini, Crespi, a partire dai libertini, aspira 
al “vivere bene”, assumendo “responsabilmente le dimensioni costitutive dell’inter-
soggettività (auto-coscienza) e del riconoscimento”178, nei suoi molteplici aspetti, 
anche mis-conoscitivi.

Crespi, però, è andato più avanti di quanto abbiamo appena evidenziato ed ha 
trasceso il concetto di riconoscimento, anche il suo, integrandolo alla fine con quello 
di empatia, pur non così presente nelle certo non brevi sue riflessioni di natura te-
orica. Come scrive, in solitaria, M. Cerulo179, la categoria in questione è per Crespi 
“un’emozione codificata”, mentre essa può essere anche considerata una strada verso 
la costituzione di varie emozioni sociali (intersoggettività)”. Essa, inoltre, sarebbe 
portatrice nel suo “mettersi nei panni dell’altro” di qualche forma di riconoscimento 
della persona empatizzata180. L’andamento relazionale sarebbe riconducibile al tritti-
co “empatia-riconoscimento-simpatia” condizionato dal contesto culturale di riferi-
mento per cui, in Crespi, sarebbe più corretto parlare di empatie al plurale. Queste 
sono poi “ambivalenti”, costruiscono ponti, percepiscono i vissuti valoriali dell’altro 
per un investimento congruo di “elevati livelli cognitivi del soggetto empatizzan-
te”181. L’empatia possiede una sua autonomia concettuale e, oltre che essere ambi-
gua, presenta “aspetti chiaroscurali” o vicini al riconoscimento negativo di Crespi. In 
ogni caso, essa richiede equilibrio e non impone reciprocità (alla Crespi), limitandosi 
ad essere uno “strumento” onde mettere in contatto gli individui. L’empatia, come 
incontri fra due persone, rappresenta “prove di costruzioni intersoggettive della real-
tà”182, dove possono essere dati anche “elementi inoggettivabili” e dove il riconosci-
mento può non esistere, essendo preriflessivo. Per concludere, in modo forse sospen-

177.   Ivi, pp. 98/99. 
178.   La coscienza si colloca sempre oltre ogni rispetto. 
179.   Legame sociale e singolarità del soggetto: il caso dell’empatia in A. Santambrogio (a 

cura di), op. cit., pp. 137 ss. 
180.   Ivi, p. 138.
181.   Ivi, p. 144. Il saggio, sicuramente originale e ben documentato, ignora completa-

mente la letteratura italiana (sociologica) in merito, corposa ed utile, a partire da A. Ardigò, 
quarantanni addietro. Non ho capito perché: scelta consapevole, irrilevanza, non conoscenza, 
auto-colonizzazione…

182.   M. Cerulo, op. cit., p. 148, anche dopo. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 63 

sivo, empatia e riconoscimento (al plurale183) rappresentano due componenti di una 
sociologia fenomenologica che contempla sia il legame sociale, sia l’insopprimibile 
singolarità del soggetto onde imparare a vivere l’esistenza. Fu questo Crespi? Qualche 
azzardo oltre il suo pensiero? Non so essere così convinto e convincente, mentre non 
ho dubbi sul fatto che egli non è stato figlio in merito né di Pizzorno (e più o meno 
di suoi allievi), né di Honneth, ma soprattutto della sua intelligenza sensibile.

8. Verso quale cultura laica?

Sul fatto che Crespi possa essere ricondotto al grande e variegato filone della 
cultura laica credo ci possano essere pochi dubbi, per quanto la questione non 
mi sembra che sia stata particolarmente dibattuta nel nostro ambito sociologi-
co. In questo paragrafo, cercheremo di portare acqua a questo mulino ben sa-
pendo che essa proverrà da molti affluenti diversi, anche con sorgenti piuttosto 
lontane fra di loro. In Italia, la laicità è stata quasi sempre definita per differenze 
rispetto alle istituzioni religiose cattoliche. In realtà, essa è definibile rispetto 
ad altre dimensioni e comunque non va confusa con l’ateismo, che già di per sé 
esclude, per opposizione, altri orientamenti. La laicità è una condizione men-
tale che si basa sull’autonomia e sull’indipendenza dalle opzioni valoriali che 
possono essere poste quale fondamento orientativo e contenutistico della pro-
pria vita. La laicità comporta prassi non ideologiche e non istituzionalmente 
religiose in uno Stato imparziale, che protegge la diversità. Essa non può essere 
confessionale e non va confusa con lo scetticismo che dubita di tutto e con la 
tolleranza che permette la convivenza e la libertà, ma non può esaurire il pro-
prio credo valoriale in sé stessa.

Ovviamente, la laicità si espande nella e con la modernità, quando lo spirito 
di quest’ultima ingloba “l’idea di una scissione fondante fra l’uomo e la totalità”184, 
come sostiene uno studioso, sociologo a “Franco” molto vicino. Questi giunge a 
sostenere che Crespi e la sua opera possono essere considerati “un compendio della 

183.   Ivi, p. 149; ciò contro opzioni uniformanti. 
184.   D. Martuccelli, Sulla modernità in A. Santambrogio (a cura di), op. cit., p. 11.



64 | Costantino Cipolla

modernità”185. Egli, in parallelo, può essere appellato come “modernista” e come 
“uno dei primi teorici del pensiero debole”. Ora, come anche già scritto, non posso 
accedere a questa lettura. La questione è complessa186 e comunque, a mio avviso, 
riducibile a una sorta di pluralizzazione delle credenze della vita umana, forse più 
propria della protomodernità (termine che quasi aborro) che della stessa moderni-
tà. Questa è stata divenire incessante187, ecletticità188, estetica, incertezza (certezza), 
globalizzazione, secolarizzazione, progresso, razionalizzazione di vario tipo e natura 
e comunque è ancora tra noi nelle piattaforme digitali. Inoltre, la modernità nel 
suo fulgore è stata soprattutto positivismo scientista. Crespi è stato tutto e solo que-
sto? Non me la sento di battere questa unica strada. Crespi è stato di meno (molte 
espulsioni) e di più di questo. Egli non rinunciò mai a riflettere sulla trascendenza 
e sui limiti ed i misteri ad essa connessi189. Soprattutto però, non potendo io qui 
andare oltre, egli fu anche e soprattutto laico verso sé stesso e, dunque, anche verso 
tutte le forme di modernità e sue tappe successive. In fondo, anche il suo approc-
cio alla web society segue la medesima logica metodologica; per delle “scommesse” 
ognora in atto e mutevoli190 e rivolta senza tentennamenti anche all’approfondi-
mento del fenomeno religioso191 in una prospettiva fermamente laica.

Crespi non fu un sociologo alla moda o che accompagnò mode. Egli non 
seguì una “terza via”, propria del dibattito internazionale del suo periodo sto-
rico192 e sostenne secondo una chiave interpretativa pre-veggente e “visionaria”, 

185.   Ivi, p. 22, anche dopo. Martuccelli definisce Crespi un “intellettuale eponimo della 
modernità” (ivi), che io potrei leggere quale un riduttivismo critico. 

186.   D. Porta (a cura di), La sociologia fra moderno e post-moderno, Morlacchi, Perugia 
2017. 

187.   Z. Bauman, Modernità liquida, Laterza, Roma-Bari 1999. La società digitale pre-
senta anche durezze incancellabili.

188.   C. Cipolla, Perché non possiamo non essere eclettici, FrancoAngeli, Milano 2013. 
Questo il destino del sapere nella web society.

189.   F. Crespi, Pourquoi la religion?, Mimésis, Milano-Udine 2019. Cfr. anche C. 
Cipolla, Dalla relazione alla connessione nella web society, FrancoAngeli, Milano 2015. 

190.   A. Seligman, La scommessa della modernità, Meltemi, Roma 2002. 
191.   R. Segatori, Franco Crespi o i prolegomeni della sociologia in A. Santambrogio (a cura 

di), op. cit., pp. 80 ss. 
192.   Vedi L. Leonardi, Dahrendorf, Habermas, Giddens e il dibattito sulla “Terza via” in 

Quaderni di Teoria Sociale, 1/2, 2020, pp. 569 ss. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 65 

che la crisi che stava investendo ai suoi tempi la sociologia era “del tutto diversa”, 
rispetto alle precedenti, “in quanto viene dall’esterno: l’ideologia tecnocratica 
del capitalismo neo-liberista ha cercato di ridurre la conoscenza sociologica uni-
camente alla semplice registrazione empirica di dati quantitativi, negando l’im-
portanza delle teorie e delle analisi qualitative”193. Egli è sempre proteso verso 
nuovi orizzonti e coglie nel web una “vera svolta epocale”194, sia perché “l’intero 
sapere dell’umanità tende a essere messo a disposizione diretta degli utenti”, sia 
perché si transita dall’ascolto passivo degli utenti stessi ad una “loro universale 
loquacità” con un pluralismo (laico, per quanto possa essere estremista) che si 
trova nelle cose. E questo per Crespi, fino alla fine della sua vita, resta un terreno 
per la sociologia di critica, di sfide, di curiosità sempre proiettata verso il nuovo e 
l’ignoto195, coerentemente del resto con la sua concezione della verità.

Mi ero completamente dimenticato di aver organizzato nel lontano 2000 un 
convegno-seminario sulla concezione della verità in ambito sociologico196. Gli ami-
ci che mi hanno sostenuto in questa impresa, per alcuni aspetti quasi impossibile, 
me lo hanno segnalato ed ora sono qui a riprendere, non la mia teoria concorsuale 
della verità espressa in quella sede197, quanto quella di Crespi ricavata da quel semi-
nario198 e unico luogo, per quanto sono riuscito a reperire, in cui egli si sia espresso 
su questo argomento così decisivo. Naturalmente anche in questo caso, in accordo 
con la sua solita coerenza metodologica, Crespi non può che portare ulteriore acqua 
fresca e limpida al suo mulino della laicità, sempre in movimento e dai più inattesi 
affluenti. Crespi la prende come suo costume da lontano e dalle vette filosofiche. 
In questo campo tradizionale, la verità presenta due espressioni. Una prima, nota 

193.   F. Crespi, Crisi della sociologia e sociologia della crisi in Sociologia Italiana, 3, 2014, 
p. 155. 

194.   Ivi, pp. 159/160, anche dopo. 
195.   Ivi, p. 162. 
196.   Cfr. C. Cipolla (a cura di) Il nodo di Gordio. Verità e Sociologia, FrancoAngeli, 

Milano 2002. 
197.   Ivi, p. 7 e p. 91. A parte la mia, non così lontana da quella di Crespi, ne avevo in-

dividuate una decina. Tra coloro che non ho citato e che mi hanno sostenuto nella complessa 
stesura di questo saggio, indico Cecilia Cristofori, forse a suo modo “vittima” del suo maestro 
e R. Rauty, che ad un certo punto andò a Salerno. 

198.   F. Crespi, La verità nella riflessione sociologica in C. Cipolla (a cura di), op. cit., pp. 
37 ss. 



66 | Costantino Cipolla

come adaequatio rei et intellectus, si presenta come “qualcosa che, in via di princi-
pio, può essere colto con assoluta certezza”, in chiave cognitiva e quale possesso199. 
Una seconda concezione di ascendenza cristiana (Sant’Agostino) la intende quale 
interiore homine200, quale senso vissuto più che saputo. La verità allora è una ricerca 
costante, è l’esito “di un processo nel quale soggetto e oggetto interagiscono modi-
ficandosi entrambi” e dove entrano in gioco componenti storiche ed emotive, senza 
rinvii a ordini normativi ideali. Se entriamo nel campo sociologico, sostiene sempre 
Crespi, possiamo inserire nel filone dell’adaequatio le posizioni teoriche di Conte, 
Marx, Spencer201 e, per alcuni aspetti, pure quelle di Durkheim e Parsons, mentre 
possiamo ricondurre alla seconda tendenza (vissuto e ricerca) soprattutto le teorie 
di Weber e Simmel, oltre a quella critica di Adorno. Crespi batte soprattutto la stra-
da della dialettica negativa di quest’ultimo, a noi già nota. Questi, nell’ambivalenza 
fra agire e processi conoscitivi, abbandona “la dialettica forte della certezza e adotta 
una più debole dialettica della speranza”202. In questa maniera viene negata ogni 
forma di assolutizzazione al di sopra delle altre ed ogni reductio ad unum. La stessa 
dialettica negativa non pretende però di avere l’ultima parola. La redenzione, come 
sua meta, è un “orientamento verso l’affrancamento, l’intenzione mai dissolta del 
raggiungimento della cosa verso cui tende”203, senza relativismi di sorta, ma come 
continua ricerca della verità. Crespi, tramite Adorno e liquidando ancora una volta 
Habermas204, non approda a nessun fondazionalismo, ma, nello stesso tempo, non 
si accorda con alcun tipo di scepsi, cioè non rinuncia al pensiero, bensì rimane aper-
to a nuove positive conoscenze. Di contro, sempre a parere di Crespi, Durkheim 
e Parsons si esauriscono nel consenso e nell’ordine, “sottovalutando gli effetti del 
loro carattere riduttivo”205 e, dal lato opposto, Marcuse e Foucault, demonizzando 
ogni determinazione, non intendono le componenti “distruttrici che derivano da 
un eccesso di complessità”206 e dalla mancanza di un orientamento (o più) capace di 

199.   Ivi, p. 37. 
200.   Ivi, p. 38, anche dopo. 
201.   Ivi, p. 39, anche dopo.
202.   Ivi, p. 43. 
203.   Ivi, p. 44. 
204.   Ivi, p. 48. 
205.   Ivi, p. 45. 
206.   Ivi, p. 46. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 67 

gestire la prevedibilità sociale e di legittimare le singole identità personali. Tirando 
le fila di quanto detto e reputando la verità quale elemento costitutivo della socio-
logia207, Crespi la riporta alla rinuncia ad “ogni pretesa di assolutizzazione”, nonché 
ad una meta da perseguire con costanza, pur non essendo mai raggiungibile, evitan-
do così il relativismo e “l’indifferenzialità delle interpretazioni”. Ne consegue che, 
tenendo in vita una tensione necessaria verso l’agire pratico, tale atteggiamento per 
Crespi208 rappresenta oggi “la migliore espressione della verità come adaequatio”. 
Essa poi, nel suo rapporto col vissuto e nel suo pluralismo esplicativo, non può che 
conduci nella casa, peraltro con molte stanze, della laicità.

Prima di chiudere questo paragrafo opto di soffermarmi brevemente e di lato 
sul tema del pensiero debole, cui Crespi è stato in modo alternativo e contingente 
più o meno ricondotto. Seguiamolo nella nostra ottica e prendiamo da un suo 
scritto un orientamento in merito. Il saggio, l’unico che ho reperito dedicato al 
nostro tema209, riporta nel titolo due presenze ricorrenti del suo pensiero e cioè 
quella dell’assenza di un fondamento nel nostro sapere e quella di una proget-
tualità pratica connessa al nostro agire sociale. Come suo solito, Crespi la pren-
de a partire dalle sue vette più o meno astratte fino a giungere a noi e cioè alla 
sociologia. Saltando molto e limitandoci al nostro ambito circoscritto, Crespi, 
restando sempre sé stesso, scrive che la connotazione debole di un pensiero210 è 
rappresentata dall’assenza di assolutizzazioni (limite radicale del pensiero, incon-
ciliabilità esistenziale) e dunque di ogni trionfalismo di qualsiasi natura esso sia 
(gestione contraddizioni). Di contro, il pensiero forte è dogmatico, ontologico, 
basato su criteri oggettivi. Ancora una volta, Crespi si rivolge ad Adorno (non in-
tendo ripetermi) onde assumere una posizione intermedia211 tra le posizioni forti 
della metafisica classica (idealismo, positivismo) e quelle deboli del “nichilismo 
heideggeriano” e dell’esperienza wittgensteiniana (limiti del dicibile). Adorno, 
sempre lavorando con la ragione contro la ragione, avanza un pensiero che non 
vuole essere complice di un sistema repressivo e nello stesso tempo punta a co-

207.   Ivi, p. 49, anche dopo. 
208.   Personalmente, ho preferito intenderlo come “spendibilità”.
209.   F. Crespi, Assenza di fondamento e progetto sociale in G. Vattimo, P. A. Rovati (a cura 

di), Il pensiero debole, Feltrinelli, Milano 1983, pp. 243 ss. 
210.   Ivi, p. 247. 
211.   Ivi, p. 250. 



68 | Costantino Cipolla

stituire consenso e solidarietà sociale212, senza cadere in tentazioni assolutistiche. 
La cultura, il sistema sociale non possono mai essere totalmente assolutizzate, ma 
un po’ lo devono essere, accanto alle normali mediazioni ed ai limiti del pensiero 
(adattamento). Alla fine, mi pare di poter dire, che Crespi, ignorando Vattimo213, 
si pone in una situazione di equilibrio tra assoluto e determinato, tra forte e 
debole secondo varie mediazioni comunque attuabili. Di fatto, ignorando ogni 
fondamento possibile, Crespi ci invita ad “accettare l’insostenibilità quale condi-
zione normale dell’esistenza”214. Ci veniamo a trovare nel forte (nego) o nel debole 
(dubito). Ma allora non possiamo che vivere secondo i principi visti e propri della 
laicità pluralistica e mai esclusiva? 

Cosa intenda e dove strutturi la sua concezione della laicità mi sembra, per 
quanto attiene al nostro studioso, piuttosto evidente. Egli, però, molto avanti 
temporalmente (e non solo) lungo le sue riflessioni teoriche ha anche deciso ad 
un certo punto di stendere un libretto “contro l’al di là”, concepito in senso lato, 
che arrecava, però, come sotto-titolo, la dizione: “Per una nuova cultura laica”215. 
Crespi storicizza il suo esporre e muove dalla crisi della cultura laica che egli vede 
minacciata in molti sensi sia in direzione integralista, che terzomondista, che 
religiosa216. Per il vero, egli nel tempo della storia ama e preferisce i libertini217, i 
quali erano “immuni dai trionfalismi della ragione”, dall’idea di progresso e non 
contemplavano al di là ultraterreni, né al di là interni allo stesso processo storico. 
Essi, inoltre, erano avversi ad ogni forma di autoritarismo e dediti ai piaceri della 
vita. Saltando, l’Ottocento è per Crespi invece soprattutto il secolo delle “ideolo-
gie utopistiche totalizzanti”218, quali il positivismo, l’idealismo, il marxismo con il 
conseguente dominio della tecnologia, del capitalismo, del colonialismo, del raz-
zismo fino al nazifascismo. Egli sposta volutamente la riflessione e il conseguente 
impegno sul presente ed aspira ad “una cultura laica non più trionfalistica, ma 

212.   Ivi, p. 254. 
213.   G. Vattimo, Al di là del soggetto, Feltrinelli, Milano 1981. 
214.   F. Crespi, op. cit., p. 258. 
215.   Il Mulino, Bologna 2005. 
216.   Ivi, p. 13. 
217.   Ivi, pp. 35 ss. 
218.   Ivi, p. 32. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 69 

consapevole della fragilità umana e dei limiti della conoscenza”219. La laicità non 
può non essere giustizia a livello societario, oltreché libertà sociale220 e tolleranza, 
sempre con dei limiti, come abbiamo scritto ripetutamente. In ogni caso, per 
Crespi, come laici dobbiamo assumerci la “responsabilità etica e prudenziale” di 
essere sempre vigili rispetto “al rischio di una nostra ricaduta nelle patologie delle 
assolutizzazioni ogniqualvolta dimentichiamo di ribellarci contro il fatto che non 
possiamo non assolutizzare”221. Crespi non è mai organicamente tale nelle sue 
esposizioni teoriche e lo abbiamo visto appena più sopra nelle righe precedenti, 
dove abbiamo dovuto lavorare per segmenti concettuali estratti da luoghi ben di-
versi e distanti fra di loro. L’emergere, però, di una cultura sociologica di imposta-
zione laica mi pare che si ponga con chiarezza pur nel suo necessario pluralismo. 
Ovvio, che ci troviamo sempre nel “nuovo”, proiettati verso il domani ed oltre e 
con scontati riferimenti all’agire esistenziale, come abbiamo già visto. Crespi, il 
suo pensiero vive di aperture, pur ammettendo qualche vincolo, tra cui quello di 
essere sempre contro ogni tipo di “al di là” sia esso politico, religioso o laico222. 

9. Qualche annotazione critica

Concludo questo saggio, onde evitare ogni forma di incensamento ed a parte 
quanto scritto, con l’elencazione, segmento per segmento, di alcune brevi con-
siderazioni critiche inerenti o rivolte al pensiero sociologico di Franco Crespi, 
campo piuttosto abbandonato al suo destino, immeritatamente. Articolando l’e-
sposizione per singole lettere e per rilevanza, più o meno, cominciamo il nostro 
sintetico, come sempre, percorso. 

a.	Lo studioso, tra quelli che ho reperito, che, nella sua ottica di meticoloso e 
competente storico della sociologia italiana, affronta il pensiero di Crespi 

219.   Ivi, p. 103. 
220.   Ivi, p. 111. 
221.   Ivi, p. 114. 
222.   Crespi morì il 25 agosto 2022 ed i suoi funerali si svolsero, secondo il rito cattolico, 

nell’abazia benedettina di San Pietro, l’antica cattedrale di Perugia. Non so. Fate voi. 



70 | Costantino Cipolla

nella sua globalità è sicuramente F. Barbano223. La sua analisi appare subito 
circospetta e tesa a colpire nel segno. A suo giudizio, l’interdipendenza e 
le interconnessioni tra differenziazione organizzativa e individuazione rela-
zionale… rappresentano il significato storico-epistemico della Sociologia, 
mentre “la frattura di quei processi è il segno della perdita di senso della 
sociologia”224. Crespi batte varie strade, ne coglie le contraddizioni varie e 
giunge alla sua proposta della mediazione simbolica, strada percorribile fra 
determinato e indeterminato, ma “soggetta nei tempi al vizio delle assolu-
tizzazioni”225. Barbano nella sua ricostruzione approda ad una lettura della 
teoria sociale crespiana secondo l’ottica di un quadrilatero (assolutizzazioni, 
contraddizioni, esplosione dell’indeterminatezza, potere molteplice)226. In 
esso, si trova il “senso perduto” della sociologia e Crespi, secondo Barbano, 
raccomanda di imparare ad esistere, secondo principi emancipativi, solidali 
e di natura pedagogica. Egli oppone a tutto questo che non si può esistere e 
vivere “senza una quota di conoscenza paradigmatiche” e di esperienze ne-
orealistiche non “demoralizzate dagli effetti perversi dello schematismo av-
verso”227 all’episteme sociologica. Forse, l’opposizione crespiana alle teorie 
univoche (quasi tutte) è stata eccessiva o è stato altro ad impoverire le fonti 
del suo discorso sociologico; per un nuovo “rasoio di Occam”, interno alle 
scienze sociali e portatore di una sorta di “insostenibilità” esistenziale. Tali 
critiche appaiono piuttosto feroci al punto che Crespi le definisce, esage-
rando, addirittura “caricaturali”228, mentre si difende dall’accusa di non 
aver sufficientemente storicizzato le proprie categorie interpretative. Nega 
anche di non aver indicato quali sono le teorie non univoche, mentre sot-
tolinea che “l’imparare ad esistere” non è che la conseguenza pratica della 
sua teoria229. La conclusione è elegante e molto crespiana: “è evidente che 

223.   F. Barbano, Il senso perduto della sociologia e la sua ricerca in R. Segatori, C. 
Cristofori, A. Santambrogio (a cura di), op. cit., pp. 97 ss. 

224.   Ivi, p. 99. 
225.   Ivi, p. 101. 
226.   Ivi, p. 110. Cfr. anche il saggio inedito di Santambrogio (a dopo). 
227.   Ivi, p. 111, anche dopo. 
228.   F. Crespi, Ringraziamenti con alcune precisazioni in R. Segatori,…, op. cit., p. 271. 
229.   Ivi, pp. 271/272. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 71 

la posizione di Barbano è molto distante dalla mia e spero di avere presto 
occasione di discutere con lui a voce per comprendere meglio”. Non riten-
go che vi sia molto da aggiungere. Barbano mi sembra fin troppo liquida-
torio e onnicomprensivo, mentre Crespi resta sulle sue per una sociologia 
che non presenta quasi mai il suo volto “incarnato”230.

b.	Vaghezza e Dispersione. Due considerazioni critiche avanzate verso il pen-
siero di Crespi possono essere considerate di impianto più metodologico 
e ricorrente nel tempo, oltre che essere in qualche maniera collegate fra 
di loro. Mi riferisco sia al concetto di “vago” che a quello di “disperso”. Il 
primo può essere assunto, rispetto alla teoria di Crespi, quale approccio 
teorico approssimativo, soprattutto indistinto, sufficientemente generico, 
per non dire nebuloso e, al sodo, fuggevole. Santambrogio riporta questa 
valutazione alla concezione crespiana della “cultura alternativa”231, anche 
se personalmente ne allargherei la prospettiva, pur escludendo da questo 
panorama le numerose ricerche empiriche di Crespi che io in questa sede 
non ho trattato e che comunque non mi pare siano state oggetto di par-
ticolare interesse. Passando al concetto di “dispersione”, ripeto che esso 
concerne le modalità espositive di Crespi che pensa sempre quello, con 
estrema coerenza, ma lo dichiara per singole parti, se non addirittura per 
segmenti, rendendo l’eventuale processo ricompositivo piuttosto compli-
cato e comunque quasi sempre parziale. D’altra parte, “l’introvabilità” gli 
appartiene e la disseminazione permane nelle sue corde. 

c.	Evoluzionismo rassicurante? Crespi è stato per anni un affettuoso amico 
di un sociologo di tutto rispetto quale Franco Cassano232. Questi, in un 
commento alla sua opera, lo ritiene uno studioso che “si è sempre senti-
to sociologo pleno iure, e nonostante la sua confidenza con la filosofia, la 
psicoanalisi e la letteratura, ha sempre pensato che il fuoco del suo lavoro 
dovesse essere concentrato all’interno della sociologia, con un orgoglio di 
appartenenza corporativa nel quale il sottoscritto faceva fatica a riconoscer-

230.   Ciò a parte i lavori (numerosi) dedotti dalle indagini empiriche, qui non affrontati. 
231.   A. Santambrogio, Franco Crespi e la sociologia dell’esistenza, saggio inedito in corso 

di stampa. 
232.   F. Cassano, Crespi per noi in R. Segatori,…, op. cit., p. 47. 



72 | Costantino Cipolla

si”233. Cassano, però, non si identifica con quello che egli chiama al fondo 
uno schema “evoluzionistico e rassicurante”234 a cui rinvia Crespi, optando 
per una netta presa della distanza da tale posizione e scegliendo o mettendo 
“a tema l’altra faccia, quella intollerante e gerarchica del fondamentalismo 
del mercato”235. Crespi respingerà, motivando adeguatamente, questa inter-
pretazione del suo pensiero, dicendo che esso è in realtà “sostanzialmente 
convergente” con quello di Cassano236: proprio “sostanzialmente” non direi. 

d.	Assenza di criteri selettivi. Uno degli allievi più vicini a Crespi, forse so-
prattutto negli ultimi anni della sua vita, è stato a mio avviso Ambrogio 
Santambrogio, che ringrazio ancora per l’aiuto prestatomi per la stesura 
del presente saggio. Egli, nonostante questo suo ruolo, con molta onestà e 
rigore, avanza a Crespi una serie di critiche, alcune già viste237, che sono se-
condo me riconducibili all’idea che nel pensiero di Crespi238 manchino dei 
criteri atti a distinguere o a gerarchizzare le diverse mediazioni simboliche 
fra di loro oppure le azioni proprie del pragmatismo esistenziale (opportu-
nismo) o, ancora, quelle che definiscono ciò che favorisce il potere perso-
nale di natura intrinseca e così via239. Nel suo complesso, per quanto non 
in toto (Crespi a volte giustifica anche qualche “assolutizzazione” momen-
tanea o localizzata), condivido la critica, leggera e profonda nel contempo, 
di Santambrogio, passibile di ulteriori sviluppi in varie direzioni. 

e.	 Giochi linguistici (fuori dal linguaggio). Ho voluto isolare questa puntura di spillo 
crespiana perché le tecniche di scrittura del Nostro sono tutt’altro che usuali nel 
contesto della cultura sociologica. Egli legge con attenzione ed è ben consape-
vole della svolta linguistica avvenuta negli scorsi decenni in ambito filosofico e 
travasatasi nella sociologica. Ma egli non vi accede. Non è figlio di Wittgenstein. 

233.   Ivi, p. 50. 
234.   Ivi, p. 52.
235.   Ivi, p. 53.
236.   F. Crespi, op. cit., p. 270. 
237.   Non mi ripeto sul problema degli assolutismi più o meno tali e così via. 
238.   Vedi anche A. Ferrara, Imparare ad esistere, imparare a desistere. Intorno alla teoria 

sociale di Franco Crespi in R. Segatori…, op. cit., p. 68. Regole del gioco, solo pragmatismo? 
239.   I criteri onde avere “potere intrinseco” quali sono? Essere figli di Agnelli o di 

Berlusconi? 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 73 

Non considera il linguaggio come il confine del mondo. Le sue interlocuzioni, 
le sue invenzioni comunicative sono mediazioni creative ambivalenti con le cose 
del contesto che ci circonda. Inconciliabile-conciliabile, indicibile-dicibile, inso-
stenibile-sostenibile, indeterminato-determinato e tantissimo altro sono forme 
di linguaggio sociologico che tali non sono e vi sono immesse peculiarmente 
dallo stesso Crespi. Giusto? Sbagliato? Resteranno nella sociologia? Ho voluto 
segnalare questa specificità, più che criticarla in quanto tale. 

f.	 Prima il conoscere o l’agire? Una delle componenti ricorrenti, come del resto 
abbiamo già visto più volte, della teoresi crespiana è che la conoscenza prece-
de l’agire nelle dinamiche sociali. La tesi è sostenuta da Crespi in vari modi 
e luoghi ed esposta con convinzione ferma ed estesa. In questo caso, è una 
delle rare circostanze nella quale sono in disaccordo piuttosto radicale con 
lui. Si può, come uomini, agire senza sapere nulla di ciò che si sta facendo? 
Anche se ignoro tutto e vedo uno di fronte a me, quel vedere mi anticipa 
una conoscenza (per quanto ristretta) che indirizzerà la mia azione. È bianco 
o nero, ben vestito o straccione o… . In conseguenza di ciò, anche se non 
solo, agirò. È vero che può accadere anche l’inverso, ma allora ci dobbiamo 
orientare verso un co240 che va di volta in volta districato in vari modi con esi-
ti che possono essere anche in contrasto tra loro. Ci sono poi casi nei quali il 
primato del conoscere (si pensi al cercatore di funghi) non mi pare che possa 
essere messo in discussione, con tutte le implicazioni sociali della circostanza. 
Ricordo poi che Crespi si muove a livello teorico nel regno dell’intermedia-
zione, ma non l’ho mai visto ricorrere sul piano metodologico al termine o 
al concetto di co241. Sulle implicazioni epistemologiche di quanto appena 
sostenuto non posso in questa sede andare oltre.

Chiudo a questo punto il mio elenco di considerazioni critiche anche se ve ne sa-
rebbero altre242, che non vanno minimamente ad inficiare la teoresi generale di Crespi 

240.   Cfr. il mio glossario Epistemologia della tolleranza in 5 volumi, FrancoAngeli (Milano) 
per oltre 3200 pp. del 1997, voce co pp. 401 ss. del primo volume, ma per tanti rinvii.

241.   I riferimenti crespiani alla metodologia della ricerca sociologica non mi sono mai 
parsi particolarmente cogenti, né di suo precipuo interesse.

242.   Suggerisco solo quelle di A. Touraine, Le système social disparu in R. Segatori…, op. 
cit., pp. 189 ss., che mi sono parse piuttosto figlie di loro stesse. 



74 | Costantino Cipolla

che, almeno a mio parere, nella sua peculiarità resta tale e si distingue da tutte le altre, 
almeno nel panorama sociologico italiano243. Senza avanzare troppe pretese da parte 
mia e avendo fatto un lavoro cortesemente “sorvegliato” da colleghi e amici crespiani, 
mi permetto di trasferire nel suo complesso la sua teoresi nell’ambito dei più rilevanti 
sociologi italiani della sua generazione (e non solo). Alla fine, come all’inizio, ribadisco 
che il pensiero teorico di Crespi mi sembra essere244 delicato, inclusivo, fluido, dotato 
di una sua intrinseca raffinatezza e molto disponibile verso la sociologia. 

Riferimenti bibliografici

Barbano, F. 
2004, Il senso perduto della sociologia e la sua ricerca in R. Segatori, C. Cristofori, A. 

Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di 
Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Bauman, Z. 
1999, Modernità liquida, Laterza, Roma-Bari.

Cella, G. P. 
2023, Prefazione a A. Pizzorno, La maschera dei classici, Laterza, Roma-Bari.

Cerulo, M. 
2024, Legame sociale e singolarità del soggetto: il caso dell’empatia in A. Santambrogio (a 

cura di), Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Cipolla C. 
1997, Epistemologia della tolleranza in (5 volumi), FrancoAngeli, Milano.
2013, Perché non possiamo non essere eclettici, FrancoAngeli, Milano.
2015, Dalla relazione alla connessione nella web society, FrancoAngeli, Milano.
2018, Heidegger. Un’interpretazione sociologica, FrancoAngeli, Milano.
2021, Una sociologia connettiva ed autocorrettiva, FrancoAngeli, Milano.

243.   Non saprei fare nomi a cominciare da Ardigò (molto più completo per altro) per 
finire con L. Gallino (con le spalle teoriche molto scoperte), via Pizzorno (come visto). 

244.   Sempre con prudenza e disponibile ad ogni confronto. 



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 75 

2023, Versus Max Weber, FrancoAngeli, Milano.
2025, Per una teoria sociologica della sessualità umana, FrancoAngeli, Milano.

Cipolla, C. (a cura di) 
2002, Il nodo di Gordio. Verità e Sociologia, FrancoAngeli, Milano.

Cipriani, R. 
2025, La religione degli intellettuali, FrancoAngeli, Milano.

Crespi, F. 
1978, Esistenza e simbolico, Feltrinelli, Milano.
1982, Mediazione simbolica e società, FrancoAngeli, Milano.
1983, Assenza di fondamento e progetto sociale in G. Vattimo, P. A. Rovati (a cura di), 

Il pensiero debole, Feltrinelli, Milano.
1985, Le vie della sociologia, il Mulino, Bologna.
1987, Strutture della comunicazione e azione sociale nell’ultimo Habermas in Stato e 

Mercato, XX.
1994, Imparare ad esistere. Nuovi fondamenti della solidarietà sociale, Donzelli, Roma.
1998, Prefazione in D. Bertasio (a cura di), Immagini sociali dell’arte, Dedalo, Bari.
2002, La verità nella riflessione sociologica in C. Cipolla (a cura di), Il nodo di Gordio. 

Verità e Sociologia, FrancoAngeli, Milano.
2004, Identità e riconoscimento nella sociologia contemporanea, Laterza, Roma-Bari.
2004, Ringraziamenti con alcune precisazioni in R. Segatori, C. Cristofori, A. 

Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di 
Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

2008, Contro l’al di là. Per una nuova cultura laica, il Mulino, Bologna.
2013, Esistenza-come-realtà. Contro il predominio dell’economia, Orthotes, Napoli-

Salerno.
2014, Crisi della sociologia e sociologia della crisi in Sociologia Italiana, 3.
2017, Prefazione in D. Martuccelli, Sociologia dell’esistenza, Orthotes, Napoli-Salerno.
2019, Pourquoi la religion? Réflexions sur le désir de trascendance et les limites de la 

pensée, Mimésis, Milano.
2019, Pourquoi la religion?, Mimésis, Milano-Udine.
2020, Tornare ad Adorno al di là di Habermas. Teoria critica e agire sociale in Quaderni 

di Teoria Sociale, 1/2.



76 | Costantino Cipolla

2021, Achille Ardigò a cento anni dalla nascita, in E. Minardi, C. Corposanto, C. 
Cipolla (a cura di), La parola di Achille Ardigò, FrancoAngeli, Milano. 

Crespi, F., Cortella, L. 
2020, Sull’ultimo libro di Jürgen Habermas in Quaderni di Teoria Sociale, 1/2, lettera 

a Lucio del 4/11/2019.

Ferrara, A. 
2004, Imparare ad esistere, imparare a desistere. Intorno alla teoria sociale di Franco 

Crespi in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed 
esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Fornari, F. 
2000, L’ambivalenza dell’agire sociale nella teoria sociologica di Franco Crespi in Studi 

di Sociologia, a.38, f.1.

Honneth, A. 
2002, Lotta per il riconoscimento, Il Saggiatore, Milano.
2007, Reificazione, Meltemi, Roma.

Iagulli, P. 
2023, Sulla dimensione esistenziale della teoria sociale di Franco Crespi in Politica.eu, 2, 9.

Jedlowski, P. 
2004, Esistenza e biografia in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di 

vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.
2004, Esistenza e quotidianità in R. Segatori, C. Cristofori, e A. Santambrogio (a cura di), 

Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Leonardi, L. 
2020, Dahrendorf, Habermas, Giddens e il dibattito sulla “Terza via” in Quaderni di 

Teoria Sociale, 1/2.

Martuccelli, D. 
2024, Sulla modernità in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In dia-

logo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 77 

Mastrogregori, M. (a cura di) 
1997, La recensione. Origine, splendori e declino della critica storiografica, n.1, in 

Storiografia.

Montesperelli, P. 
2024, Intervista a Franco Crespi in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. 

In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Müller-Doohm, S. 
2003, Theodor W. Adorno. Biografia di un intellettuale, Carocci, Roma.

Pizzorno, A. 
2007, Il velo della diversità. Studi su razionalità e riconoscimento, Feltrinelli, Milano.

Porta, D. (a cura di) 
2017, La sociologia fra moderno e post-moderno, Morlacchi, Perugia.

Privitera, W. 
2004, Esperienza e comunicazione in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio 

(a cura di) Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il 
Mulino, Bologna.

2024, Senso e linguaggio in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In 
dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Renaut, A. 
1993, Sartre, le dernièr philosophe, Grasset, Parigi.

Salzano, G. 
2023, Pensare la comunità «in negativo». Senso e intersoggettività nel pensiero di Franco 

Crespi e Aldo Masullo in Politica.eu, 9, 2.

Santambrogio, A. 
2004, Sociologia, problema del senso e dimensione esistenziale R. Segatori, C. Cristofori, 

in A. Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore 
di Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

2025, Franco Crespi e la sociologia dell’esistenza, FrancoAngeli, Milano.



78 | Costantino Cipolla

Santambrogio, A. (a cura di) 
2024, Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Sartre, J-P.
1980, L’essere e il nulla. Saggio di ontologia fenomenologica, Il Saggiatore, Milano.

Savonardo, L. 
2013, Intervista a Franco Crespi in Sociologia Italiana.

Sciolla, L. 
2000, Riconoscimento e teoria dell’identità in D. della Porta, M. Greco, A. Szakolczai 

(a cura di), Identità, riconoscimento, scambio. Saggi in onore di Alessandro 
Pizzorno, Laterza, Roma-Bari.

2024, Lo sguardo degli altri: forme di riconoscimento e di misconoscimento in A. 
Santambrogio (a cura di), Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, 
il Mulino, Bologna.

Segatori, R. 
2024, Franco Crespi o i prolegomeni della sociologia in A. Santambrogio (a cura di), 

Sociologia ed esistenza. In dialogo con Franco Crespi, il Mulino, Bologna.

Segatori, R., Cristofori, C., Santambrogio, A. (a cura di)
2004, Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, 

Bologna.
2004, Intervista a Franco Crespi in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a 

cura di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il 
Mulino, Bologna.

Seligman, A. 
2002, La scommessa della modernità, Meltemi, Roma.

Tognonato, C. 
2023, Di cosa parliamo quando diciamo esistenza? Percorsi tra Jean-Paul Sartre e Franco 

Crespi in Politica.eu, 9, 2.



Una proposta teorica raffinata, duttile e disponibile per la sociologia: Franco Crespi | 79 

Touraine, A. 
2004, Le système social disparu in R. Segatori, C. Cristofori, A. Santambrogio (a cura 

di), Sociologia ed esperienza di vita. Scritti in onore di Franco Crespi, il Mulino, 
Bologna.

Vattimo, G. 
1981, Al di là del soggetto, Feltrinelli, Milano.

Costantino Cipolla (Alma Mater Studiorum, University of  Bologna) è un sociologo genera-
le, autore di oltre seicento articoli scientifici e autore e/o editore di circa duecento libri. Nel 
corso degli anni ha esplorato un’ampia gamma di tematiche, la cui portata è tale da aver por-
tato alla pubblicazione di un volume monografico dedicato alla sua opera: La sociologia eclettica 
di Costantino Cipolla, curato da R. Cipriani e R. Memoli, FrancoAngeli, Milano 2020, compo-
sto di oltre settecento pagine. Tra i suoi più significativi lavori si trova Epistemologia della tolle-
ranza, un glossario in cinque volumi di oltre tremila e duecento pagine (FrancoAngeli, Milano 
1997). Ha inoltre pubblicato libri su Heidegger, Sorokin e Weber. Il suo ultimo Lavoro è Per 
una teoria sociologica della sessualità umana, di oltre seicento pagine.


