
Quaderni di Teoria Sociale 1-2.2025 
ISSN (online) 2724-0991 | DOI: 10.57611/qts.v5i1-2.570
www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale

Carlo De Rose 

L’identità collettiva e i suoi rituali

Abstract: The concept of collective identity is often questioned, yet it remains widely used in 
the social sciences. While acknowledging the concerns raised by its critics, this article none-
theless defends its heuristic value. To this end, I emphasize the need to differentiate among 
various identity matrices to address the objection that the concept is applied indiscriminately 
across fundamentally distinct collectivities (such as nation, ethnicity, social class, or social 
movement). Given the importance of symbolic expression in the social construction of iden-
tity, particular attention is devoted to collective rituals. The aim is to elucidate their latent 
functions in cultivating and reinforcing feelings of identity due to their sacred and solemn 
nature and their capacity to evoke emotion. Finally, shifting to a more analytical level, I pro-
pose a typology of rituals designed to make more visible the practices through which identity 
is socially constructed.

Keywords: collective identity, social rituals, identity.

La questione identitaria fa discutere. In un’epoca segnata da processi di indi-
vidualizzazione che sembrano depotenziare la dimensione collettiva, i richiami 
ad un comune patrimonio identitario da riconoscere, promuovere, difendere o 
rivendicare non hanno perso forza attrattiva. Anzi, restano al centro del dibattito 
nella sfera pubblica, alimentando pratiche discorsive orientate ideologicamente e 
asservite non di rado all’azione politica. 

Sul piano teorico, il concetto di identità collettiva risulta tuttavia sfuggente 
nei suoi significati. Muovendo da una breve rassegna delle obiezioni sollevate 
nei riguardi del suo utilizzo e delle ragioni che invece motivano il ricorso ad 
esso, nell’articolo mi soffermo dapprima su un aspetto generalmente trascurato 
nell’inquadramento teorico dell’identità collettiva. Piuttosto che limitarsi a pren-
dere atto che di identità collettiva si può parlare indistintamente con riferimento 
a diverse configurazioni sociali (una nazione, un popolo, una etnia, una classe 
sociale, un movimento, ecc.), richiamo l’attenzione sulla necessità di operare un 
lavoro di scavo sulle matrici identitarie. A tal fine ne propongo una classificazione 



106 | Carlo De Rose

tipologica la cui applicazione può tornare utile soprattutto nei lavori di ricogni-
zione empirica e negli studi comparati. Ciò anche tenendo conto del fatto che 
alcune delle obiezioni sollevate nei riguardi dell’uso del concetto di identità col-
lettiva riguardano proprio la vaghezza dei riferimenti con cui ci si misura quando 
si affronta lo studio di casi concreti. 

Nella parte centrale dell’articolo mi soffermo quindi su alcuni degli snodi 
concettuali intorno ai quali si è articolato nel tempo il dibattito teorico, segna-
lando la crescente centralità attribuita alla dimensione processuale a scapito di 
una concezione essenzialista della matrice identitaria. In accordo con le osser-
vazioni originariamente formulate da Eisenstadt e Giesen [1995] in merito al 
rilievo che assumono le espressioni simboliche nei processi di costruzione sociale 
dell’identità, nell’articolo mi soffermo in particolare sui rituali collettivi, con l’e-
splicito intento di evidenziare le funzioni latenti che svolgono nell’alimentare e 
rinsaldare i sentimenti identitari, anche grazie al carattere di sacralità e solennità 
ad essi associato e alla capacità di suscitare emozioni. Spostando l’attenzione su 
un piano più analitico, e con l’esplicito intento di rendere meglio riconoscibili le 
pratiche attraverso le quali si concretizzano i processi di costruzione sociale dell’i-
dentità, propongo quindi una tipizzazione dei diversi rituali, mettendone in luce 
gli elementi distintivi. L’obiettivo perseguito, anche in questo caso, è quello di 
portare un contributo nella messa a punto di categorie utili soprattutto sul piano 
empirico nello studio di casi concreti, dove diventa cruciale cogliere i nessi che si 
stabiliscono tra le differenti matrici identitarie e le pratiche adottate per evocarle, 
valorizzarle e rivendicarle. 

Un concetto da abbandonare?

Il concetto di identità collettiva non trova una definizione univoca ed esso 
è talvolta messo in discussione proprio in ragione dei possibili fraintendimenti 
associati al suo utilizzo. Ci sono più ragioni alla base dell’incertezza intorno al 
significato da attribuirgli. Intanto c’è da considerare che si tratta di un concetto 
cui si può fare ricorso muovendo da diverse prospettive teoriche, il che presup-
pone anche interrogativi e modelli interpretativi differenti, la cui ricomposizione 



L’identità collettiva e i suoi rituali | 107 

appare per molti versi problematica [Sciolla 1983: 13]. C’è poi da considerare il 
raccordo non sempre scontato tra piano teorico e piano empirico e le difficoltà 
che si incontrano nell’applicare una determinata definizione di identità collettiva 
nello studio di casi concreti. 

Tra coloro i quali sollevano dubbi intorno alla sua utilità euristica, c’è chi ne 
contesta la sua vaghezza, arrivando a considerarlo un “significante vuoto”, un con-
cetto utilizzato per riferirsi ad una ipotetica identità che è data per scontata, ma 
la cui presenza andrebbe semmai dimostrata empiricamente riconoscendone co-
munque il suo carattere opaco e mutevole [Giesen, Seyfert 2016]. Altri mettono in 
evidenza la sua ambivalenza, osservando come tende a significare troppo o troppo 
poco a seconda della definizione adottata, il che induce alla conclusione che forse 
sarebbe meglio abbandonarlo a favore di altri concetti [Brubaker, Cooper 2000]. 

Sullo sfondo delle questioni semantiche si collocano poi altre osservazioni criti-
che orientate piuttosto a richiamare l’attenzione sulla necessità di riconoscere dietro 
il concetto di identità collettiva un espediente retorico [Alonso 2011] e metaforico, 
che consente di rappresentare i collettivi “come se” avessero una identità [Pratt 
2003], sottovalutando anche le distorsioni indotte da una certa pratica narrativa 
che tende a veicolare l’idea di espressioni culturali unitarie e coerenti [Benhabib 
2005]. Tali considerazioni si intrecciano infine con quelle di chi mette in guardia 
dal concepire come reali i “noi” e le presunte identità ad essi associate, allorché quei 
“noi” sarebbero essi stessi da considerarsi “inventati” o semplici “finzioni”, la cui 
definibilità e afferrabilità sono solo illusorie [Remotti 2010, 20-21].

Allo stesso tempo, tuttavia, il concetto di identità collettiva trova un esteso e 
ricorrente uso nelle scienze sociali, potendosi considerare ormai acquisito nel les-
sico delle diverse discipline. Esso accompagna la descrizione e interpretazione di 
variegati fenomeni: dalla nascita e mobilitazione dei movimenti [Melucci 1989, 
1995; Taylor, Whittier 1999; Polletta, Jasper 2001; Holland, Fox, Daro 2008; 
Nasrin, Fisher 2022], ai conflitti sociali la cui matrice può essere rintracciata in 
qualche forma di appartenenza etnica, razziale, religiosa o territoriale [Cornell, 
Hartmann 1998; Olzak 2015]. 

All’identità collettiva si fa riferimento nelle analisi sui nazionalismi e sui pro-
cessi di costruzione di nuovi soggetti sovranazionali [Smith 1986, 1991; Cohen 
R. 1994; Parekh 1995; Calhoun 1997; Anderson 2006; Kantner 2006; Brubaker 



108 | Carlo De Rose

2009], ma lo stesso concetto è altresì utilizzato per richiamare l’attenzione sui 
processi di riconoscimento e identificazione da cui dipendono il senso di appar-
tenenza a specifici gruppi e categorie sociali [Taylor, Whittier 1999; Jones 2011]. 

Anche nel dibattito pubblico e nella narrazione proposta sui media il concetto 
trova numerose declinazioni. L’assunto di una identità collettiva distintiva è sotteso 
nei richiami all’identità di un popolo, di una nazione, di una razza, di una gene-
razione [De Cillia, Reisigl, Wodak 1999]. L’implicito ricorso ad esso, oltretutto, 
incontra favorevoli adozioni nell’arena politica in ragione della possibile valorizza-
zione che se ne ricava in termini ideologici per sostenere – spesso in modo semplici-
stico – posizioni tese a giustificare chiusure verso l’esterno, o ripiegamenti sulla pro-
pria comunità nazionale, regionale, religiosa o etnica [Martin 1995; Billing 1997].

Pur tenendo conto dei controversi risvolti posti in evidenza da chi esprime 
una valutazione critica in merito al suo variegato utilizzo, il concetto di identità 
collettiva, è questa la posizione qui difesa, mantiene comunque una sua potenzia-
le valenza sul piano teorico. Snow e Corrigal-Brown (2015) lo considerano anzi 
un concetto che andrebbe rivalutato anche in considerazione delle sue declina-
zioni rintracciabili nella più recente produzione scientifica focalizzata sull’analisi 
delle dinamiche identitarie di varie collettività. Al contempo, c’è chi riconosce al 
concetto di identità collettiva un significato che riassume caratteristiche intrin-
seche dell’ordine sociale che hanno a che fare con la cultura, i valori, le credenze, 
ed altri contenuti distintivi che non sono colti nel loro dispiegarsi congiunto da 
nessun altro concetto [Kantner 2006]. Piuttosto che rinunciare ad esso, dunque, 
risulta più interessate tentare di superare alcuni fraintendimenti soffermandosi in 
particolare su quegli aspetti che meritano di trovare una qualche sistematizzazio-
ne che possa essere d’ausilio anche nell’analisi empirica. 

Sulle matrici identitarie

Al fine di districarsi tra i diversi piani sottesi alla definizione del perimetro concet-
tuale all’interno del quale ci si muove, occorre intanto osservare che l’attribuzione di 
una specifica identità collettiva presuppone una collettività che sia socialmente rico-
noscibile sulla base di qualche caratteristica distintiva. Può trattarsi di un gruppo, un 



L’identità collettiva e i suoi rituali | 109 

movimento, una organizzazione, una comunità, una generazione, una classe sociale, 
un popolo. L’elenco potrebbe ovviamente ampliarsi, come del resto si desume dalle 
molteplici declinazioni dell’identità: etnica, razziale, nazionale, di genere, ecc.

L’apparente ovvietà di questo assunto impone però ulteriori esplicitazioni. Il suo 
corollario, infatti, è che le (presunte) caratteristiche distintive cui ci si riferisce con-
sentano di stabilire dei confini socialmente e culturalmente significativi sia per chi 
appartiene alla collettività medesima – o comunque si riconosce in essa – sia per chi 
ne è estraneo o la interpreta e descrive osservandola dall’esterno1. Tale implicazione, 
nella misura in cui è assunta come una condizione essenziale nella prefigurazione di 
una identità collettiva, introduce a sua volta due diversi interrogativi.

Il primo riguarda la natura dei contenuti identitari rappresentabili come fon-
danti o distintivi di una collettività. Il secondo attiene invece ai processi sulla 
base dei quali tali contenuti identitari possono essere evocati e valorizzati sul 
piano culturale, politico e perfino nelle relazioni intersoggettive, alimentando 
il sentimento di appartenenza tra i membri di una collettività (o di sue compo-
nenti) e, all’occorrenza, la loro mobilitazione nel perseguire obiettivi comuni, 
nel tutelare diritti o prerogative, nell’affermare la propria esistenza o difendere la 
propria specificità. Si tratta di due interrogativi che rinviano a questioni diventate 
centrali nel dibattito tra gli studiosi, avendo a che fare tanto con la contrapposi-
zione tra concezione essenzialista e costruttivista dell’identità collettiva, quanto 
con i processi di identificazione e riconoscimento2 da cui dipende la complessa 
articolazione delle diverse dimensioni dell’identità (personale, sociale, collettiva). 

Entrando nel merito del primo interrogativo posto, può essere utile chiedersi 
preliminarmente come ricondurre gli attributi identitari all’interno di un quadro 

1.   Tralascio qui di argomentare in merito alle possibili divergenze e contraddizioni che 
pure occorre mettere in conto, sia rispetto ad una presunta uniformità nell’attribuzione di 
significati da parte di coloro i quali si riconoscono quali membri di una collettività, sia tra 
membri interni ed osservatori esterni. Sulla questione si torna più avanti nel testo.

2.   Qui mi limito solo ad indicare la questione del riconoscimento senza ulteriormente 
esplicitarla nelle sue premesse ed implicazioni. La riflessione cui rinvia meriterebbe ben altro 
approfondimento almeno in due distinte direzioni. La prima riguarda più strettamente le 
dinamiche intersoggettive di costruzione dell’identità e configurazione dello scambio nell’a-
zione collettiva [cfr. della Porta, Greco e Szakolszai 2000]. La seconda attiene invece all’ampio 
dibattito intorno al tema della lotta per il riconoscimento innescatosi a partire dalla seminale 
riflessione di Honneth. [2002].



110 | Carlo De Rose

classificatorio che consenta di distinguerne più chiaramente le differenti matrici. 
Ciò considerando non solo che a differenti matrici identitarie corrispondono 
differenti configurazioni sociali, ma che intorno ad esse si imbastiscono differenti 
pratiche sociali di valorizzazione identitaria e azione collettiva.

Distinguere in termini tipologici le diverse matrici identitarie in gioco offre 
in effetti un duplice vantaggio. Da una parte consente di mettere in relazione 
l’attribuzione identitaria con la sua giustificazione, il che assume uno specifico 
rilievo anche nel dar conto dell’intreccio tra realtà e metafora che si produce nel-
le rappresentazioni dell’identità collettiva e nella sua valorizzazione ideologica e 
politica. Per altro verso, consente di superare l’obiezione relativa all’uso indistinto 
del concetto di identità collettiva per riferirsi a collettivi costitutivamente non 
paragonabili tra loro, offrendo così dei criteri rispetto ai quali orientare anche 
l’attività di ricognizione empirica, anche in vista di possibili comparazioni.

Nella sua articolazione interna, la classificazione che propongo è il frutto di 
un lavoro di aggregazione e ricomposizione di quella varietà di contenuti iden-
titari che, a prescindere dalla loro fondatezza e rilevanza, vengono invocati nel 
rappresentare la peculiarità di collettività genericamente intese (nazione, etnia, 
classe sociale, movimento, ecc.) o di specifiche collettività (gli scozzesi, i nativi 
americani, i superstiti dei campi di concentramento, la comunità LGBT, il movi-
mento no-global, ecc.). Riconducendo gli elementi di variabilità in sottoinsiemi 
omogeni sulla base della similitudine riconoscibile soprattutto nei modi di valo-
rizzare ed eventualmente trasformare in azione collettiva i contenuti identitari, è 
possibile distinguere sostanzialmente quattro tipi di matrici. 

La prima è quella che potremmo definire delle origini. Si tratta di quella ma-
trice identitaria incentrata sulla valorizzazione delle radici, reali o anche solo im-
maginarie, di una collettività. Su di essa si fonda per lo più il riconoscimento di 
gruppi e comunità distinguibili sulla base di una qualche caratterizzazione etnica, 
sia essa associata o meno ad altri elementi distintivi, quali ad esempio i territori di 
tradizionale insediamento, la lingua, specifiche forme di organizzazione sociale. 
Essa costituisce in un certo senso la versione primordiale della matrice identitaria 
[Eisenstadt, Giesen 1995; Rossi 2007, 119], quella riconoscibile nel gruppo cla-
nico, in cui il lignaggio assume simbolicamente un rilievo di sacralità, mettendo 
a disposizione un potente criterio di demarcazione del noi. 



L’identità collettiva e i suoi rituali | 111 

Una seconda matrice identitaria che occorre distinguere è quella che trova 
giustificazione nella cultura e nelle forme di vita sociale che costituiscono la ri-
sultanza della storia di una collettività nel suo divenire. Ci si riferisce qui ad un 
insieme piuttosto variegato di elementi di caratterizzazione di una collettività, la 
cui peculiarità e combinazione può essere assunta nei termini di un modello. Tra 
questi elementi rientrano il sistema di valori e di norme, le tradizioni e i costumi, 
la lingua, la religione, i principi e l’organizzazione della vita sociale, del sistema 
economico e politico-istituzionale dominante. Questa matrice identitaria è co-
munemente sottintesa nel qualificare l’identità nazionale, ma ad essa si fa riferi-
mento anche quando ci si riferisce a sistemi sovranazionali o più genericamente a 
formazioni cui si ritiene di poter attribuire dei tratti distintivi (l’Europa, la civiltà 
occidentale, l’islam, ecc.).

Una terza matrice identitaria può inoltre essere identificata nella comune con-
dizione che può alimentare un forte senso di appartenenza tra i membri di una 
collettività anche in ragione di interessi e bisogni avvertiti come comuni; ciò a 
prescindere dalla reale trasformazione di tali interessi e bisogni in qualche forma 
di azione coordinata. Questo tipo di matrice è quella cui abitualmente ci si ri-
ferisce allorché si tende ad attribuire un significato identitario sia alla posizione 
occupata nel sistema sociale – in virtù dello status attribuito o del ruolo ricoperto 
– che al proprio vissuto. Ad essa si fa pertanto riferimento quando si discute di 
identità di classe, identità di una generazione o piuttosto di identità di genere. 
Essa è evocata anche per qualificare l’identità che accomuna le collettività segnate 
da traumi, conflitti ed esperienze di vita drammatiche. Quanto più rilievo assu-
mono queste esperienze di vita nelle biografie personali, tanto più forte risulta il 
sentimento identitario e il legame di appartenenza che si stabilisce tra coloro che 
ne sono coinvolti. 

Infine, l’ultima matrice da distinguere è quella strettamente ancorata alle fi-
nalità che giustificano l’esistenza stessa di taluni soggetti collettivi. Ad essa ci si 
riferisce per lo più per qualificare l’identità di movimenti, gruppi e organizza-
zioni. Associato a questo tipo di matrice è l’orientamento alla mobilitazione e 
all’azione di coloro i quali si riconoscono quali membri di un soggetto collettivo 
impegnato nel promuovere cambiamenti in ragione di visioni tendenzialmente 
condivise (per lo meno in termini di obiettivi generali da perseguire). Ciò a pre-



112 | Carlo De Rose

scindere dalla natura delle finalità perseguite, ovvero del tipo di diritti e interessi 
tutelati attraverso la mobilitazione collettiva. Tali finalità possono iscriversi nel 
quadro culturale e normativo proprio di una società, e i movimenti, gruppi o 
organizzazioni che li perseguono godere di una piena legittimazione sociale oltre 
che di un sostegno per la loro causa. Ma possono anche essere finalità sovversive 
dell’ordine sociale esistente ed essere riconducibili ad organizzazioni che operano 
sia pubblicamente che in modo occulto, talvolta in condizioni di illegalità rispet-
to al sistema di norme vigenti.

Le matrici identitarie qui distinte devono ovviamente essere intese in termini 
idealtipici, rispondendo essenzialmente ad una funzione euristica in senso webe-
riano. Ciò significa che, nell’analisi dei casi concreti, l’associazione di una certa 
matrice identitaria ad un determinato collettivo comporta pur sempre una ap-
prossimazione e semplificazione della realtà. Oltretutto, a fondamento di una 
specifica identità collettiva possono rintracciarsi matrici differenti. 

La matrice identitaria delle origini, ad esempio, può combinarsi con quella del 
modello. Combinazioni del genere sono riscontrabili nelle ricorrenti rappresenta-
zioni dell’identità nazionale, allorché una certa evocazione di radici etniche o miti 
fondativi si interseca con la valorizzazione dello specifico sistema socioculturale 
e politico-istituzionale che si assume contraddistingua la collettività nazionale in 
questione, e che si riassume in quella che è stata anche definita identità civica. 
Sovrapposizioni simili, inoltre, possono contraddistinguere le rappresentazioni 
identitarie delle chiese – nelle quali si fondono la matrice del modello con quella 
delle finalità – o di quei movimenti i cui membri sono accomunati al contempo 
da una medesima condizione (esistenziale, giuridica, di classe, di genere, di orien-
tamento politico o religioso, ecc.) e dall’impegno nel promuovere determinati 
cambiamenti o conquistare determinati diritti. 

L’intreccio di elementi che contraddistinguono diverse matrici identitarie, 
d’altronde, può anche derivare da un processo di stratificazione che si produce 
nel tempo attraverso innesti successivi di nuovi contenuti, oppure determinarsi 
in ragione di erosioni dei tratti identitari originari dovute sostanzialmente ad una 
loro progressiva perdita di rilevanza. 



L’identità collettiva e i suoi rituali | 113 

Tra realtà e metafora

Il ricorso a questa tipologia di matrici identitarie può essere d’ausilio in ter-
mini analitici nel riconoscere le variegate configurazioni dei soggetti collettivi. 
Tuttavia, allorché ci si focalizza sui casi concreti, occorre anche tener presente che 
l’attribuzione di specifiche matrici identitarie può risultare per nulla semplice. 
L’ampio dibattito sviluppatosi tra gli studiosi segnala in effetti una serie di impli-
cazioni problematiche associate al riconoscimento della matrice identitaria di una 
collettività. Nodi da sciogliere sul piano teorico, ma da affrontare anche alla luce 
dei riscontri derivanti dalla documentazione storica e dalle ricerche sul campo di 
antropologi, sociologi e psicologi sociali. 

Uno di questi nodi attiene l’autenticità delle matrici identitarie, ossia di quegli 
elementi considerati fondativi e generativi di una identità collettiva. L’obiezione 
sollevata a riguardo è che tali caratteri non di rado sono semplicemente presunti, 
quando non sono frutto di artefatte costruzioni ideologiche, quali quelle rintrac-
ciabili in certe concezioni dell’identità nazionale fondate sull’assunto assiomatico 
dell’omogeneità della nazione [Handler 1988] o nella ricostruzione pseudostori-
ca delle origini di alcuni gruppi etnici [James 1999]. 

Il tema della corrispondenza alla realtà della matrice identitaria si ricollega alla 
più ampia riflessione sviluppatasi inizialmente tra gli antropologi sull’uso dello 
stesso concetto di etnia. Al seminale contributo di Barth [1969] è in particolare 
riconducibile la problematizzazione di nozioni quali “gruppo etnico” e “confi-
ne etnico”. Muovendo da una critica alla concezione classica di gruppo etnico, 
Barth suggerisce di considerarlo come espressione di un processo di costruzione 
identitaria che si (ri)produce attraverso un meccanismo di identificazione degli 
stessi attori che si considerano suoi membri. I confini di un gruppo etnico, per-
tanto, non sarebbero definibili sulla base di caratteristiche “oggettive”, ma di una 
selezione di contenuti valorizzabili in termini identitari; contenuti esibiti come 
distintivi da coloro i quali si autodefiniscono etnicamente.

Nel confronto a più voci su questo tema, risulta particolarmente significativa la 
vivace discussione sorta intorno alle posizioni espresse dall’antropologo e sociologo 
Antony D. Smith, autorevole sostenitore della centralità della componente etnica 
nella formazione delle moderne nazioni. Per Smith [1986], l’affermazione delle iden-



114 | Carlo De Rose

tità nazionali presuppone delle identità collettive modellatesi nel tempo incorporan-
do miti, simboli e culture condivise riconducibili alle comunità etniche originarie. 

Tale tesi, che Smith sviluppa a più riprese nei suoi scritti ricostruendo tutta 
una serie di casi storici concreti, non trova un unanime consenso. 

Intanto c’è da osservare che le comunità nazionali non sono sempre così facil-
mente riconducibili ad un nucleo etnico originario, risultando in molti casi espres-
sione di processi storici e politici che hanno determinato giustapposizioni di popoli 
diversi, le cui rispettive culture non necessariamente trovano traccia nelle identità 
nazionali dei nuovi soggetti3. Situazioni simili sono anche conseguenza della cre-
azione eterodiretta di nuove entità politico-territoriali – e dei loro relativi confini 
fissati sulle mappe4 – come quelle indotte dal sistema coloniale e dai successivi 
sviluppi post-coloniali, dove le radici etniche sono state semmai sacrificate in nome 
dell’identità nazionale, con un inevitabile effetto di creolizzazione. 

Come suggerisce Gellner [1997], le nazioni non necessitano di “ombelichi” 
per esistere, anche se il retrospettivo riferimento ad essi può favorire la rappresen-
tazione di solide basi identitarie storicamente fondate. Il richiamo ad una storia 
e cultura condivisa riconducibile ad una presunta matrice etnica, d’altronde, po-
trebbe risultare funzionale a quello che Anderson [2006] indica come processo 
di immaginazione dell’identità nazionale, e ciò a prescindere dalla fondatezza e 
autenticità di tale matrice. 

Alla luce della riflessione critica sviluppata da Jean-Francois Bayart in L’illusion 
identitaire [1996], ci sarebbe oltretutto da domandarsi se l’enfasi posta da Smith 
sulla matrice culturale originaria dell’identità nazionale non sia piuttosto espres-
sione di una sorta di imperativo culturalista e primordialista che, in nome di una 
presunta continuità con il passato, sottovaluta l’ipotesi di altre fonti identitarie 

3.   Sulla variegata commistione di radici etniche, lingua e appartenenze religiose, oltre 
che sul peso dei processi politici nella formazione delle nazioni, restano ancora convincenti le 
considerazioni a più riprese introdotte da Max Weber [1922] in Economia e società. Mi rife-
risco alle pagine dedicate rispettivamente al tema delle relazioni di comunità etniche e delle 
comunità politiche [trad. it. 1981, vol. II, 99-103; vol. IV, 23-7].

4.   Come osserva Cella [2006, 49], “L’organizzazione sociale e politica del passato pre-co-
loniale non ha contato quasi per niente nei processi coloniali di boundary making, e tale 
passato non è neanche ritornato dopo la dissoluzione degli imperi coloniali.”



L’identità collettiva e i suoi rituali | 115 

sopravvenute, lasciando spazio a unilineari ricostruzioni storiche e sostanziali 
semplificazioni dei sottostanti processi sociali e culturali. 

Per di più c’è da considerare che la compagine etnica cui far risalire una nazione 
potrebbe essere variamente composita, riunendo un “indecifrabile miscuglio” di 
popoli, come provocatoriamente sottolineò il filosofo e filologo Ernest Renan nel 
suo noto discorso pronunciato alla Sorbonne nel marzo del 1882 [2011] 5. Si pen-
si, solo per fare un esempio tra i tanti possibili, al forte sentimento nazionale di un 
popolo quale quello argentino, le cui radici sono costitutivamente multietniche in 
ragione del ruolo decisivo giocato prima dalle vicissitudini coloniali, successiva-
mente dai processi migratori. Quand’anche un legame primordiale con un unico 
gruppo etnico dominante fosse accertato, d’altra parte, non si può per questo dare 
per scontata l’esistenza di un nucleo coerente di contenuti culturali condivisi, né si 
può supporre acriticamente la coesione interna allo stesso gruppo etnico.

Se l’identità collettiva può in alcuni casi risultare saldamente ancorata alla matri-
ce etnica dominate della comunità nazionale, questa non ne costituisce un requisito 
e neanche un fondamento necessariamente autentico. A questa conclusione giunge 
anche Eriksen [2004], il quale si sofferma analiticamente sull’insieme di elementi 
che Smith identifica come qualificanti di una etnia: un nome collettivo, un mito 
comune di discendenza, una storia ed una cultura distintiva condivise, il legame 
con un territorio, un sentimento di solidarietà [Smith 1986, 22-31]. Tali elementi, 
egli osserva, se valutati in relazione a specifiche comunità nazionali, possono anche 
risultare contestabili, il che non esclude forti sentimenti identitari tra i suoi membri. 
Inoltre, se è vero che i miti del passato costituiscono spesso uno straordinario appi-
glio identitario che si consolida e reifica attraverso la pratica della memoria collettiva, 
è anche vero che le collettività si nutrono altresì di “miti del futuro” [Eriksen 1993].

5.   È interessante osservare che nel suo discorso Renan introduce una sostanziale critica 
proprio all’idea di una matrice etnica delle nazioni allorché afferma: “La considération etno-
graphique n’a donc été pour rien dans la constitution des nations modenes. La France est cel-
tique, ibérique, germanique. L’Allemagne est germanique, celtique et slave. L’Italie est le pays 
où l’ethnographie est la plus embarrassée. Gaulois, Étrusques, Pélasges, Grecs, sans parler de 
bien d’autres éléments, s’y croisent dans un indéchiffrable mélange. Le îles Britanniques, dans 
leur ensemble, offrent un mélange de sang celtique et germain dont les proportions sont sin-
gulièrement difficiles à défenir. La vérité est qu’il n’y a pas de race pure et que faire reposer la 
politique sur l’analyse ethnographique, c’est la faire porter sur une chimère.” [Renan, 2011, 42].



116 | Carlo De Rose

A prescindere dalla fondatezza e autenticità degli elementi di volta in volta ri-
chiamati per dar conto della matrie identitaria di una collettività, dunque, occor-
re piuttosto soffermarsi sulla natura metaforica di tali richiami [Eriksen 2004]. 
Una indicazione questa che mi pare essere del tutto condivisibile, raccordandosi 
anche con quanto sostiene Billing [1997], secondo il quale l’identità di una na-
zione sopravvive proprio perché è data per scontata ed espressa continuamente 
in modo implicito. Idea che, in termini diversi, ritroviamo anche in Eisenstadt e 
Giesen [1995], allorché affermano che l’identità collettiva svolge la sua funzione 
solo se i processi sociali che contribuiscono alla sua costruzione e al suo manteni-
mento restano in qualche modo latenti.

Che l’identità nazionale possa considerarsi espressione di costrutti metaforici, 
infine, suggerisce una possibile chiave di lettura della difficoltà in cui ci si imbatte 
allorché si tenta di enucleare con precisione gli elementi che accomunerebbero 
gli individui che si riconoscono quali membri di una stessa comunità etnica o 
nazionale. È del tutto evidente che a tali elementi si può alludere senza doverli (e 
poterli) esplicitare, il che tradisce il possibile carattere putativo e la manipolabilità 
dei significati loro attribuibili [Cohen A.P. 2000]. All’interno di questa stessa cor-
nice metaforica, difatti, si inquadra anche il rilievo iconico che assumono luoghi 
ed eventi associati all’identità collettiva in una certa narrativa ideologica della 
nazione quale entità chiamata a perpetuarsi nel tempo [Herzfeld 1997]. 

Identità in divenire e narrazioni

Sullo sfondo del dibattito brevemente richiamato è facile intravvedere una 
contrapposizione tra diverse prospettive adottate nell’analisi dei fenomeni identi-
tari, con una ricorrente messa in discussione degli assunti propri del primordiali-
smo e dell’essenzialismo e l’emergere di altri approcci interpretativi, tra cui quello 
incentrato sulle tesi del costruzionismo sociale [Snow, Corrigal-Brown 2015], 
che raccoglie un iniziale consenso soprattutto negli studi sull’identità di genere, 
come messo in evidenza nell’ampia rassegna operata da Karen Cerulo [1997]. 

La diversificazione dei quadri teorici di riferimento si accompagna con un 
crescente interesse verso i processi sottesi alla costruzione, al riconoscimento e 



L’identità collettiva e i suoi rituali | 117 

alla valorizzazione dell’identità collettiva. All’interno di questa cornice, inoltre, 
si collocano anche gli sviluppi più recenti dell’analisi sulla mobilitazione e le 
dinamiche identitarie di gruppi, movimenti e organizzazioni, ossia di quei col-
lettivi non contrassegnati da un’appartenenza ascritta, ma deliberatamente scelta 
e tendenzialmente temporanea. Il che contribuisce anche ad una estensione del 
campo di applicazione del concetto di identità collettiva, con ricognizioni sempre 
più incentrate su quei collettivi la cui matrice identitaria non è assimilabile né a 
quella delle origini, né a quella del modello.

Un contributo significativo in questa direzione deriva proprio dalla rinnovata 
riflessione sui movimenti sociali e dal tentativo di superare alcuni limiti delle teo-
rie sociologiche tradizionali nel dar conto dei modi in cui gli attori sociali danno 
forma ad un collettivo e si riconoscono in esso, elaborando significati condivisi 
e alimentando le proprie motivazioni alla partecipazione e alla mobilitazione. 
Un tema questo che resta al centro del dibattito attuale e che Cristina Flesher 
Fominaya [2020] sviluppa nella sua più recente analisi intorno alle ragioni che 
portano ad una nuova fase di sviluppo dei movimenti sociali.

Decisiva a tal riguardo resta comunque la riformulazione dei termini della 
questione originariamente proposta da Alberto Melucci [1989, 1995], il qua-
le suggerisce di considerare l’identità collettiva come il risultato di un processo 
piuttosto che un requisito costitutivo di un soggetto collettivo. Nei suoi termini, 
l’identità collettiva di un movimento va più precisamente intesa come il frutto 
di una definizione condivisa, elaborata da coloro i quali sono coinvolti nel mo-
vimento stesso. Essa emerge da una costruzione e negoziazione che si produce 
attraverso le interazioni e le relazioni tra gli individui. Da questa costruzione in 
divenire della propria identità discende poi la definizione e condivisione delle 
finalità da perseguire, oltre che la scelta dei mezzi da attivare e dei campi di azione 
da privilegiare, tenendo conto dei vincoli e delle opportunità con cui il movi-
mento si misura nei contesti storicamente e socialmente dati. 

Nonostante alcune riserve espresse nei confronti del suo impianto teorico6, a 
Melucci occorre riconoscere il merito di aver suggerito un cambio di prospettiva 

6.   Mi riferisco in particolare alle annotazioni critiche di Snow [2001] in merito alla 
equivocabile distinzione tra identità collettiva intesa come processo e identità collettiva intesa 
come prodotto. Pur riconoscendo il rilievo che assumono i processi nella definizione dell’i-



118 | Carlo De Rose

nell’interpretazione dei fenomeni identitari che contraddistinguono i movimen-
ti. Le sue considerazioni sulle dinamiche interne ai movimenti, oltretutto, sono 
state oggetto di ulteriori elaborazioni teoriche da parte di altri studiosi. 

L’attenzione posta sulle relazioni, ad esempio, è rintracciabile negli sviluppi 
del tema delle emozioni e dei legami interpersonali nella formazione dell’identità 
dei soggetti collettivi [Hercus 1999; Yang 2000]; mentre le sue considerazioni 
sulla dimensione del conflitto quale modalità di affermazione della propria iden-
tità e consolidamento dei rapporti di solidarietà tra i membri del gruppo trova 
significative corrispondenze nelle analisi sulle rappresentazioni dei confini (“chi 
siamo” e “chi non siamo”) ed il riconoscimento della condizione di estraneità 
dell’avversario o dell’antagonista [Taylor, Whittier 1992; Gamson 1997].

Pur se costruita intorno all’esperienza di gruppi e movimenti sociali contem-
poranei, l’analisi di Melucci offre altri spunti interessanti per una riflessione più 
generale sull’identità collettiva. 

Particolarmente significativo a riguardo risulta il suo invito a concepire l’i-
dentità in termini dinamici piuttosto che statici. Una indicazione questa che 
appare scontata nel caso dei movimenti, ma che costituisce una chiave di lettu-
ra fondamentale anche per quei collettivi tenacemente ancorati ad una matrice 
delle origini – etnica o razziale che sia – o del modello, come nel caso delle 
comunità nazionali o religiose. Ciò consente infatti di superare la pretesa inal-
terabilità del patrimonio identitario e di riconoscere i possibili intrecci che si 
producono tra sedimentazione e ridefinizione dei suoi contenuti lungo l’intero 
ciclo di vita di una collettività. 

Interpretati nella prospettiva del costruzionismo sociale, tali intrecci sono 
da considerarsi fisiologici e riflettono il succedersi degli orientamenti dominan-
ti in una collettività. Il che suggerisce anche di intendere la valorizzazione dei 
contenuti identitari come tendenzialmente mutevole, costituendo una risposta 
adattiva, e qualche volta strategica, ai cambiamenti che interessano le collettivi-
tà, anche a causa delle contraddizioni che possono emergere al proprio interno 
o degli eventuali attacchi esterni alla propria integrità. Oltretutto, c’è da consi-

dentità collettiva, secondo Snow non si deve sottovalutare la funzione che svolge l’identità 
collettiva una volta delineatasi nel generare senso e dare un potente impulso all’azione collet-
tiva e alla partecipazione degli individui ai movimenti.



L’identità collettiva e i suoi rituali | 119 

derare che la selezione dei contenuti identitari da valorizzare può risultare tal-
volta non facile in ragione del sovrapporsi di diverse appartenenze; circostanza 
questa che contraddistingue, ad esempio, la condizione tipica delle comunità 
di immigrati di seconda generazione in bilico tra più identità [Anthias 2002]. 

La stessa definizione dei confini da cui dipende l’inclusione o l’esclusione 
da una collettività, l’appartenenza o l’estraneità ad essa, è espressione di una 
costruzione sociale che per sua natura non è mai definitiva, anche quando vie-
ne giustificata sulla base di qualche carattere naturale o di qualche specifico 
contenuto culturale, quali i miti di origine cui si riferisce Smith [1986, 1991] 
per qualificare la matrice etnica delle nazioni e dell’identità nazionale. La de-
finizione dei confini identitari, dunque, è soggetta a possibili rimodulazioni, 
che necessitano immancabilmente di investimenti comunicativi e talvolta di 
vere e proprie forme di negoziazione finalizzate a risolvere eventuali conflitti o 
a tutelare specifici interessi.

Nel dar conto dei processi sottesi alla costruzione e riproduzione dell’iden-
tità collettiva, l’azione comunicativa assume in effetti una funzione essenziale. 
In una prospettiva narrativa7, infatti, possiamo affermare che sono proprio i co-
strutti discorsivi ad alimentare le rappresentazioni sociali che fanno da humus 
nella generazione e mantenimento dell’identità collettiva.

Questi costrutti discorsivi operano sia a supporto dei processi di identifica-
zione fondati sulla valorizzazione ed esaltazione del patrimonio identitario, sia 
nel dare risalto alle inconciliabili divergenze con gli universi (culturali, sociali, 
politici, valoriali) altrui. La loro forza persuasiva, è bene precisarlo, non dipende 
tanto dalla coerenza o fedeltà alla realtà (autenticità) dei contenuti veicolati – i 
quali possono anche essere soggetti a manipolazione ideologica o essere asserviti 
all’azione politica – quanto dalla cornice all’interno della quale di volta in volta si 
iscrivono, risultando condizionati dal sistema mediatico coinvolto, dal posiziona-
mento degli attori artefici della comunicazione e di chi invece ne è destinatario, 
sia che si tratti di specifici uditorii o di un non meglio definito pubblico. 

7.   Mi riferisco qui agli sviluppi del paradigma narrativo inizialmente formulato da 
Fisher [1985], il quale introduce la metafora dell’homo narrans per indicare un tipo specifico 
di interazione tra gli individui. Una ricostruzione del dibattito critico intorno al paradigma 
narrativo è proposta da Brown [2006], al cui contributo si rinvia anche per approfondimenti 
sulle dinamiche dell’identità collettiva all’interno delle organizzazioni. 



120 | Carlo De Rose

C’è in ogni caso da considerare che si tratta di atti comunicativi che si produco-
no nella sfera pubblica, potendo spesso beneficiare dell’amplificazione mediatica, 
e che retroagiscono sul piano individuale anche per il tramite delle relazioni inter-
personali. Una considerazione quest’ultima che si iscrive nella più ampia cornice 
teorica elaborata – e a più riprese ridefinita – da Habermas, il quale considera 
la sfera pubblica come luogo comunicativo e di intermediazione, ovvero “spazio 
discorsivo” in cui si diffondono opinioni e al contempo si generano e veicolano 
modelli interpretativi, credenze, rappresentazioni della realtà, concezioni morali e 
valutazioni etiche [cfr. Corchia, Bracciale 2020]. Tutto ciò ricorrendo a pratiche cui 
contribuiscono attori diversi: politici e partiti, professionisti del sistema mediatico, 
gruppi di pressione, rappresentanti della società civile e delle comunità religiose, 
esponenti della élite che ricoprono posizioni di potere e che a vario titolo esercitano 
forme di influenza [Habermas 2006].

Simboli e rituali

Come suggeriscono Eisenstadt e Giesen [1995], la costruzione sociale dei 
confini necessita allo stesso tempo di espressioni simboliche dell’identità. Le rap-
presentazioni dell’identità collettiva, infatti, si alimentano sia attraverso i reper-
tori discorsivi della narrazione, sia attraverso un “corpo comune di simboli” cui 
si presume siano associati significati condivisi [Cohen A.P. 1985, 16-7]. Alla co-
struzione e al mantenimento dell’identità, inoltre, concorrono anche quei rituali 
che si mettono in atto in una serie di occasioni non ordinarie della vita di una 
collettività [Hermanowicz, Morgan 1999]. 

Il nome e l’emblema rappresentano ovviamente le forme simbolico-espressive 
più elementari. Assegnare un nome e assumere un emblema sono difatti presup-
posti essenziali del processo di riconoscimento e distinzione. Una volta adottati, 
agiscono come potenti richiami identitari, sia all’interno che all’esterno di una 
collettività. Durkheim (1963) ne intuisce per primo la funzione in rapporto alla 
costituzione e al mantenimento dell’unità clanica simboleggiata dal totem. 

Un’evocazione identitaria ancor più efficace si ottiene attraverso i rituali, os-
sia attraverso quelle pratiche sociali fondate su una sequenza codificata di gesti 



L’identità collettiva e i suoi rituali | 121 

simbolici e atti comunicativi, che implicano una sorta di “messa in scena”, il cui 
significato formalmente attribuito (manifesto) è in principio riconoscibile – per-
lomeno in modo approssimativo – dai soggetti che vi prendono parte in qualità 
di protagonisti o semplici spettatori.

Il potere evocativo del simbolo consiste nel fatto che esso rinvia ad una de-
terminata realtà, ovvero la indica senza descriverla, operando da complemento a 
qualsiasi costrutto discorsivo. Una bandiera, una croce, uno slogan, il gesto di un 
pugno alzato possono di fatto agire con la stessa efficacia dell’emblema clanico nel 
richiamare un sentimento di appartenenza o nell’esprimere un’identità collettiva. 

Il potere evocativo del rituale, invece, discende dal fatto che esso si compie, po-
tendo assumere connotazioni diverse in relazione alle risorse identitarie da attivare, 
ovvero ai sentimenti collettivi da suscitare. Detto in altri termini, mentre il simbolo 
di per sé agisce esclusivamente come segno evocativo8, il rituale implica un’espe-
rienza evocativa, una sorta di attraversamento, risultando non di rado contraddi-
stinto da caratteri di sacralità e solennità e dalla capacità di suscitare emozioni.

Alle pratiche sociali fondate su forme rituali si fa ricorso in svariate circostan-
ze. Focalizzando l’attenzione sulle funzioni latenti ad esse sottese, qui di seguito 
ne propongo una possibile classificazione che non ha alcuna pretesa di essere 
esaustiva, e che viene introdotta con la consueta avvertenza che trattasi di un 
abbozzo di tipologia da intendere in termini idealtipici. Una ricognizione siste-
matica, infatti, imporrebbe di soffermarsi su un insieme ben più ampio di prati-
che con le quali ci si confronta tanto nel tempo ordinario scandito dalle routine 
quotidiane, tanto in modo più straordinario allorché si è coinvolti in eventi o 
manifestazioni afferenti più propriamente alla sfera pubblica. 

La classificazione adottata risponde più che altro allo scopo di evidenziare 
il contributo di dette pratiche alla costruzione e al mantenimento dell’identità 
collettiva, distinguendo in prima approssimazione quattro diversi tipi di rituali 
implicati: rievocativi, dimostrativi, regolativi e proiettivi.

8.   La distinzione tra segno e simbolo è stata ampiamente riproposta in letteratura a 
partire da una rilettura dell’opera di Cassirer [1961]. Per un approfondimento in merito 
alla funzione evocativa dei simboli si rinvia invece al dibattito sorto intorno al contributo di 
Sperber [1974].



122 | Carlo De Rose

Possiamo definire rievocativi quei rituali che rispondono alla funzione di con-
solidare il sentimento di appartenenza operando richiami a momenti topici della 
storia, reale o anche solo mitologica, di una collettività. Può trattarsi di rievocazioni 
che riguardano ora le sue origini e il suo costituirsi come soggetto (una nazione, una 
comunità religiosa, una organizzazione, ecc.), ora gli eventi, anche drammatici, che 
ne hanno segnato la sua storia nel tempo. I rituali rievocativi assolvono al bisogno 
fondamentale di una collettività di dare risposta alla domanda chi siamo? attraverso 
l’atto del fare memoria. Sono pertanto rituali incentrati sul culto – che assume una 
specifica valenza nei processi di costruzione dell’identità – del non dimenticare, del 
tenere vivi i ricordi e trarre motivazione e forza morale da essi.

Questo genere di rituali si fonda sulla capacità (ri)generativa delle pratiche 
collettive tese a trasformare gli eventi del passato in patrimonio identitario, con-
ferendogli un valore attuale. Nei termini suggeriti da Halbwachs e Bartlett, si 
tratta di pratiche attraverso le quali si realizza anche quella elaborazione collettiva 
del passato che si accompagna, non di rado, a rinnovate narrazioni9. Possono ri-
spondere anche ad una funzione di monito nella misura in cui rievocano traumi 
o eventi ingombranti per la coscienza collettiva da cui trarre insegnamento per il 
futuro, oppure agire come spazi di rappresentazione di quelle vulnerabilità collet-
tive di cui parlano Plotin-Amrani e Brunner [2015]. 

I rituali rievocativi necessitano anche di luoghi iconici, ovvero di setting dal 
forte valore simbolico, ancor più se rivestono una valenza commemorativa che 
implica la rielaborazione di un trauma, oppure, nei termini intuiti da Walter 
Benjamin, un appello ad una memoria critica. Luoghi quali il National September 
11 Memorial Museum, l’Hiroshima Peace Memorial Park, il National Memorial 
for Peace and Justice di Montgomery o l’Holocaust Memorial di Berlino svolgo-
no esattamente questa funzione. 

Una differente evocazione di significati è invece sottesa nei rituali che possiamo 
definire dimostrativi. Si tratta di rituali che si producono sotto forma di esibizione 
collettiva e che fanno leva sui sentimenti di orgoglio o sul bisogno di negoziare 
attenzione e ottenere riconoscimento. Attraverso questo genere di rituali si offrono 

9.   Rinviando all’ampia riflessione sul tema, qui si segnala a margine l’interessante analisi 
sui disallineamenti generazionali nella memoria degli eventi del passato proposta da Bernard 
Giesen [2014].



L’identità collettiva e i suoi rituali | 123 

rappresentazioni simboliche della forza e delle capacità di una collettività, che pos-
sono risultare funzionali anche a possibili suoi riposizionamenti, sia nel confronto 
(a distanza) con il mondo esterno, sia in rapporto al contesto sociale e culturale 
più prossimo entro cui quella collettività si colloca. Tali rappresentazioni agisco-
no al contempo come occasioni per motivare alla compattezza un gruppo o una 
comunità, ovvero per consolidare il consenso nei confronti delle sue istituzioni e 
degli assetti di potere esistenti, o anche per ottenere sostegno ad una causa.

Possono ascriversi a questa fattispecie di pratiche rituali le celebrazioni na-
zionali incentrate su imponenti parate militari – quali quelle che accompagna-
no l’abituale commemorazione della vittoria sul nazismo che si svolge a Mosca 
nella Piazza Rossa, o quelle organizzate dal regime nordcoreano per dar mostra 
del proprio potenziale bellico – così come le manifestazioni a carattere rivendi-
cativo quale, per fare solo un esempio, la marcia degli Unionisti a Belfast.

Allo scopo di riaffermare le norme e i valori fondanti di una collettività, ri-
spondono invece quei rituali che possiamo definire regolativi. Attraverso di essi 
si dà in genere evidenza delle condizioni sottese al riconoscimento dello status di 
membro di una collettività, ma anche dell’attribuzione di ruoli di responsabilità 
o di specifiche prerogative nell’esercizio del potere.

Un carattere regolativo è intanto da riconoscere ai rituali iniziatici attraverso 
i quali si sancisce l’ingresso di un individuo all’interno di un gruppo, di una co-
munità, di una organizzazione. Può trattarsi del rituale cristiano del battesimo, 
come di quello induista della diksha, del rituale adottato per la presentazione e 
accoglienza di un nuovo membro in una loggia massonica, o di quello caratte-
ristico dell’affiliazione ad un clan mafioso. Ad una logica simile obbediscono 
anche i tradizionali rituali collettivi che in alcune culture accompagnano ancora 
i passaggi alla pubertà, alla vita adulta e alla condizione anziana, come ancora 
avviene presso i Masai della Tanzania o i Samburu del Kenia. In tutti questi casi, 
la codificazione rituale riconduce all’interno di un quadro di senso condiviso le 
pratiche sociali messe in atto per contrassegnare l’appartenenza ad una determi-
nata collettività o anche l’eventuale esclusione da essa10.

10.   Per il rilievo che assume in termini di richiamo ai principi e alle norme che regola-
mentano l’appartenenza ad una comunità, anche l’esclusione - che può assumere la forma del 
mancato riconoscimento o del disconoscimento - può essere oggetto di specifiche pratiche 



124 | Carlo De Rose

Alla fattispecie dei rituali regolativi sono inoltre da ricondurre tutte quelle cerimonie 
pubbliche che scandiscono la vita delle istituzioni di una collettività in corrispondenza 
degli eventi di insediamento e riconoscimento della piena autorità e responsabilità dei 
suoi organi. Così è per le cerimonie di giuramento dei capi di stato e dei ministri, per 
l’incoronazione dei sovrani o la designazione dei leader religiosi.

Una funzione del tutto diversa assolvono infine i rituali proiettivi. Ci si riferi-
sce in questo caso a quei rituali attraverso i quali una collettività rende manifeste 
le sue aspirazioni ed esprime il bisogno di superamento delle condizioni contin-
genti. Si tratta di rituali che in una varietà di sistemi culturali svolgono anche una 
funzione catartica, di liberazione e di rimozione dei sentimenti negativi associati 
all’insicurezza, alla paura, all’angoscia, alla percezione dei limiti derivanti dalla 
condizione di esistenza umana. 

In senso lato, si può affermare che i rituali proiettivi hanno tutti una valenza 
escatologica e per alcuni versi religiosa, tant’è che scandiscono il tempo liturgi-
co-evocativo proprio di molte confessioni. Essi trovano spesso origine all’interno 
di sistemi di credenza in un ordine sovrannaturale o trascendentale, rappresenta-
to ora da un senso di attesa e di speranza nel suo compimento, ora da un senso 
di timore, angoscia o minaccia per le sue manifestazioni. Esempi ne sono anche 
i rituali a carattere sacrificale, purificatorio, penitenziale o propiziatorio, per lun-
ghissimo tempo praticati in molte società del passato. 

Si tratta in ogni caso di rituali in grado di suscitare un forte coinvolgimento 
alimentando il senso di appartenenza e agendo come una potente fonte identita-
ria nel tenere unito un gruppo o una comunità. Traendo spunto dalle cerimonie 
degli Hopi, a questa conclusione giunge lo stesso Merton [1983, 193-196] ri-
chiamando l’attenzione sulla funzione latente di questo genere di pratiche sociali 
già intuita da Durkheim.

a carattere rituale. Lo stesso istituto della scomunica, rientrando nelle tre forme di censura 
adottati dalla Chiesa a fianco all’interdizione e alla sospensione a divinis, prevedeva in pas-
sato un vero e proprio rituale pubblico, la cui legittimità si fondava, oltre che sulle posizioni 
assunte direttamente dal pontefice, sulle conclusioni dei processi affidati al tribunale dell’in-
quisizione.



L’identità collettiva e i suoi rituali | 125 

Ritornando al punto

La tipologia proposta richiederebbe ovviamente molte altre specificazioni e 
soprattutto una più ampia varietà di esempi utili a rendere meglio riconoscibili 
le funzioni sottese a ciascun tipo di rituale, ma anche le possibili sovrapposizioni 
tra funzioni differenti. 

Ritornando sui rilievi critici sollevati a riguardo del concetto di identità col-
lettiva, tuttavia, qui mi preme soprattutto richiamare l’attenzione sul fatto che il 
riconoscimento e l’analisi delle pratiche sociali fondate su forme rituali concorre 
a meglio esplicitare i processi costitutivi ad essa sottesi, il cui corretto inquadra-
mento dipende anche dal superamento di alcuni sostanziali fraintendimenti che 
si sono riprodotti nel dibattito sull’argomento, e di cui vi è ancora traccia nel 
difficile accordo su una definizione condivisa.

Il primo fraintendimento cui mi riferisco nasce originariamente dalla nota 
raccomandazione di Berger e Luckmann [1969, 235-236] a evitare di parlare di 
“identità collettiva” per non incorrere nel rischio di una falsa e reificante iposta-
tizzazione che ricondurrebbe la sociologia indietro nel tempo, alle interpretazioni 
veicolate dalla sociologia tedesca di matrice hegeliana di inizio Novecento, o alla 
scuola di pensiero durkheimiana cui sarebbe da contestare l’introduzione del fuo-
rviante concetto di “coscienza collettiva”. L’evocazione di tale pericolo riaffiora 
periodicamente nel dibattito giustificando la posizione di chi sarebbe favorevole 
ad un abbandono definitivo del concetto di identità collettiva da sostituire even-
tualmente con altri (non meglio precisati). 

Come giustamente osservato da Loredana Sciolla [1994, 504], il rischio però 
sarebbe tale “solo se si intendesse l’identità collettiva come un’entità unitaria, una 
totalità, del tutto esterna e costrittiva rispetto agli individui”. La concettualizza-
zione dell’identità collettiva nelle scienze sociali contemporanee si è al contrario 
venuta orientando sempre più verso un riconoscimento del suo carattere mul-
tidimensionale, con un’attenzione crescente al complesso intreccio tra identità 
collettiva, identità sociale e identità personale. Intreccio che si produce attraverso 
i processi di identificazione, il cui esito non soggiace in nessun modo a forme 
di determinismo indotte da una incombente “coscienza collettiva”. Oltretutto 
c’è anche da considerare la sovrapposizione di molteplici appartenenze che nor-



126 | Carlo De Rose

malmente convivono nell’esperienza dei singoli individui, ossia nel loro essere al 
contempo cittadini di una nazione, membri di un’organizzazione o di un mo-
vimento, appartenenti ad una certa categoria professionale, appartenenti ad un 
gruppo etnico o razziale, persone con un determinato orientamento sessuale, ecc. 

Il secondo fraintendimento rintracciabile nel dibattito degli ultimi tre decen-
ni deriva da una interpretazione dei processi di costruzione dell’identità collettiva 
talvolta ripiegata sulla tesi delle “identità inventate”, posizione questa rigettata sia 
da Eisenstadt e Giesen [1995], che da Antony Cohen [2000, 150-1]. Nonostante 
possa risultare difficile indicare quali siano i caratteri che concorrono a definire esat-
tamente l’identità scozzese, osserva Cohen, ciò non significa che si possa liquidare 
il problema ipotizzando che non esista una identità scozzese (la “scozzesità”) o che 
essa nasca dal nulla. Tale fraintendimento, oltretutto, è in parte da ricondurre anche 
ad una certa semplificazione riconoscibile nella tendenza a interpretare in termini 
necessariamente antitetici le concezioni primordialiste, essenzialiste e costruttiviste, 
a scapito di un più puntuale lavoro di ricostruzione di casi storici concreti, come 
messo in evidenza in particolare da Eriksen [2004] a proposito delle banali letture 
che a suo avviso sono state operate sulla documentata analisi storica e antropologica 
condotta da Smith [1986, 1991] sull’origine degli stati nazionali.

Questi fraintendimenti sembrano facilmente superabili nella misura in cui si 
aderisce alla concezione costruttivista dell’identità collettiva che, nei suoi assunti 
fondamentali, trova un’efficace sintesi in The construction of collective identity di 
Eisenstadt e Giesen [1995]. Ciò però con alcune fondamentali avvertenze, che 
tengono anche conto degli sviluppi più recenti del dibattito, e che sinteticamente 
enuncio tralasciando per brevità le relative argomentazioni: 

a.	posto che l’identità collettiva sia da considerarsi espressione di una costru-
zione sociale, occorre mettere in conto che possono comunque coesistere 
rappresentazioni identitarie plurime all’interno di una stessa collettività, 
quale ad esempio una comunità nazionale; ciò equivale a dire che non si 
può dare per scontata la convergenza su un unico costrutto identitario;

b.	per quanto i contenuti distintivi dell’identità collettiva possano essere 
identificabili in qualche repertorio di caratteri condivisi, resta fondamenta-
le la rappresentazione che ne danno i membri della collettività medesima, 
da cui dipende lo stesso processo di identificazione (auto-riconoscimento);



L’identità collettiva e i suoi rituali | 127 

c.	 la condizione di uguaglianza delle posizioni dei membri di una collettività 
– cui si riferiscono esplicitamente Eisenstadt e Giesen [1995, 74] – può 
considerarsi operante solo nel sancire l’appartenenza alla collettività e il 
diritto ad esserne riconosciuti quali membri (membership); tale condizione, 
assunta come discriminante per le relazioni di fiducia e solidarietà, non ga-
rantisce di per sé l’effettiva partecipazione di tutti ai processi di costruzione 
dell’identità collettiva;

d.	se è vero che la determinazione dei principi di inclusione ed esclusione, 
e la conseguente demarcazione dei confini tra in-group e out-group, è da 
considerarsi frutto anch’essa di una costruzione sociale, ciò non significa 
che a questo processo partecipino indifferentemente tutti i membri di una 
collettività; anzi, nella stragrande maggioranza dei casi, essa è espressione 
di un esercizio di potere che presuppone posizioni asimmetriche nei ruoli 
rivestiti dai suoi membri.

Tali avvertenze, ascrivibili nel quadro di una più precisa esplicitazione degli 
assunti costruttivisti, sottendono al contempo un richiamo a non risolvere l’inter-
pretazione dell’identità collettiva chiamando in causa in modo generico i processi 
sociali sottesi. Intendo dire che l’identità collettiva non può considerarsi espres-
sione di una astratta costruzione sociale, altrimenti diventa difficile distinguere la 
peculiarità dei processi in gioco nella costruzione e mantenimento dell’identità di 
un movimento rispetto ad una comunità nazionale, di un’organizzazione mafiosa 
piuttosto che di una comunità transgender. 

A tal fine, un significativo rilievo assumono proprio i rituali su cui ho inteso 
volutamente soffermarmi proponendone una possibile classificazione, perché le 
pratiche sociali entro cui si iscrivono hanno a che fare esattamente con i processi 
di costruzione sociale cui ricondurre i fenomeni identitari.

Fenomeni, aggiungo in conclusione, che vanno letti senza sottovalutare il fat-
to che sia le pratiche rituali messe in atto, sia lo stesso linguaggio che fa da corre-
do alla narrazione identitaria, sono influenzati dal sistema sociale dominante, che 
costituisce la più ampia cornice entro la quale si colloca la produzione di senso 
condiviso, ma anche la sua potenziale messa in discussione.



128 | Carlo De Rose

Riferimenti bibliografici 

Abu-Lughod L., Lutz C.
2005, Emozione, discorso e politiche della vita quotidiana, Antropologia, n. 6, pp. 15-35. 

https://doi.org/10.14672/ada2005130%25p

Alonso M.
2011, Collective Identity as a Rhetorical Device, Synthesis Philosophica, vol. 26, n. 1, 

pp. 7-24. https://hrcak.srce.hr/72476

Anderson, B. 
2006, Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Nationalism, 

Verso, London (ed. or. 1983). 

Anthias F.
2002, Where do I belong? Narrating collective identity and translocational positionality, 

Ethnicities, vol. 2, n. 4, pp. 419-514. https://doi.org/10.1177/1468796802
0020040301

Barth F. (a cura di)
1969, Ethnic Groups and Boundaries, Little Brown, New York.

Bayart J-F. 
1996, L’illusion identitaire, Fayard, Paris.

Benhabib S.
2005, La rivendicazione dell’identità culturale. Eguaglianza e diversità nell’era globale, 

il Mulino, Bologna (ed. or. 2002).

Berger P.L., Luckmann T.
1969, La realtà come costruzione sociale, il Mulino, Bologna (ed. or. 1966).

Billing, M. 
1997, Banal Nationalism, Sage, London.



L’identità collettiva e i suoi rituali | 129 

Brown A.D.
2006, A Narrative Approach to Collective Identities, Journal of Management Studies, 

vol. 43, n. 4, pp. 731-753. https://doi.org/10.1111/j.1467-6486.2006.00609.x

Brubaker R.
2009, Ethnicity, Race, and Nationalism, Annual Review of Sociology, vol. 35, pp. 21-42. 

https://doi.org/10.1146/annurev-soc-070308-115916

Brubaker, R., Cooper F. 
2000, Beyond “Identity’’, Theory and Society, vol. 29, pp. 1–47. https://doi.or-

g/10.1023/A:1007068714468

Calhoun C.
1997, Nationalism, University of Minnesota Press, Minneapolis.

Cassirer E.
1961, Filosofia delle forme simboliche, La Nuova Italia, Firenze, 3 voll. (ed. or. 1923-1929).

Cella G.P. 
2006, Tracciare confini. Realtà e metafore della distinzione, il Mulino, Bologna.

Cerulo K.A.
1997, Identity Construction: New Issues, New Directions, Annual Review of Sociology, 

vol. 23, pp. 385-409. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.23.1.385

Cohen, A.P.
1985, The Symbolic Construction of Community, Routledge, London-New York.
2000, Peripheral vision: nationalism, national identity and the objective correlative in 

Scotland, in A.P. Cohen (a cura di), Signifying Identities, Routledge, London-
New York, pp. 145-169.

Cohen, R. 
1994, Frontiers of Identity: the British and the Others, Longman, London.

Corchia L., Bracciale R. 
2020, La sfera pubblica e i mass media. Una ricostruzione del modello habermasiano nella 

communication research, Quaderni di Teoria Sociale, n. 1-2, pp. 391-422.



130 | Carlo De Rose

Cornell S., Hartmann D.
1998, Ethnicity and Race: Making Identities in a Changing World, Pine Forge Press, 

Thousand Oaks.

De Cillia R., Reisigl M., Wodak R. 
1999, The discursive construction of national identities, Discourse & Society, vol. 10, 

n. 2, pp. 149–173. https://doi.org/10.1177/0957926599010002002

Durkheim E.
1963, Le forme elementari della vita religiosa, Edizioni di Comunità, Milano (ed. or. 1912).

Eisenstadt S.N., Giesen B.
1995, The construction of collective identity, European Journal of Sociology, vol. 36, n. 

1, pp. 72-102. https://doi.org/ DOI: 10.1017/S0003975600007116

Eriksen T.H.
1993, A future-oriented, non-ethnic nationalism? Mauritius as an exemplary case, Ethnos, 

vol. 58, n. 3–4, pp. 197-221. https://doi.org/10.1080/00141844.1993.9981474
2004, Place, kinship and the case for non-ethnic nations, Nations and Nationalism, vol. 

10, n. 1/2, pp. 49-62. https://doi.org/10.1111/j.1354-5078.2004.00154.x

Fisher W.R.
1985, The narrative paradigm: an elaboration, Communication Monographs, vol. 52, 

n. 4, pp. 347-367. https://doi.org/10.1080/03637758509376117

Flesher Fominaya C.
2010, Collective Identity in Social Movements: Central Concepts and Debates, Sociology 

Compass, vol. 4, n. 6, pp 393-404. https://doi.org/10.1111/j.1751-
9020.2010.00287.x

2020, Social Movements in a Globalized World, Macmillan Red Globe Press, London.

Gamson J.
1997, Messages of Exclusion: Gender, Movements, and Symbolic Boundaries, Gender and 

Society, vol. 11, n. 2, pp. 178–199. https://doi.org/10.1177/089124397011002003

Gellner E.
1997, Nationalism, Weidenfeld & Nicolson, London.



L’identità collettiva e i suoi rituali | 131 

Giesen B.
2014, Noncontemporaneity, Asynchronicity and Divided Memories, Time & Society, 

vol. 13, n. 1, pp. 27-40. https://doi.org/10.1177/0961463X04040741

Giesen B., Seyfert R.
2016, Collective identities, empty signifiers and solvable secrets, European Journal of Social 

Theory, vol. 19, n. 1, pp. 111-126. https://doi.org/10.1177/1368431015573364

Habermas J.
2006, Political Communication in Media Society: Does Democracy Still Enjoy an 

Epistemic Dimension? The Impact of Normative Theory on Empirical Research, 
Communication Theory, vol. 16, n. 4, pp. 411-426. https://doi.org/10.1111/
j.1468-2885.2006.00280.x

Handler R.
1988, Nationalism and the Politics of Culture in Quebec, The University of Wisconsin 

Press, Madison. 

Hercus C.
1999, Identity, Emotion, and Feminist Collective Action, Gender and Society, vol. 13, 

n. 1, pp. 34–55. https://doi.org/10.1177/089124399013001003

Hermanowicz J.C., Morgan H.P.
1999, Ritualizing the Routine: Collective Identity Affirmation, Sociological Forum, 

vol. 14, n. 2, pp. 197-214. https://doi.org/10.1023/a:1021462511364

Herzfeld M.
1997, Cultural Intimacy: Social Poetics in the Nation-State, Routledge, London.

Holland D., Fox G., Daro V.
2008, Social Movements and Collective Identity: A Decentred, Dialogic View, 

Anthropological Quaterly, vol. 81, n. 1, pp. 95-126. https://doi.org/10.1353/
anq.2008.0001

Honneth A.
2002, Lotta per il riconoscimento. Proposte per un’etica del conflitto, Il Saggiatore, 

Milano (ed. or. 1992).



132 | Carlo De Rose

James S. 
1999, The Atlantic Celts: Ancient People or Modern Invention?, British Museum Press, 

London.

Jones, J.
2011, Who are we? Producing group identity through everyday practices of conflict and 

discourse, Sociological Perspectives, vol. 54, n. 2, pp. 139–161. https://doi.
org/10.1525/sop.2011.54.2.139

Kantner C. 
2006, Collective Identity as Shared Ethical Self-Understanding. The Case of the Emerging 

European Idenitity, European Journal of Social Theory, vol. 9, n.4, pp. 501-
523. https://doi.org/10.1177/1368431006073016

Martin DC.
1995, The choices of identity, Social identities, vol. 1, n.1, pp. 5-20. https://doi.org/1

0.1080/13504630.1995.9959423

Melucci A. 
1989, Nomads of the Present: Social Movements and Individual Needs in Contemporary 

Society, Tempe University Press, Philadelphia. 
1995, The Process of Collective Identity, in H. Johnston, B. Klandermans (a cura di), 

Social Movements and Culture, Routledge, London (2003), pp. 41-63. 

Merton R.K. 
1983, Teoria e struttura sociale, il Mulino, Bologna, 7a edizione (ed. or. 1968). 

Nasrin S., Fisher D.R.
2022, Understanding Collective Identity in Virtual Spaces: A Study of the Youth Climate 

Movement, American Behavioral Scientist, vol. 66, n. 9, pp. 1286-1308. ht-
tps://doi.org/10.1177/00027642211056257

Olzak S.
2015, Ethnic, Racial, and Nationalist Social Movements, in J.D. Wright (a cura di), 

International Encyclopedia of Social and Behavioral Sciences, 2nd edition, 
Elsevier, Oxford, pp. 123-129.



L’identità collettiva e i suoi rituali | 133 

Parekh B.
1995, The concept of national identity, Journal of Ethnic and Migration Studies, vol. 

21, n. 2, pp. 255-268. https://doi.org/10.1080/1369183X.1995.9976489

Plotkin-Amrami G., Brunner J.
2015, Making up ‘national trauma’ in Israel: From collective identity to collective vul-

nerability, Social Studies of Science, vol. 45, n. 4, pp. 525-545. https://doi.
org/10.1177/0306312715589846

Polletta, F., Jasper J.M.
2001, Collective Identity and Social Movements, Annual Review of Sociology, vol. 27, 

pp. 283-305. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.27.1.283

Pratt M.G.
2003, Disentangling collective identities, in Polzer, J. T. (a cura di), Research on 

Managing Groups and Team, V: Identity Issues in Groups, Elsevier, Oxford, pp. 
161–88.

Remotti F.
2010, L’ossessione identitaria, Laterza, Roma-Bari.

Renan E.
2011, Qu’est-ce qu’une nation? [conference faite en Sorbonne le 11 Mars 1882], 

Éditions Flammarion, Paris.

Rossi P.
2007, L’identità dell’Europa, il Mulino, Bologna.

Sciolla L.
1983, Teorie dell’identità, in L. Sciolla (a cura di), Identità. Percorsi di analisi in socio-

logia, Rosenberg & Sellier, Torino, pp. 7-59.
1994, Identità personale e collettiva, in Enciclopedia delle scienze sociali, Treccani, 

Roma, Vol. IV, pp. 496-506.

Smith, A.D.
1986, The Ethnic Origins of Nations, Basil Blackwell, Oxford.
1991, National identity, Penguin, Harmondsworth.



134 | Carlo De Rose

Snow, D.A.
2001, Collective Identity and Expressive Forms, University of California, Irvine eScho-

larship Repository, http://repositories.cdlib.org/csd/01-07

Snow D.A., Corrigall-Brown C.
2015, Collective Identity, in J.D. Wright (ed.), International Encyclopedia of the Social 

and Behavioral Sciences, 2nd edition, Vol. 4, Elsevier, Oxford, pp. 174–180.

Sperber D.
1974, Rethinking Symbolism, Cambridge University Press, Cambridge.

Taylor V., Whittier N.E. 
1999, Collective identity in social movement communities: lesbian feminist mobiliza-

tion, in J. Freeman, V. Johnson (a cura di), Waves of Protest: Social Movements 
Since the Sixties, Oxford University Press, Oxford, pp. 169-194. 

Weber M.
1981, Economia e società, Edizioni di comunità, Milano, 1981, 4 voll. (ed. or. 1922).

Yang G.
2000, Achieving Emotions in Collective Action: Emotional Processes and Movement 

Mobilization in the 1989 Chinese Student Movement, The Sociological Quarterly, 
vol. 41, n. 4, pp. 593–614. https://doi.org/10.1111/j.1533-8525.2000.tb00075.x

Carlo De Rose è professore associato in Sociologia generale presso l’Università della Calabria 
dove insegna Sociologia e ricerca sociale e Ricerca sociale applicata. Dopo un percorso dottorale 
svolto presso l’Università Cattolica di Milano, ha focalizzato lo sviluppo delle sue competenze in 
ambito metodologico ed epistemologico. I suoi interessi di ricerca si concentrano sui temi delle 
migrazioni, dello sviluppo locale e dell’identità collettiva. Ha svolto attività di ricerca sia in Italia che 
all’estero e attualmente è coinvolto in una ricerca nazionale sul tema del risentimento. Da alcuni 
anni coordina i corsi di laurea in Servizio sociale presso l’Università della Calabria.

http://repositories.cdlib.org/csd/01-07

