Quaderni di Teoria Sociale 1-2.2025
ISSN (online) 2724-0991 | DOI: 10.57611/qts.v5il1-2.573

www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale 8
OPEN ACCESS

Davipe RUGGIERI

Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer: la
dimensione della trascendenza nella Teoria critica!

Abstract: This essay aims to analyze the question of religion in Max Horkheimer’s sociolog-
ical and philosophical thought; more particularly, it focuses on the issue of “secularization”,
which, although not explicitly or systematically addressed by Horkheimer, seems to be trans-
versal in many of his essays dedicated to the relationship between modernity and theolo-
gy. The progressive rationalisation in the western world and society leads to an inevitable
“disenchantment of the world” (to say it with Weber’s words): this means on the one hand
an ever-increasing explicability, controllability and predictability of reality in rational (i.e.
scientific) terms, but on the other hand a loss of value of the theological and religious dimen-
sion which is intended as an inner disposal for humans runing ro a transcendent dimension.
Compared to his colleague Adorno, and mostly to the first-generation Frankfurt School the-
orists, this essay shows how for Horkheimer — especially in the last period of his intellectual
production — there is a constant focus on the theme of the “transcendent”. In addition, it
could be argued that the specific feature of Critical Theory advanced by Horkheimer posits
precisely the openness to the transcendent dimension as an essential condition for a very
authentic Critical Theory. Interweaving themes ranging from sociology to social philosophy,
intersecting analyses of the crisis of theology with a fundamentally pessimistic theoretical ori-
entation, this essay sheds light on an aspect of Horkheimer’s work that fits coherently within
a still topical debate on the sociology of religion and the role of religion in the civil sphere.

Keywords: Horkheimer, secularization, transcendence.

1. Mi permetto di esprimere un sentito ringraziamento al Dipartimento di Scienze
Politiche, Giuridiche e Studi Internazionali dell'Universita degli studi di Padova, che ha
permesso il soggiorno di ricerca a Francoforte nell’ottobre 2024 (programma Ouzgoing), i
cui risultati scientifici sono parzialmente presentati in questa sede. Un particolare ringra-
ziamento va al Dr. Mathias Jehn, responsabile della sezione “Curatela, informazione spe-
cializzata e mediazione” (Kuratieren, Fachinformation und Vermittlung, KFV) dell’Archi-
vzentrum dell’Universititsbibliothek — Goethe Universitit Frankfurt am Main, e a tutto il
personale dell’archivio Max Horkheimer (in particolare a Oliver Kleppel e Stephen Roeper)
per la cortese disponibilita della consultazione del materiale inedito dell’Archivio di Max
Horkeimer. Un sentito ringraziamento per I'elaborazione del tema di questo saggio va al Prof.
Andrea Maccarini (Universita di Padova), al Prof. Ferdinand Sutterliity (Geothe Universitit
Frankfurt) e alla prof.ssa Vera King (Goethe Universitit Frankfurt). Ringrazio anche i referee
che hanno offerto preziosi spunti di miglioramento della bozza di questo lavoro.



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 185

Introduzione

In un passaggio di un saggio emblematico dal titolo Religion und Philosophie
(1967), Max Horkheimer accostava in questo modo la filosofia schopenhaueria-
na alla teologia di Paul Tillich:

La metafisica di Schopenhauer, distante dall’incrollabile fede di Tillich, offre una teoria espli-
citamente formulata del rapporto tra I'aldila e il mondo, la transitorietd e I'eternitd, il con-
dizionato e l'incondizionato. In modo determinato, non pil distanziato dalla scienza, da
espressione a cio che Tillich, e prima di lui Kang, ritenevano indicibile. Che il mondo, come
lo conoscono gli uomini, i prodotti del loro apparato intellettivo, capace di percepire e com-
prendere, sia un fenomeno mediato da funzioni transitorie, Kant lo aveva gia chiarito. [...]
La civilea cristiana ¢, come si ¢ detto, inseparabile dal quadro teologico-cristiano del mondo,
anche quando questo ¢ stato contrastato in ogni momento. Quando gli impulsi morali sono
stati trasmessi ai giovani, anche quando questi, liberi da impegni confessionali, si accompagna-
no a un ateismo consapevole, diventano, non appena i elimina il riferimento a un trascenden-
te, una questione di gusto e di umore, uguale al suo contrario. Limpegno morale, non meno
di quello erotico, appare oggi come qualcosa di lasciato alle spalle. Per questo motivo, I'aiuto
filosofico appare pili che mai necessario, mentre diventa contemporaneamente piit superfluo,
poiché la morale perde ogni significato sociale [Horkheimer 1985, 191; 194]°.

Horkheimer pone in questo saggio, come in moldi scritti di questa fase intellettuale,
il rapporto problematico tra configurazione del mondo e dimensione trascendente,
articolandolo in tale modo: la filosofia schopenhaueriana ha in comune con il cuore
del Cristianesimo un fondamento essenziale (oltre che I'appello all’amore per il prossi-
mo, che si traduce in una forma di compassione e solidarieta in termini etico-sociali),
ossia che la profonda comprensione del mondo si fonda su una costitutiva ammissio-

2. C% un prolifico rapporto biografico e intellettuale tra Max Horkheimer e il teologo
Paul Tillich che non puo essere adeguatamente trattato in questa sede (mi permetto di rinvia-
re a Ruggieri, 2025). Nel terzo capitolo “Indebted freedom: Paul Tillich” nel suo recente vo-
lume Under the Spell of Freedom, Hans Joas sviluppa importanti riflessioni sulle idee di Tillich
che ci aiutano ulteriormente a comprendere il tema del rapporto tra sfera religiosa, trascen-
denza e liberta. Le articola sostanzialmente in quattro temi principali: “(1) la sua concezione
del tempo e della storia; (2) la sua teoria dei segni o simboli; (3) le sue riflessioni sul rapporto
tra le tradizioni religiose, in primo luogo il cristianesimo protestante e quello cattolico; e (4)
la sua concezione delle condizioni costitutive della liberta umana” [Joas 2024, 127].



186 | Davipe RUGGIERT

ne di una sua trascendentalitd. Per comprendere a fondo il mondo occorre negarlo.
Tradotto nei termini della sua filosofia sociale: la condizione essenziale della possibile
trasformazione o trasfigurazione del reale ¢ da rintracciare nell'appello ad una dimen-
sione trascendente, ovvero la pensabilitd di un'a/tra societa, di rapporti etico-sociali
altri. Per riprendere la citazione horkheimeriana appena menzionata, ¢ solo sulla base
dell'incondizionato che ¢ possibile condurre una critica del reale: ¢ solo attraverso una
negazione delle relazioni sociali condizionate dalla cornice storico-sociale concreta (to-
talitd) che si pud articolare una dimensione essenzialmente critica. Nella Teoria critica
di Horkheimer la sovrapposizione di analisi sociologica e dimensione teologico-religio-
sa ¢ in tale senso funzionale all'assunto appena evidenziato, tant’¢ che nella fase matura
del suo pensiero I'anelito verso una giustizia sociale si mescola a profonde suggestioni
messianiche’.

La letteratura scientifica sull'interpretazione della religione nella Teoria critica
e nel pensiero di Max Horkheimer ¢ molto vasta e sarebbe davvero complesso
definirne i contorni [Siebert 1985; Kim 1996; Ott 1998, 2007; Eitler 2005;
Siebert 2005; Brittain 2005; Sutterliity 2014]: soprattutto a partire dagli ulti-
mi scritti, Horkheimer aveva infatti dato a intendere una certa apertura verso
il mondo della teologia e della religione, tematizzando la famosa formula della
nostalgia del Totalmente Altro [Horkheimer 2019]. Molti reputarono questa scelta
come una debolezza sistematica o come una forma di conservatorismo (lo stesso
Horkheimer in alcune interviste si defini provocatoriamente un “rivoluzionario
conservatore”, sostenendo che la Teoria critica aveva da sempre avuto il com-
pito di denunciare le contraddizioni sociali, e suggerirne la rimozione, ma al
contempo doveva indicare anche cio che va mantenuto). Spesso nei suoi lavori

3. In una delle interviste controverse (in relazione al tema del rapporto tra teoria critica
e religione) che Horkheimer rilascid negli ultimi anni della sua vita, troviamo la seguente
affermazione che rende abbastanza bene 'ambiguita della sua posizione in relazione al suo
impianto teorico: “Malgrado il mio tentativo di salvare la presenza dei cosiddetti valori spi-
rituali allinterno dello sviluppo tecnico dell'uomo io non ho mai attribuito allo spirito una
sostanzialitd indipendente, un’«essenza». Per quanto riguarda la religione, e in particolare la
religione cristiana, ho notato spesso che i suoi protagonisti pili eminenti sono stati in gran
parte, nel loro modo di agire, dei veri anticristiani e nemici dello spirito [...]. Malgrado tutto
cid, la conseguenza pratica dell’analisi della societd prevede, accanto a tendenze rivoluziona-
rie, anche la difesa di elementi culturali di origine teologica” [Horkheimer 2022a, 105-106].



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 187

Horkheimer ricorre alla spiegazione della Teoria critica come una forma di ana-
lisi del reale che mostra quale sia il “prezzo da pagare” per i molti vantaggi della
razionalizzazione e del progresso scientifico-tecnologico, indicando cosi gli esiti
paradossali della modernita. Uno di questi ¢ proprio la rimozione del religioso,
del teologico e del trascendentale dalla vita sociale e culturale contemporanea.
Christopher Brittain ha ampiamente esaminato la questione valutando gli esi-
ti della riflessione horkheimeriana sulla religione. Egli tenta di mostrare la costan-
te presenza e attrazione su questioni religiose in risposta ai limiti che percepiva
nella teoria e nella pratica marxista. Criticando infatti il dogmatismo radicale che
vedeva nel marxismo della sua epoca e soprattutto quello che emergeva nel mon-
do scientifico-tecnologico, Horkheimer considera la religione come un luogo in
cui ¢ possibile rilevare un concetto negativo di verita che si esplica poi come ane-
lito verso una vera giustizia [Brittain 2005]. C’¢ anche una parte della letteratura
scientifica che ha sviluppato alcune intuizioni horkheimeriane, e pitl in generale
provenienti dalla comunita intellettuale della Scuola di Francoforte, per articolare
una vera e propria Teoria critica della religione [Brittain 2012; Mendieta 2004].
Il tema della “secolarizzazione” in Horkheimer ¢ stato trattato da alcuni autori
[Boulting 2004; Raulet 2004; Nagl-Docekal e Zacharasiewicz 2023], eviden-
ziando taluni elementi che saranno ripresi certamente nelle pagine che seguono.
Lintento di questo saggio ¢ tuttavia quello di articolare la questione della “seco-
larizzazione” nella Teoria critica di Horkheimer, riconducendo le sue trattazioni
ad una inequivocabile necessita di salvare la dimensione del trascendente come
elemento ineludibile della stessa Teoria critica. In altri termini, si tratta di mostra-
re come alla lucida analisi di una societa radicalmente “secolarizzata” si afhianchi
una necessita essenziale, una vocazione etica che mira a salvare alcuni elementi
essenziali dell'uomo e dell'umano. Questo perché Horkheimer ¢ convinto che la
progressiva “razionalizzazione” del mondo (e il suo “disincantamento”, per dirla
in termini weberiani) possa condurre ad una disumanizzazione profonda della
societa: la crisi della religione e della teologia sono allora qualcosa di molto piu
radicale e vanno tematizzate in un orizzonte pitt ampio. D’altra parte, il dialo-
go che la Teoria critica horkheimeriana si sviluppa soprattutto nell’ultima sua
produzione intellettuale, testimonia non solo una peculiare interpretazione del
fenomeno religioso (guardando in particolare all’ebraismo e alla tradizione cri-



188 | Davipe RUGGIERT

stiana), ma anche la necessita di recuperarne un messaggio salvifico e redentivo,
perfettamente funzionale a quella vocazione pratica e emancipativa della Teoria
critica stessa. Queste riflessioni si intersecano con una originale interpretazione
del pensiero schopenhaueriano, in realta da sempre presente nella formazione fi-
losofica di Horkheimer. In Kritische Theorie gestern und heute (1972) Horkheimer
affermava: “I due filosofi che hanno influenzato in modo decisivo gli inizi della
teoria critica sono stati Schopenhauer e Marx” [Horkheimer 2005, 370], al pun-
to che c’¢ chi come Rolf Wiggershaus ha salutato il pensiero horkheimeriano
come una forma di Schopenhauer-Marxismus [Wiggershaus 1998]%.

In una intervista molto interessante con Dagobert Lindlau, rilasciata in un
momento storico molto delicato (1968), Horkheimer sosteneva a proposito della
convergenza di alcuni temi del Cristianesimo (su tutti, 'amore per il prossimo,
ma anche la richiesta di un agire “vero e autentico”) con la contestazione studen-
tesca che si allargava a macchia d’olio in Occidente:

Pensate alle loro richieste, come la richiesta di verita, di porre fine a tutto cid che ¢ diso-
nesto, cattivo e malvagio. Ricordate che nelle universita si chiede di non fare solo scien-
za, che ¢ utile, ma anche di servire la conoscenza, la verita e la comprensione profonda
[Einsicht], in modo che le persone possano svilupparsi e non solo costruire macchine
migliori. Credo che in questo senso la religione si confermi oggi nella sua negazione. Ed
¢ per questo che penso che le idee in pericolo siano in mani migliori in questa protesta
dei giovani che nella convenzione che la religione minaccia di diventare nel mondo di
oggi [Horkheimer 1985, 299; traduzione nostral.

Horkheimer sembra voler dire che le idee religiose hanno ancora un vigore e
una forza, portate sulle gambe e nella voce degli studenti che protestano per rico-
noscimento di diritti e della loro stessa identita. Tutto ciod in direzione esattamen-

4. Di recente John Abromeit ha rimarcato la macroscopica presenza di Schopenhauer
nell'opera di Horkheimer in questi termini: “[...] il pessimismo di Schopenhauer catturd
sempre pitt 'immaginazione di Horkheimer durante la Prima Guerra mondiale. Il tema del
mondo come inferno vivente si ripresentava sempre di nuovo negli scritti di Horkheimer di
questo periodo. Eppure il pessimismo di Horkheimer non portera alla rassegnazione. [...] In
altre parole, Horkheimer ha trasformato il rifiuto filosoficamente fondato del mondo, che
ha scoperto negli scritti di Schopenhauer, in una critica del mondo cosi com’¢. Non ha mai
disperato del tutto della possibilita di cambiamento” [Abromeit 2011: 47; traduzione nostral.



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 189

te contraria a cid che le religioni istituzionalizzate apparentemente producono
(ovvero sottomissione, ubbidienza e conservazione dell’ordine esistente)’.

1l pessimismo della Teoria critica come forma di “ascesi intramondana”

Nel saggio Schopenhauer e la societa (1955) Horkheimer sostiene che la societa
civile ¢ nata sostanzialmente al tempo di Schopenhauer, quando cio¢ il processo
culturale dell'llluminismo si era definitivamente compiuto e aveva reso fami-
liare il concetto di “essere sociale” o “societd”: cid che precede tale epoca ¢ la
collocazione dell’individuo in forme pitt 0 meno conflittuali (o inclusive) con
Papparato dello Stato (nelle varie declinazioni che ha assunto in etd moderna, per
lo pitt monarchica e repubblicana) [Horkheimer 2011a, 104]. E stato Rousseau
che per primo ha riconosciuto questa “seconda natura” dell'uomo, riconoscendo
nella societa il “nerbo” della sua filosofia. Saint-Simon e Hegel dapprima, Marx e
Comte successivamente, hanno poi definitivamente separato la sfera della societa
dallo Stato, facendone un oggetto specifico di indagine [su questo aspetto si veda
Honneth 2010; Jaeggi 2018].

Schopenhauer parla di vita sociale intendendo il “fatto mondano di trovar-
si insieme (la compagnie, le monde)” [Horkheimer 2011a, 105], e lo fa, secondo
Horkheimer, adottando una prospettiva che potremmo definire in questa sede
come una sorta di “meccanicismo psico-sociale”: i meccanismi psicologici dell’an-
goscia, dell’aggressione e della prudenza tengono sostanzialmente insieme la so-
cieta, ma dato il presupposto ontologico della immodificabilita del carattere (da cui
Schopenhauer desume la conseguente visione negativa dell’educazione) ne consegue
una visione radicalmente “repressiva’ della societd. Con una battuta Horkheimer
sembra dare ragione alla visione schopenhaueriana che ¢ confermata nei fatti anche
piti vicini ai tempi in cui ¢ redatto il saggio: “[...] I'apologia della repressione fa par-
te del mondo che rende necessaria la repressione” (ibidem). Questa logica repressiva
¢ stata inglobata dalla forza dello Stato che ne ha fatto un dispositivo per sedare e

5. Su questi aspetti si veda Bocci 2017; 2020; Belardinelli 2019; molto interessante a tal
fine ¢ anche la ricostruzione del ruolo sociale della Chiesa in Sutterliity 2014.



190 | Davipe RUGGIERI

reprimere movimenti di contestazione e di rivendicazione radicale (Schopenhauer
guardava in particolare alla canaille della massa insorta nel 1848).

Tra il 1850 e il 1914 si verifica una particolare congiuntura che a detta di
Horkheimer segna una svolta epocale: il trionfo della tecnica e lo sviluppo dell'in-
dustria registrano un cambio di passo inesorabile per la comunita occidentale
(quella guglielmina in particolare); Schopenhauer vive nel periodo gestazionale
di questo mutamento epocale e la sua filosofia diventa in qualche modo la cifra
del tempo - questo perché, continua Horkheimer, “lo slancio verso il progresso”
alimentato da questa nuova epoca conduce ad una “laboriosa insicurezza”. Ecco
allora che la filosofia pessimistica di Schopenhauer diventa paradossalmente “[...]
la razionalizzazione della condizione inquietante della realta [Horkheimer 2011a,
106; 2011b]”. La metafisica che aveva di fatto declassato il ruolo dell’intelletto e
della ragione (posti al servizio della Volonta cieca, vera essenza del mondo) si au-
tolegittima come manifesto del tempo: Schopenhauer ¢ ad un tempo la massima
espressione dell'Illuminismo e al contempo la sua negazione; su questa ambiva-
lenza di fondo ¢ possibile leggere anche il pensiero che Adorno e Horkheimer
nutrivano verso il movimento culturale dell'Tlluminismo [Adorno e Horkheimer
2010]. Dell'llluminismo Schopenhauer aveva salvato una immagine “atomistica”
della societa, considerando sostanzialmente gli individui come ultima realtd ana-
litica delle dinamiche sociali:

Nell’intransigente nominalismo di Schopenhauer nei confronti della societ si trova pero,
al tempo stesso, la radice della sua grandezza. Come nella natura i genera sono mere astra-
zioni, egli afferma “nello stesso modo nel genere umano sono reali solo gli individui e la
loro esistenza, mentre i popoli e la loro vita sono pure astrazioni” [Horkheimer 2011a, 107]

Schopenhauer aveva invece completamente respinto dell'Tlluminismo qualsia-
si fiducia nel progresso (storico), nella ragione e nella “perfettibilicd” della natura
umana, proclamando quindi I'assurdita di qualsiasi “sforzo storico”: Schopenhauer
reclama quindi la quiete e 'ordine, segno distintivo anche della sua filosofia morale,
il quietismo [Liitkehaus 2006]. In realta la posizione schopenhaueriana non si tra-
duce per Horkheimer come la giustificazione dell'ordine esistente: non ¢ in altri ter-
mini quell™“apologetica indiretta dell’ordine sociale capitalistico” che avrebbe ener-
gicamente denunciato Lukdcs ne La distruzione della ragione [Lukécs 2011, 248].



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 191

Per Horkheimer la filosofia di Schopenhauer trova la sua funzione critica nella
lucida constatazione della presenza del malum physicum e del malum metaphysicum
[Schmidt 2023] nel mondo e ad un atteggiamento sostanzialmente disilluso che va
assunto dinanzi al cieco ottimismo razionalistico-illuminista. Scrive Horkheimer:

La filosofia deve presentare i conti, e poiché il bilancio ¢ negativo, alla fine ha ragione il
santo. Chi punta sul mondo, ¢ truffato. La diffidenza di Schopehauer nei confronti delle
riforme e della rivoluzione non glorifica 'ordine esistente [Horkheimer 2011a, 108].

In modo un po’ utopistico Schopenhauer aveva intravisto nell'impiego sem-
pre maggiore di elementi tecnologici la possibilita di immaginare una umanita pit
pacifica, piti giusta e magari priva di guerre: il corso degli eventi nel Novecento
ha purtroppo, continua Horkheimer, dato torto a questa visione per cosi dire uto-
pistica, e la vita, nonostante 'aumento delle forze produttivem non ¢ migliorata
neanche nel Secondo Dopoguerra; la ricaduta nella miseria ¢ sempre in atto®. 1l
progresso tecnologico [Zivilisation], pur essendo il presupposto di quello culturale
[Kultur], non segna per Horkheimer necessariamente un “miglioramento”. Si tratta
di una trasformazione dell’ordine sociale che implica elementi incoraggianti ma an-
che contraddittori: elettrodomestici, automobili e altri apparati tecnologici avevano
facilitato alcune mansioni e ridotto i tempi - aumentando le possibilita lavorative,
favorendo anche I'integrazione femminile in contesti altrimenti inaccessibili. In te-
oria tutto cid ha consentito per Horkheimer un apparente risparmio di tempo ed
energie, se non fosse che “le energie psichiche” dell'individuo restano ancorate alla
gestione e al controllo della totalita di queste sempre nuove e insorgenti attivita,
provocando di fatto un dispendio di energie, piuttosto che un guadagno, anche in

6. E nota la constatazione horkheimeriana dell’errata profezia marxiana, che da que-
sto punto di vista ¢ molto vicina a quella schopenhaueriana: il progresso tecnico-scientifico
(Zivilisation) non coincide con un avanzamento culturale (Kultur), politico e sociale. Per
Horkheimer, dal punto di vista della filosofia della storia, Marx non avrebbe colto I'idea che
liberta e giustizia in realth sono due concetti dialettici — cosi pill giustizia (sociale) implica
meno libertd (egli probabilmente alludeva ai regimi comunisti allineati all'Unione sovietica),
e d’altra parte pit libertd comporta meno giustizia (sociale) (alludendo invece al modello
delle democrazie liberali sotto la guida statunitense).



192 | Davipe RUGGIERI

senso “ozioso”: come ha sostenuto di recente Hartmut Rosa, il tempo risparmiato
con la societa dell’ accelerazione in realta ¢ “tempo perso” [Rosa 2020].

Se Schopenhauer avesse potuto vivere cento anni dopo, continua Horkheimer,
avrebbe con forza e coerenza criticato la societa di massa e la sua cultura, evi-
denziando i suoi caratteri contraddittori: 'epoca moderna “provoca il progresso
della tecnica e I'elevazione della durata media della vita, la produzione neces-
saria di macchine e di beni di consumo insieme alla sua irrazionale violenza®
[Horkheimer 2011a, 116]. Il progresso ¢ sempre compensato da nuovi dolori: ¢
da questa prospettiva pessimistica (e da una specie di patodicea) che Horkheimer,
ai tempi in cui scrisse questo saggio, vedeva con preoccupazione e terrore quello
che proveniva dall’Oriente (i regimi totalitari comunisti, quello sovietico e ci-
nese). Cio che non ha colto nel profondo Schopenhauer, secondo Horkheimer,
¢ il fatto che in realtd “la totalita delle relazioni sociali si costituisce di volta in
volta come una realtd dotata di una propria legge”, e questo perché non po-
trebbe esistere in fondo l'individuo senza la societa. Il nominalismo di fondo
che Horkheimer trova nella filosofia sociale schopenhaueriana ¢ poi respinto
dal punto di vista teorico e pratico nella Teoria critica: resta il grande merito di
Schopenhauer di aver fornito la necessita di uno sguardo disincantato e lucido
sull’esistente che permetta di vedere 'orrore del presente e del passato con I'im-
pegno per un futuro differente.

La denuncia della “miseria del mondo” ¢ un tratto caratteristico della filo-
sofia schopenhaueriana, ma anche di quella marxiana che nella Teoria critica di
Horkheimer si intersecano e sovrappongono in modo molto equilibrato. Questa
denuncia pero si manifesta come risultato di un confronto con un modello ideale
“smarrito” (il tema del peccato originale) o “non ancora raggiunto” (il mondo
ultraterreno come ideale regolativo). Relativamente a questo aspetto ¢ evidente
come Horkheimer si sia spesso richiamato, soprattutto a partire da Eclipse of
reason (1947) — il cui leitmotiv ¢ ripreso nel saggio Sul concetto di ragione (1952)
— alla perdita di una condizione ideale, nella misura in cui la prevalenza di una
“razionalitd soggettiva” (strumentale e utilitaristica), associata alla scienza mo-
derna e alla tecnologia avanzata, sia il segno del tramonto di quella “razionalita
oggettiva’ che guardava e spiegava il mondo secondo verita eterne e valori saldi
[Horkheimer 2000].



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 193

La liberalizzazione della religione: il problema del rapporto tra fede e ragione

In un saggio del 1969 dal titolo Su/ dubbio Horkheimer affronta la questione
del dubbio per dipanare il difficile rapporto tra fede e ragione. Se la fede rappre-
senta canonicamente una indubitabile certezza su una verita rivelata (custodita
dalle religioni positive), la ragione al contrario si esplica come modalita di rag-
giungimento della verita attraverso una spiegazione che non ricorre a dogmi ma a
argomentazione logica. Sebbene esistano diverse forme di dubbio di carattere logi-
co, psicologico o oggettivo (ipotesi scientifiche, incertezza, indecisione, difficolta
mnemoniche), quello che intende sviluppare Horkheimer ¢ I'indagine sulla crisi
della teologia e della religione, crisi che si compie pienamente con la modernita
con la frattura divenuta insanabile appunto tra verita di ragione e verita di fede.
Nel corso della storia del pensiero lo scetticismo non ha svolto necessariamente
un ruolo oppositore o decostruttivo nei confronti della religione e della fede: la
scepsi in realta svolge una funzione dialettica e diventa un elemento metodico
come accade da Agostino a Descartes (fino a Kant in realta) in cui il dubbio stesso
funge da elemento propedeutico per il raggiungimento dell’evidenza dell’anima
o del cogito. La pura obbedienza al dovere (piti in generale la sfera normativa) che
caratterizza la ragion pratica — 'imperativo categorico — ¢ una chiara forma di un
elemento teologico secolarizzato. C’¢ in altri termini secondo Horkheimer una
“necessita pragmatica’ [Horkheimer 2011b, 175] della religione e della teologia
nella vita associata degli uomini: mi sembra molto chiaro il riferimento al discor-
so che fa Durkheim sul rapporto tra religione e societd in Forme elementari della
vita religiosa (il sociologo francese tuttavia non ¢ menzionato da Horkheimer).

Il punto discusso da Horkheimer ¢ che il dubbio ha una funzione cognitiva fon-
damentale non solo nell’'indagine razionale della veritd ma anche nella stessa religio-
ne: anzi ¢ proprio la rimozione del dubbio all'interno di sistemi religiosi che porta
alla creazione di fanatismi e intolleranze. Lesito a cui ¢ giunta la cultura moderna
¢ proprio questo tuttavia: la presunta possibilitd di conoscere tutto razionalmente (e
quindi di dominare il mondo) erode quella sfera scettica che invece ¢ necessaria per
lo spirito umano giacché senza di essa scompare anche la “cifra della trascendenza”
che rappresenta per Horkheimer un elemento generativo e creativo del sapere uma-
no, oltre che essere un fattore fondamentale di carattere riflessivo nella costruzione



194 | Davipe RUGGIERI

dell'identita. “Laspirazione all’assoluto, accompagnata da una buona dose di dub-
bio, ¢ un elemento ineludibile dello spirito umano: se la religione si ¢ rivelata «indi-
spensabile»” [Horkheimer 2011b, 175] nella articolazione del rapporto tra scienza
e fede (conoscenza scientifica-mondana da un lato e rivelazione dall’altro), secondo
appunto un processo produttivo di verita, il rischio a cui va incontro 'umanita ¢ la
perdita di una dimensione trascendente che ¢ pur necessaria per evincere il carattere
normativo del vivere associati. Scrive Horkheimer a riguardo:

La necessita pragmatica della teologia verra meno solo se, un giorno, 'amministrazione
diventera totale ¢ capillare al punto di dover rendere socialmente irrilevanti la morale, le
decisioni umane degli individui [Horkheimer 2011b, 175]".

La cultura stessa trova le sue radici come prodotto di una “tradizione spiritua-
le” che sta venendo meno, proprio perché la religione in quanto tale sta cessando
di essere determinante nella vita del singolo: I'onnipotenza divina, la creazione del
mondo, il peccato originale, 'immortalita dell'anima, la giustizia eterna sono stati
per Horkheimer “reali” per tutta la storia dell'uomo fino all’etd moderna; ora hanno
perso la loro forza e, per cosi dire, la loro “consistenza ontologica” come forze valo-
riali (“non sono state meno reali del mondo tridimensionale e delle cose del mondo”,
scrive Horkheimer) diventando elementi abitudinari o conformistici all’'interno di
un mondo consumistico che ne ha cancellato la valenza simbolica e fondante della
comunita. “La religione diventa superflua’, liquida lapidariamente il francofortese.

Sulla scorta di quello che ¢ capitato ai pit grandi promotori della Rivoluzione
scientifica in etd moderna (Copernico, Galilei, Keplero, Newton), Horkheimer

7. Questa “immanentizzazione” (e immunizzazione) della vita comunitaria che si realizza
nell'epoca dell’amministrazione totale, ovvero in quel paradigma formulato da Horkheimer
come mondo totalmente amministrato, produce effetti evidend in tucti gli istituti sociali e
culturali: “La disillusione spirituale, la rivoluzione sociale, politica ¢ intellettuale causata ne-
cessariamente dalla tecnica, dal dominio crescente sulla natura, colpisce la coscienza degli
uomini e la loro sostanza psichica in genere. Il regresso delle convinzioni religiose costituisce
un aspetto dei cambiamenti che hanno luogo nella famiglia, nell’educazione, nei tempi e
nei modi in cui 'uomo passa dall’infanzia alla giovinezza, e infine alla cosiddetta maturitd”
[Horkheimer 2011b, 177]. Ancora una volta viene sottolienato il venir meno di elementi
rituali di passaggio che fanno parte della societa e che sono indissolubilmente legati, per dirla
ancora con Durkheim, alla “vita religiosa”.



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 195

¢ convinto che la “verita non si esaurisce nella scienza”: la ragione ha bisogno di
aspirare a qualcosa di eccedente la realta e cid che puo razionalmente compren-
dere (e spiegare) di essa. La scomparsa della sfera religiosa (e della dimensione
trascendentale) ¢ tuttavia solo il preludio di una sostituzione gia in atto: per
Horkheimer infatti il “mondo totalmente amministrato” ha preso il posto della
religione e della teologia. La secolarizzazione ¢ compiuta.

I fattori sociali che determinano in misura crescente la vita umana — la manipolazione
attraverso i mass media, l'organizzazione del tempo libero, 'amministrazione in genera-
le — vengono perfezionati, rendono omogeneo il comportamento dei diversi individui,
sostituiscono la religione e la morale che ne consegue nella funzione di dirigere il com-
portamento [Horkheimer 2011b, 180].

Nel corso della seconda meta del Novecento 'unico dogma morale, sociale e
politico che guida i movimenti di contestazione ¢ legato ad un concetto vuoto
di liberta: si rivendica una liberta che ¢ la cifra del tempo che stiamo vivendo,
sostiene Horkheimer. In linea con quanto sostenuto dal materialismo storico di
Marx, quello che viviamo in Occidente ¢ lo schema di una rivendicazione della
libertd come cifra del capitalismo avanzato: essendosi smarcato dalla necessita
della schiavitl (trovando nelle macchine un nuovo alleato produttivo e organiz-
zatore del lavoro), il nuovo ordine politico-sociale estende la nozione di liberta
come propulsore di emancipazione, cosa che Horkheimer rintraccia gia nei mo-
vimenti artistici avanguardisti del Primo Novecento e che si riverbera nelle nuove
forme di rivendicazione di “libertd”. D’altra parte, il marxismo stesso (pur nella
sua forte vocazione antireligiosa e laica) ha finito per diventare esso stesso una
“religione nuova, antireligiosa”: nei paesi in cui il comunismo totalitario ha pre-
valso, il marxismo ¢ diventato “razionalizzazione del dominio, strumento della
politica interna e estera’ [Horkheimer 2011b, 181]. Paradossalmente I'esito della
modernita ha portato a smascherare tutte le “grandi narrazioni”, ivi compreso il
marxismo, portando perd ad un esito paralizzante e nefasto:

Sono sconfessati tutti i sistemi dogmatici, i sistemi religiosi e le filosofie idealistiche come
i sistemi materialistici, in fondo affini gli uni agli altri. La gioventii comincia a sospettar-
lo. Il grido rabbioso che invoca la libertd, segretamente consapevole della propria astrat-



196 | Davipe RUGGIERI

tezza, esprime la disperazione di coloro che hanno perso il senso della vita proprio e
altrui, un senso che ¢ accusato di “romanticismo” [Horkheimer 2011b, 181].

Nella conclusione del saggio Horkheimer auspica una profonda trasfigura-
zione di alcuni dogmi religiosi (giustizia e bonta divina) in un senso, per cosi
dire, “intramondano”: la religione per sopravvivere dovra “comprendere in sé il
dubbio”, in un senso che non ¢ esplicitato da Horkheimer, ma che si puo solo
evincere indirettamente. A partire dalla constatazione scientifica della condizione
di finitezza, fragilitd e vulnerabilita della vita umana, pud sopravvivere un sen-
timento religioso associabile a quella nozione di “Sehnsucht” (anelito, desiderio)
che ¢ una costante nel pensiero horkheimeriano. La solidarietd, che ¢ un tema
centrale nel pensiero di Marx (ma anche dell’etica schopenhaueriana), puo essere
pensata dunque come una categoria fondativa di una nuova morale che punta ad
una societd umana pacifica ed equa. Horkheimer pensa alla solidarieta come ad
una forma di “amore per il prossimo in un senso adeguato per il tempo presente”,
e continua:

Se gli uomini considerassero davvero se stessi come esseri finiti, accomunati dalla paura
del dolore e della morte, uniti nella lotta per migliorare e prolungare la vita di tutti, si
verrebbe a creare una vera solidarietd, che comprende il momento della religione ¢ la

grande filosofia” [Horkheimer 2011b, 183].

Nel saggio del 1971 Osservazioni sulla liberalizzazione della religione (testo ospi-
tato in un volume collettaneo a cura di Oskar Schatz dal titolo paradigmatico Hat
die Religion zukunft?, “La religione ha un futuro?”) I'analisi horkheimeriana assume
i contorni di una indagine pit a largo spettro sugli effetti della secolarizzazione so-
prattutto in Occidente. La domanda di Horkheimer ¢, ciog, se le religioni possano
sopravvivere “senza contenere esplicitamente la fede in Dio” [Horkheimer 2011b,
185]. Quella che sembra essere una posizione provocatoria, vuole invece assumere
i contorni di una problematizzazione radicale del tema della secolarizzazione a par-
tire dalla constatazione che la ricerca di una spiegazione scientifica e razionale del
mondo ha talmente pervaso I'anima degli individui moderni da svuotarne quella
dimensione intima che ¢ appunto la fede. La profezia nietzschiana della “morte
di Dio” appare in questi termini potentissima, nell’accezione piti profonda della



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 197

sua originaria formulazione: non solo i supremi valori si svalutano (la curvatura
nichilistica della indagine nietzschiana), ma innanzitutto lo scacco matto alla fede
in Dio come valore fondante dell’etica e della societa — si direbbe di qualsiasi ordine
costituito che intenda darsi come “fondato” saldamente.

La religione a cui guarda Horkheimer ¢ specificamente quella che si ¢ costi-
tuita a partire dall’esperienza della Scolastica medievale: in quella fase storica la
fede e la ragione diventano “complici”® di una visione del mondo sostanzialmente
coerente. Come spiega Horkheimer, il miscredente non era solo un peccatore
(fuori dalla comunita di “fede”) ma anche un pazzo, un uomo incapace di pen-
sare (fuori dalla comunita della “ragione”). Al di la di una certa prassi religiosa
che ha macchiato per cosi dire la storia del Cristianesimo, Horkheimer delinea
una frattura fondamentale portata con la Rivoluzione scientifica (XVI secolo)
che mette in crisi quella “segreta alleanza” tra fede e ragione, tra dimensione
religiosa e dimensione scientifico-razionale. Le scoperte di Galilei, Copernico
e Newton metteranno definitivamente in discussione I'idea che il mondo possa
essere spiegato razionalmente dalla religione: subentra allora un terzo paradigma
(rispetto all'opposizione divenuta insanabile tra fede e ragione) che ¢ rappresen-
tato dall’esperienza della Riforma protestante. L“autonomia della fede”, sostiene
Horkheimer, che giunge con il Protestantesimo, se da un lato “salva” per cosi dire
il contenuto della fede dal dissidio con la sfera della ragione, dall’altro di fatto la
privatizza: la fede viene relegata ad un affare privato dell’'uomo, anzi dell'indivi-
duo, tanto che come sostiene Horkheimer “la fede diventa uno scompartimento
della vita dell’'uomo” [Horkheimer 2011b, 187]. Un secondo elemento che ha
provato a riparare a questa frattura dirompente della modernita rappresentata
dalla Rivoluzione scientifica ¢ fornita dal panteismo (inaugurato da Giordano
Bruno) che tentava di tenere insieme I'ordine razionale teologico e quello natura-
le in quell’eroico furore rappresentato dalla sua filosofia. Horkheimer si lascia poi
ad una considerazione squisitamente sociologica (e materialistica) quando prova
a spiegare che la preferenza di una religione monoteista a una politeista ¢ dettata

8. E proprio in questi termini (“una segreta complicitd”) che di recente Habermas ha
rilanciato, all'interno della cornice post-secolare, il dialogo tra sfera pubblica (laico-scienti-
fica) e sfera religiosa, pitt dettagliatamente tra “una rappresentazione naturalistica del mon-
do” e “una inattesa rivitalizzazione e politicizzazione delle comunita e tradizioni religiose”
(Habermas 2008b).



198 | Davipe RUGGIERI

da un fatto puramente funzionale (di ordine sociale e politico) “[...] a una societa
con molti padroni e schiavi corrisponde piuttosto una concezione politeistica, a
una societa con forte concentrazione e centralizzazione dell’autorita una conce-
zione monoteistica. Che 'unita sia preferita alla molteplicita ¢ un fatto che non
ha una spiegazione di ordine teorico, ma realistico” [Horkheimer 2011b, 187].

Horkheimer sostiene in modo perentorio che nella modernita “la religione
¢ diventato un problema” [Horkheimer 2011b, 188]. Limpossibilita di essere
perno e nerbo della vita sociale, politica, morale ecc. della vita degli individui
costituisce una questione ancora aperta che le religioni hanno tentato di risolvere
“modernizzandosi’: il tentativo di recuperare ancora sostanza e funzione all’inter-
no della societa moderna ¢ rappresentato secondo Horkheimer dalla possibilita
di “liberalizzarsi”. “La teologia — scrive il francofortese — cerca di adeguarsi ai
bisogni sociali e alle idee del tempo, per non dover pit pretendere dagli uomini
cose che appaiono oggi soltanto comiche o bizzarre” (ibidem). In altri termini,
per salvare la propria sopravvivenza la teologia deve snaturarsi, ovvero de-tradizio-
nalizzarsi e de-normativizzarsi.

Il futuro della religione si gioca perd anche su un altro piano, sostiene
Horkheimer - molto pitt sottile. Dal momento che la tendenza della societa di
massa ¢ quella di disfarsi della consistenza ontologica e morale della religione,
“[...] Paccentuazione del carattere unico e irripetibile di ogni individuo diventa
un puro ricordo” [Horkheimer 2011b, 189]. Liberalizzazione della religione si-
gnifica allora per Horkheimer che la religione da un lato “viene incontro” ai cam-
biamenti della societa diventando un oggetto flessibile, una “opzione” [Taylor
2004; Joas 2013], il frutto di una scelta in un mondo sempre pil contingente
- si pensi a Luhmann [Luhmann 1991; 2023; Belardinelli 2023], dall’altro pero
segna la rinuncia a quel rapporto intimo dell'uomo (umanita) con Dio che fa si-
curamente della persona un essere unico e irripetibile, ma che rimandava a quella
dimensione intersoggettiva che lega gli uomini al divino.

Oltre a questo aspetto per cosi dire “snaturante” e decostruttivo della religio-
ne in etd moderna, Horkheimer pensa ad una modalita molto interessante con la
quale la religione, liberalizzandosi, pud anche preservare sé stessa. Dal momento
che il contenuto della fede ¢ diventato razionalmente inaccessibile, inconciliabile e
inconcepibile, resta la possibilita di pensare la tensione a Dio come qualcos’altro.



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 199

Dal momento che Kant prima e Schopenhauer dopo hanno insegnato che il con-
tenuto del mondo non ¢ razionalmente accessibile (noi possiamo solo costituire
fenomenicamente il mondo, ma il suo nocciolo ci resta precluso), il nostro cervello
elabora una conoscenza del mondo che ¢ sostanzialmente funzionale a fini pratici
e utili alla vita. Questo significa che il linguaggio umano lascia irrisolta (e aperta)
la questione della fede, nel momento in cui non ¢ possibile tradurre nel linguaggio
della razionalita scientifica I'essenza vera e intima del reale. Ma questo non significa
negarla. Provando a percorrere una strada che ¢ a meta tra la mistica e la teolo-
gia negativa, Horkheimer sostiene che proprio perché costitutivamente non ¢ dato
all'uvomo dire I'ultima parola sul mondo dal punto di vista scientifico, allora diventa
necessario pensare a Dio non come ad una entita positiva (che per Horkheimer di
fatto implicherebbe sempre una separazione e una divisione rispetto a guesto mon-
do), quanto piuttosto come ad una tensione, un anelito (Sehnsucht) verso una unita
(impossibile), ad una giustizia compiuta e al rispetto umano. “Una fede cosi intesa
appartiene irrinunciabilmente a quella che chiamiamo cultura umana [...] Gli usi
religiosi potrebbero anche continuare; poiché si pud ben capire che le persone che
hanno in comune questo anelito, la stessa convinzione profondissima che la condi-
zione attuale abbia qualcosa di falso (e le religioni condividono questa convinzione
con Marx), abbiano anche in comune usi che mirano a mantenere viva questa
aspirazione” [Horkheimer 2011b, 190-191].

Mi pare che in questa formula conclusiva del suo articolo Horkheimer stia
prendendo una strada ben diversa da quei tentativi di Comte e poi di Durkheim
di identificare (e salutare) il nuovo corso della societa come 'avvento di una “re-
ligione dell'umanitd”. Nel caso dei due sociologi francesi mi pare, infatti, che tale
possibilita fosse concepita secondo una visione piuttosto immanentista del sociale
— sebbene poi soprattutto in Durkheim si articoli una logica complessa che in real-
ta presuppone sempre la intima compresenza di elementi immanenti (integrazione
sociale) e trascendenti (simbolizzazione) che rendono possibile il sociale (su questo
aspetto si veda Marcucci 2023; Pendenza 2024). Horkheimer invece ritiene ne-
cessaria la conservazione dell’elemento produttivo e propulsivo della trascendenza
semplicemente perché ritiene necessario (anche da un punto di vista propriamente
epistemologico nella Teoria critica) ritenere insoddisfacente il dato reale-attuale
(il factum): la realta non si consuma mai nel presente o nell’essere-percepita; uno



200 | DaviDE RUGGIERI

scarto spazio-temporale dice che non tutto ¢ gui e ora. La totalith come donazione
di senso del mondo e delle cose ¢ allora da concepire come quella cifra “altra” ri-
spetto all’'ordine delle cose concrete alla quale € necessario anelare.

Zuriick zu Schopenhauer: teoria critica, pessimismo e il recupero della sfera trascendentale

La figura di Schopenhauer ¢ sempre stata molto presente nella Teoria critica
di Horkheimer svolgendo un ruolo di ispirazione teoretica fin dall’esperienza
giovanile [Abromeit 2011, 28]: pur non ipostatizzando la negativita del mondo,
lapproccio schopenhaueriano serve a Horkheimer per concettualizzare la missio-
ne teorica della filosofia sociale che ¢ una forma di articolazione nell’analisi critica
del reale e del concreto, rinunciando alla prospettiva conciliante della dialettica
hegeliana. La contraddizione ¢ I'elemento-cardine che lega insieme (paradossal-
mente) Hegel e Schopenhauer — e poi anche Marx, che arrivera nella formazione
horkheimeriana solo successivamente: il dolore nel mondo ¢ l'espressione co-
stante di una forma non-conciliata, contraddittoria dei processi storico-sociali
del mondo e della vita stessa individuale. La proposta del giovane Horkheimer
di trovare nell’amore e nella solidarietd una forma di emancipazione da questo
giogo della contraddizione ¢ per alcuni visto come un importante balzo in avanti
rispetto a Schopenhauer [Fromm 1991].

La filosofia di Schopenhauer torna insistentemente negli ultimi anni di vita di
Horkheimer (talvolta in modo contraddittorio e ambiguo, come sostengono alcuni:
Michelis 2023), il quale si dedica all’analisi del pessimismo e del rapporto tra scien-
za e teologia alla luce di alcuni spunti del filosofo di Danzica. Sul pessimismo oggi
(1971) e 1l pensiero di Schopenhauer in rapporto alla scienza e alla religione (1971)
sono i testi nei quali Horkheimer chiarisce la sua posizione. Il primo lavoro ¢ il frut-
to dell’ennesima partecipazione di Horkheimer alle iniziative della “Schopenhauer-
Gesellschaft”, diretta da Arthur Hiibscher. In questo saggio Horkheimer mette in
evidenza il rapporto problematico tra scienza e religione, gia presente nel mondo
antico occidentale (Epicureismo e Stoicismo, oltre che lo Scetticismo), ma soprat-
tutto quello tra “pensiero secolare e religioso, particolarmente sviluppato a partire
dal Rinascimento” [Horkheimer 2011¢, 193]. C¢ per Horkheimer una importante



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 201

cesura nel mondo moderno rappresentato dalla Riforma protestante: la fede nel
mondo protestante pone I'individuo davanti a due strade: “[...] accanto all’esat-
tezza e alla falsitd dei fatti esiste unesattezza di un altro tipo, non controllabile,
la parola divina, la Bibbia tradotta dai riformatori [...] La religione divenne uno
scompartimento dello spirito, la scienza un altro” [Horkheimer 2011c, 194]. La
fede, grazie al luteranesimo e al calvinismo, diventa un fatto “privato”, ma mantie-
ne una certa garanzia di certezza e verita, e quindi anche di incontrovertibilita (al
pari della verita scientifica). Per certi versi ¢ come se si fosse equiparato il grado di
affidabilita del piano immanente del reale (in termini positivistico-scientifici) con
quello trascendentale. In realta la storia della filosofia moderna si ¢ caratterizzata
secondo Horkheimer da diversi tentativi di “riallineare” le due tipologie di certezza
(quella scientifica e quella religiosa) e quindi i due tipi di piani sui quali si dipana
tale dualismo (trascendenza e immanenza) [Horkheimer 2011c, 196]. Si tratta per
Horkheimer dell'ultimo grande tentativo di conciliare la scienza e la razionalita con
la sfera della religione — mi pare interessante il fatto che Horkheimer abbia com-
pletamente escluso da questa parabola la filosofia hegeliana nella quale in realtd una
certa tensione tra speculazione razionale e veritd dogmatico-teologica sia in essere.
Con Kant si chiude la parabola poco sopra descritta di salvare una dialettica aperta
(ed eventualmente conciliante) tra sfera immanente della spiegazione scientifica e
sfera trascendente (legata al mondo metafisico-religioso).

La vittoria del positivismo ¢ tacitamente riconosciuta. La liberalizzazione della religione,
a mio giudizio, coincide con 'ammissione del fallimento della conciliazione teorica. 1
senso della vita diventa un’allucinazione (ibidem).

Viene meno, aveva scritto Horkheimer poche righe sopra questa citazione,
il “senso della vita fondato sulla trascendenza” e — in modo sibillino — “'ogget-
to del desiderio di coloro che avevano riconosciuto e vissuto I'orrore di questo
mondo gia da millenni”: a cosa alluda Horkheimer in questo passaggio ¢ solo
possibile intuirlo, nel senso che probabilmente la “dissoluzione del senso teo-
logico” riguarda la speranza in un ordine di giustizia ultraterreno che fosse da
bilanciamento al non-senso della vita in termini esistenziali e socio-politici (la
guerra e la devastazione che sono connaturate all'uomo). Il senso forse di questa
formula ¢ dato quando Horkheimer individua nella filosofia schopenhaueriana



202 | DaviDE RUGGIERI

la consapevole normalizzazione di questa condizione: in particolare ¢ nella riela-
borazione che Schopenhauer fa del “peccato originale” (nella tradizione biblica)
che Horkheimer trova un motivo interessante che rielabora in chiave di filosofia
della storia. Egli secolarizza il tema del “peccato originale” per spiegare il fatto
che paghiamo molto caro (in quanto societd occidentale liberal-democratica) il
benessere che viviamo proprio in relazione alla devastante condizione che ha reso
possibile tutto cio: conflitti, dominio, usurpazioni, lotte, rivolte sono cio che
precede 'acquisizione del diritto, la dimensione del riconoscimento, la situazione
normata e disciplinata dal punto di vista istituzionale e socio-politico. Il tema del
“peccato originale” a partire dalle riflessioni schopenhaueriane ¢ una interessante
incursione che Horkheimer compie nel campo d’analisi intrecciato tra cultura,
societa e politica: “una vita gradevole presuppone il male passato e presente”, scri-
ve Horkheimer a latere di questa riflessione [Horkheimer 2011c¢, 197]. Quello
che intende ¢ che sia nella dimensione individuale che in quella sociale (come in
quella politica) la connivenza con l'orrore della natura umana, con la brutalita
presente e passata della guerra e del dominio, ¢ un tratto distintivo di tutto ci6 che
muove la storia (e la politica) che appunto deve la sua posizione da un certo grado
di compromesso strumentale con cio che ¢ devastazione, usurpazione, dominio,
ecc.: in una parola, “peccato”. La metafora schopenhaueriana sta a indicare una
condizione di innocenza impossibile dell’essere umano, sia a livello individuale che
collettivo, e questa idea rimanda alla dimensione sostanzialmente trascendentale
dell’'utopico che di fatto mira a “redimere” e “liberare” 'uvomo proprio da questa
condizione peccaminosa secolarizzata. La filosofia di Schopenhauer viene quindi
in ultima istanza interpretata in modo “religioso” nei seguenti termini:

Il suo pessimismo non ¢ radicale: la sua opera contiene idee religiose, cristiane, buddiste.
Ho gia accennato alla prossimita di Schopenhauer al cristianesimo. Buddistica ¢ la credenza
che alla fine ogni essere vivente torni a fondersi in quella unitd da cui deriva. [...] Queste
attese metafisiche - che in ultima istanza non sono pilt pessimistiche, sono prossime alla re-
ligione — devono essere sostenute dalla riflessione filosofica [Horkheimer 2011¢, 197-198].

Horkheimer sostiene essere insufficiente la tesi sociologica per la quale la pre-
sunta unita alla quale anela la religione (costituendo poi un particolare ordine
gerarchico ultraterreno e terreno, in modo pressoché omogeneo lungo la storia



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 203

dell'uomo) sia da ricondurre — in modo funzionale — ad una vocazione pratica al
“dominio”. La religione resta in qualche modo qualcosa di “irriducibile” rispetto
al suo oggetto autentico, essa subisce tuttavia il processo di “secolarizzazione”
che si riverbera ad esempio in un progressivo logoramento del significato meta-
fisico-religioso che assume I'amore. Da propulsore profondo del religioso (fino
a rappresentarne un valore costitutivo, soprattutto in alcune religioni), 'amore
cessa di essere elemento funzionale a qualsiasi forma di elevazione spirituale e
di ascesi, per essere riconsiderato profondamente a fronte delle trasformazioni
socio-culturali che esso subisce nel corso della storia: ¢ 'esempio lampante del
cambiamento del significato dell’amore (sessuale) nelle moderne societa che ¢
svincolato da qualsiasi dimensione spirituale e generativa per essere ricondotto
alla pura dimensione edonistica e sensuale (quindi “strumentalizzandosi”).

La specializzazione del sapere razionale-scientifico (tratto tipico della moderni-
ta) configura le nostre esistenze individuali e collettive in modo nuovo senza offrire
tuttavia “una rappresentazione complessiva, sintetica” [Horkheimer 2011c, 198],
capace cio¢ di dare un senso intersoggettivo. Un secondo aspetto correlato a questa
dimensione sempre pit stringente della razionalizzazione di tutte le sfere dell'umano
¢ legato infatti alla progressiva “collettivizzazione” della vita sociale e individuale al
punto che il “destino del singolo” appare paradossalmente come qualcosa di privo
di senso. “Quanto pit la societa funziona in modo razionale e corretto, tanto pil
ciascuno ¢ permutabile, tanto meno differenziata ¢ la sua individualitd” [Horkheimer
2011c, 199]. Il problema della secolarizzazione e della razionalizzazione porta all’esi-
to paradossale che, in forza dei principi egualitari e liberali che sottendono il processo
della modernita, rende tutti gli individui sostanzialmente “indifferenti”, cancellando
cioe¢ il valore dell'unicita della persona. E questo esito ¢ chiaramente diagnosticato
da Horkheimer anche nei suoi effetti culturali (e in modo estremo, finanche onto-
logico-metafisici) quando sostiene che “[...] 'umanita diventera una specie unitaria
come le altre, e la fantasia, la religione, I'anelito ad ogni forma di pensiero autonomo
appariranno come immaginazione illusoria e superata dalla specie. Lorrore del passa-
to ¢ seguito da un futuro deregolamentato” [Horkheimer 2011¢, 200].

In questo passaggio Horkheimer sembra sostenere una tesi molto importante
ai fini del nostro discorso. Con la razionalizzazione e la secolarizzazione si ri-
schia di cancellare quella peculiaritd dell’essere umano che consiste proprio in



204 | DaviDE RUGGIERI

quella tensione alla trascendenza (come esperienza fondativa e costitutiva) che si
polarizza attorno a quegli elementi nevralgici che richiamava I’Autore poco so-
pra: “fantasia”, “religione” e “anelito al pensiero autonomo”, che significa in una
parola alterita. La tensione fondativa tra dimensione immanente (che ¢ da in-
tendere come premessa metodologica della Teoria critica) e dimensione trascen-
dente (che invece ¢ molto peculiare in Horkheimer rispetto agli altri autori della
prima generazione della Scuola di Francoforte) ¢ chiaramente problematica, ma
anche enormemente produttiva. La perdita di senso ¢ strettamente connessa allo
smarrimento di quel triplice asse di cultura, arte e religione, come Horkheimer
ha modo di chiarire’. Pensare ad “una realta diversa da quella effettivamente esi-
stente” diventa allora il gesto critico realmente rivoluzionario, in un’epoca in cui
prevale il dominio dell’oggettivita, del reale, e dell'immanente.

Schopenhauer ha insegnato che la riconciliazione con la Volonta universale o
un suo diniego nella forma della noluntas pud essere concepito come una residua-
le forma di “redenzione” (Horkheimer coglie effettivamente nel programma pra-
tico di Schopenhauer le tracce di un Cristianesimo mascherato). La diagnosi di
Horkheimer in realta ¢ parzialmente fedele a quello che ¢ accaduto nel corso della
fine del XX secolo e gli inizi del XXI. Le profezie che sono state sostanzialmente
condivise in un’ottica di progressiva secolarizzazione (soprattutto in Occidente)
— si pensi su tutti alle analisi iniziali di Peter Berger [Berger 1987]'° — sono poi in
realta state smentite da una de-secolarizzazione in atto [Berger 1999; McLennan
2010] e da una riattivazione della religione nella dimensione pubblica [Habermas
2008a], che si traduce poi in una forma di “de-privatizzazione” [Casanova 2000]
che smentisce le iniziali tesi sostenute dallo stesso Berger [Aa.Vv. 2018].

Il pessimismo puo essere assunto come un atteggiamento teorico corretto e co-
struttivo anche per la situazione attuale, sostiene Horkheimer, a patto che esso non si

9. Continua nella sua argomentazione infatti “Cid che un tempo si chiamo cultura e per
molte ragioni non era separabile dall'ingiustizia, 'arte come espressione delle emozioni indi-
viduali, la religione come dedizione ad un essere supremo, diverso, presente solo nella forma
della rappresentazione interiore, perde ogni significato, e per questa perdita non ¢ possibile
pit alcun rimedio” (Horkheimer 2011c, 200).

10. Scrive testualmente Berger ne Limperativo eretico: “La secolarizzazione, in tale pro-
spettiva, ¢ uno degli effetti della pluralizzazione culturale dovuta anche all’affermarsi di una
nuova coscienza del soggetto” [Berger 1987].



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 205

traduca in un quietismo: la formula che riprende un po’ il motto gramsciano ¢ quella
che vede il pessimismo teorico come metodologicamente corretto, ma che abbina
anche una forma di ottimismo della prassi [Horkheimer 2011¢, 201]. In una cele-
bre intervista della sua produzione intellettuale matura, Horkheimer avrebbe infatti
sostenuto lapidariamente: “attendersi il peggio, e annunciarlo francamente, ma nello
stesso tempo contribuire alla realizzazione del meglio” [Aa.Vv. 2018, 80].

Nel testo 1/ pensiero di Schopenhauer in rapporto alla scienza e alla religione (1971),
frutto, ancora una volta, della collaborazione scientifica con la «Schopenhauer-
Gesellschaft», coordinata in quegli anni da Arthur Hiibscher, con cui Horkheimer
trovd una certa sintonia intellettuale (su questi aspetti rimando a Ruggieri 2015),
l'autore richiama ancora l'attenzione ad una certa convergenza di temi schopenhaue-
riani, in particolare ricollegandosi al tema del dolore e della sua possibile redenzione:

1l cristianesimo — con cui Schopenhauer immagina di concordare in larga misura, poiché «nei
Vangeli i termini 7ondo e male sono usati quasi come sinonimi» —almeno fino al secolo XVIII,
e anzi ancora oggi, ha dato un contributo positivo, non da ultimo con la sua concezione del

paradiso e dell'inferno, del destino individuale dell’aldila [Horkheimer 2011d, 203].

Lidea di fondo ¢ che la condizione umana, per il fatto stesso della sua esistenza,
presuppone la presenza del dolore come elemento ineludibile, pili precisamente essa
contribuisce a fornire un certo senso alla vita stessa e ne condiziona profondamente
la condotta. Fino al Rinascimento, sostiene Horkheimer, I'idea dell’esistenza di Dio
come garante massimo dell’ordine del mondo (e del suo senso anche in relazione a
dolore e alla morte) e come fonte suprema della normativita morale era un punto
indiscutibile, al punto che chiunque contestava tale posizione era ritenuto uno stol-
to'!. Gli ultimi tentativi della filosofia di salvare (anche da un punto di vista sociale)
la fede sono testimoniati da Descartes, Leibniz e in ultimo Kant (il quale cerca di
salvare il contenuto della fede come un postulato della ragione). Un punto di re-
ale convergenza tra Cristianesimo e filosofia schopenhaueriana (che a dire il vero,

11. Di recente Hans Joas ha dimostrato I'esatto ribaltamento di tale posizione in eta
moderna e contemporanea, di come cio¢ oggi siano i credenti a doversi giustificare (o quanto
meno a giustificare la scelta pubblica della loro fede religiosa) davanti ad un mondo sostan-
zialmente ateo o indifferente alla questione religiosa: ¢ un tema che sviluppa in particolar
modo in Glaube als Option [Joas 2013].



206 | DaviDE RUGGIERI

come sottolinea Horkheimer, si dichiara esplicitamente come atea) ¢ rappresentato
da una certa idea di “giustizia” che ¢ data dalla “sostanza morale dell'individuo”: ¢
grazie a questa — e alla partecipazione al dolore o alla gioia altrui — che ¢ promessa
una certa idea regolativa di giustizia. Lo sdegno verso guesto mondo, considerato da
entrambe le prospettive (cristiana e schopenhaueriana) come una “valle di lacrime”,
¢ compensato da una tensione essenziale verso la sfera trascendentale, sulla quale
¢ opportuno soffermarsi per comprendere come tale posizione assuma una impor-
tanza essenziale nella Teoria critica horkheimeriana (che in tal senso prendera una
virata decisiva dalla posizione immanentista dell’'amico-collega Adorno).

Con tutta la comprensione che merita la scienza — strumento dell’attivita pratica e di quella
intellettuale —, dobbiamo preservare qualcosa di trascendente e incondizionato — non gia nella
forma di un dogma, ma in quella di un movente spirituale che impegna gli uomini e li unisce.
Si tratta di uno di quei momenti della cultura che sono gravemente minacciati, sebbene non
siano interamente scomparsi. La dissoluzione della famiglia, il declino della vera autorit3, an-
che ¢ non da ultimo la mancata attuazione di riforme pedagogiche necessarie da tempo, nella
scuola e nell’'universit, sono soltanto alcuni dei motivi che contrastano il libero dispiegamento
delle migliori forze dell'individuo [Horkheimer 2011d, 205-206].

La crisi istituzionale di cui parla Horkheimer investe diversi ambiti della societa
(famiglia, scuola, universitd) e naturalmente indica una ristrutturazione profonda
delle dinamiche sociali e culturali che caratterizzano la “societa tecnologica avanza-
ta’. In questa crisi evidentemente Horkheimer, pur senza parlare esplicitamente del
tema dei valori, identifica nella “societa secolarizzata” del XX secolo, che fa a meno
della religione, una societa in affanno proprio perché senza valori e senza orien-
tamento. E questa condizione (che richiama appunto una visione “pessimistica”,
in accordo con le diagnosi schopenhaueriane) ¢ dettata proprio da un particolare
connubio tra positivismo e “disincantamento”. Horkheimer, tra le righe di questo
saggio, ¢ particolarmente interessato a evidenziare il nesso tra pessimismo e positi-
vismo (inteso come progressivo dominio della scienza nello spazio pubblico) nella
filosofia di Schopenhauer. Quello di Schopenhauer ¢ infatti il bilancio filosofico di
una serie di convinzioni scientifiche, frutto del suo tempo, in cui c’¢ davvero poco
spazio per metafisica e religione, che devono invece cedere il passo a prove empiri-
che di come siz il mondo. E questa consapevolezza porta ad un esito che ¢ pessimi-



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 207

stico, se non tragico: “La conoscenza scientifica della natura come la sua filosofia si
concludono con il riconoscimento della nullita umana” [Horkheimer 2011d, 207].
Una diagnosi, quella schopenhaueriana, perfettamente compatibile come alcuni
elementi imprescindibili della Teoria critica di Horkheimer, legati in particolar modo
al destino “tragico” dell'individuo. Si tratta di un tema che taglia trasversalmente
molti degli scritti horkheimeriani della fase matura. Lesito inevitabile della “societa
totalmente amministrata’ ¢ la progressiva scomparsa dell’'individuo, o meglio la sua
trasformazione radicale all'interno di un sistema che ne limita profondamente il sen-
so. Come Schopenhauer aveva argomentato a favore dell’illusorietd metafisica dell'in-
dividuo (il principium individuationis & cio che consente alla volonta di realizzarsi e
conoscersi, ma di fatto spiega solo I'aspetto della “rappresentazione”, ovvero la “per-
petuazione indefinita di un errore”), cosi Horkheimer utilizza in modo metaforico
I'insegnamento schopenhaueriano nelle sue analisi sulla societa contemporanea:

Cid accade nell’epoca attuale — il declino dell'importanza sociale dell'individuo, la sua
fungibilitd crescente — ¢ perfettamente logico, secondo la filosofia di Schopenhauer;
comunque ¢ confermata la sua tesi dell’assurdita della paura della morte, della vanita
dell’esistenza del soggetto umano. Lautomatizzazione crescente — temuta e deplorata
da coloro che hanno un legame positivo con la cultura — dimostra di essere non solo un
fatto storico, ma anche un processo necessario; si diffonde 'organizzazione razionale — e
anche, in misura modesta, ['uguaglianza [Horkheimer 2011d, 209].

Il pensiero di Schopenhauer ¢ infine profondamente legato alla psicoanalisi di
Freud, il quale aveva trovato in esso un valido appiglio e un grimaldello teorico fonda-
mentale. La lucidita delle analisi schopenhaueriane conduce allo smascheramento di
immagini divine, forze occulte, spiegazioni irrazionali: di fatto, il laceramento del velo
di Maya — che ¢ metaforicamente quello che compie chi si affida ad un procedimento
psicoanalitico — ¢ cio che conduce inevitabilmente ad una forma di “disincantamento”
(per dirla nuovamente con Weber), e che quindi conduce ad una forma di pessimismo.
Che ¢ tuttavia lo stesso pessimismo che prova chi nutre in sé una fede incondizionata
nella scienza, ovvero il positivista, colui che cancella qualsiasi possibilita di spazio per
tutto ciod che ¢ religioso, sacro, irrazionale, e che ha a che fare con la sfera della fede'2.

12. “Se ¢ vero che il corso attuale della societd tende a sopprimere la fede religiosa, i
pensieri di Schopenhauer non sono pitt pessimistici di quella conoscenza che si limita alla



208 | DaviDE RUGGIERI

Questa crisi del “dominio” del trascendente (che coinvolge non solo la religio-
ne, ma anche l'arte e la filosofia) ¢ legata alla progressiva irrilevanza che assume
lindividuo [Figal 1983; Kast 2021], in quanto non pil espressione di un Io o
dell’anima, ma come semplice epifenomeno della volonta di vita. Lequiparazione
schopenhaueriana (ma che ¢ in realta poi coerente in tutta la visione scientifica
moderna) degli uomini a tutti gli altri esseri viventi mette in seria discussione una
serie di elementi legati alla peculiaritd dell’essere umano. La dignita dell'uvomo
non trova pili la sua ragion d’essere dalla natura eccentrica dell’essere umano, ma
viene elaborata in seno al diritto internazionale e demandata ad un tecnicismo
giuridico (senza quindi alcun fondamento etico, religioso o culturale)'. La so-
cietd attuale ha sostanzialmente assimilato la lezione schopenhaueriana, al punto
che il pessimismo ¢ divenuta la condizione dominante, e soprattutto — proprio in
riferimento al tema della dissoluzione dell’unicita dell'individuo — Horkheimer
sostiene che “[...] anima umana ¢é diventa una funzione automatica simile al
computer. Non ci sono pitt quasi emozioni che vadano oltre la realta accertabile
con gli strumenti della scienza” [Horkheimer 2011d, 215]. Mi sembra superfluo
sottolineare come queste parole fossero enormemente lungimiranti rispetto ad un
dibattito che oggi inflamma le scienze umane, legato proprio al tema dell’intelli-
genza artificiale al “destino” dell’anima umana.

La chiusura del saggio horkheimeriano non lascia dubbi neanche su ci6 che dav-
vero del pensiero schopenhaueriano costituisce un elemento essenziale per la stessa
Teoria critica: la compassione' (Mitleid) ¢ quella radice etica della giustizia sociale

ricerca esatta. Anzi, la negazione della volont, la «pace pill preziosa di tutti i tesori della ra-
gione», la speranza di una redenzione che in Schopenhauer non si ¢ ancora estinta del tutto,
anche se il riscatto si identifica con il non essere, oggi si configurano come residui idealistici e
romantici e rischiano di scomparire assieme alla teologia. Il mondo non ¢ pilt il fenomeno che
con tutti i suoi orrori lasciava almeno aperta la possibilita di una realta diversa, trascendente;
¢ esclusivamente una struttura di fatti, ¢ I'unica realtd che il pensiero sano accetti per vera”
[Horkheimer 2011d, 211].

13. Non ¢ questa la sede in cui si pud sviluppare questo discorso, ma mi limito a se-
gnalare 'importante lavoro che ha svolto Hans Joas in tal senso, rivendicando la necessita di
porre al centro del dibattito pubblico la specificita dell’essere umano proprio a partire dalla
sua peculiare capacita di “auto-trascendenza”.

14. 1l tema dell'amore solidale ¢ peraltro un tema trasversale che corre lungo tutti gli
scritti di Horkheimer dell’'ultimo periodo, in cui cioé 'autore richiama la necessita di proteg-



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 209

che regge fin dall’inizio lo spirito di denuncia dell’ingjustizia del mondo e della mi-
seria dell'esistenza in Horkheimer. Il vero pessimismo ¢ quello che sorge quando la
scienza finisce per cancellare lo iato trascendentale che occorre mantenere vivo perché
si dia il pensiero (utopistico), e perché sopravviva 'uomo nella sua integrita e dignita:

Schopenhauer ha giustificato filosoficamente 'amore per il prossimo, anzi per la creatu-
ra, senza neanche sfiorare le problematiche affermazioni e prescrizioni delle confessioni
religiose. 1l suo pensiero non ¢ interamente pessimistico; interamente pessimistica ¢ I'as-
solutizzazione della scienza [Horkheimer 2011d, 216].

Conclusioni

In questo saggio si ¢ tentato di mostrare come la prospettiva horkheimeriana
sul tema della secolarizzazione sia strettamente connessa alla necessita di conside-
rare la dimensione della trascendenza come un fattore rilevante nella costruzione
dei significati culturali della societa (come cio¢ orizzonte semantico delle gram-
matiche sociali e intersoggettive'®). Senza tale assunto non sarebbe possibile cri-
tica alcuna delle condizioni esistenti dei rapporti sociali. Questo perché non solo
ogni soggettivitd necessita di trascendersi, in un’ottica che oggi si direbbe “rifles-
siva” [Archer 2012; Maccarini 2019, 77 e ss.], ma anche perché la stessa tessitura
sociale, in quanto intersoggettiva, necessita di un orizzonte di senso condiviso. E
questo ¢ tanto vero se si pensa che 'obiettivo polemico dell’ultimo Horkheimer
non ¢ pil il capitalismo in sé (e con esso la societa liberal-democratica), né esclu-
sivamente I'apparato tecnico-scientifico della societa tecnologicamente avanzata,
ma il tema del relativismo e del nichilismo divenuti inesorabili e che minano Ies-
senza stessa dell’'uomo [Horkheimer, 2022b]. E Axel Honneth di recente ad aver
rilanciato I'idea centrale dell’ autodeterminazione (Selbstbestimmung) (come pro-

gere alcuni valori dell’'umanita e capisaldi della societd come la famiglia o la stessa religione
come “anelito al totalmente altro”, pena la dissoluzione totale dell'uomo, schiacciato dalla
totalita del dominio scientifico-razionale.

15. Una certa convergenza con queste tematiche mi pare sia ben presente peraltro
nell’ultima fatica editoriale di Jiirgen Habermas che articola il denso rapporto tra filosofia,
scienza e religione [Habermas 2022].



210 | Davipe RUGGIERI

messa e compito precipuo della modernitd) come qualcosa di costitutivamente
condizionato in un senso intersoggettivo (derivandolo dalla matrice Hegeliana):
“lautorealizzazione dell'individuo riesce solamente intrecciandone gli scopi, me-
diante principi o fini universalmente accettati, con quelli dell’autorealizzazione
di tutti gli altri membri della societd” [Honneth, 2012, 54]. Con queste pagine si
¢ tentato pertanto di mostrare che esiste una dimensione contigua a quella della
secolarizzazione che, oltre al riferimento a Schopenhauer, si appella al salvataggio
di quella dimensione trascendente che rende possibile il piano normativo della
Teoria critica: in altri termini, se davvero la secolarizzazione esaurisse la riserva
di senso (idea di bene, “buona vita”, giustizia sociale, valori) da cui muove la cri-
tica, non sarebbe nemmeno possibile articolare una analisi di quelle che appun-
to emergono come forme di patologie sociali. La posizione quindi dell’'ultimo
Horkheimer, che appare aperta al dialogo con la teologia e la sfera del religioso
(e pitt in generale con la dimensione di una “alteritd indefinita”), dice molto di
come nel corso dei decenni il programma originario della Teoria critica si sia tra-
sformato ed evoluto, e di quali compiti ancora essa possa farsi carico.

Riferimenti bibliografici

Aa.Vv
2018, Attendersi il peggio realizzare il meglio. Tre conversazioni con Max Horkheimer,
Medusa, Milano.

Abromeit, J.
2011, Max Horkheimer and the Foundations of the Frankfurt School, Cambridge
University Press, Cambridge-New York.

Adorno, T.W., Horkheimer, M.
2010, Dialettica dell’Illuminismo, Einaudi, Torino.

Archer, M.S.
2012, The Reflexive Imperative in Late Modernity, CUP, Cambridge.



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 211

Belardinelli, S.
2019, La critica del Sessantotto nella cultura tedesca, Le Sfide, 1, pp. 42 - 47.
2023, Niklas Luhmann, IBL Libri, Milano.

Berger, P.

1987, Limperativo eretico. Possibilita contemporanee di affermazione religiosa, Elledici, Torino.

1999, Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics, William B.
Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids.

Bocci, M.

2017, Perché il Sessantotto nacque in Cattolica, Vita e Pensiero, 5, pp. 5-10.

2020, L’ «anima cristiana» della contestazione. Gli studenti dell’ Universita Cattolica del
Sacro Cuore, Studium, Roma.

Boulting, N.E.
2004, Between religion and secularism: Max Horkheimers (1895-1973) conception of

ultimate reality and meaning, Ultimate Reality and Meaning, 27(3), pp. 188—
218 https://doi.org/10.3138/uram.27.3.188

Brittain, C.

2005, Social theory and the premise of all criticism: Max Horkheimer on religion,
Critical Sociology, 31 (1-2), pp. 153-168.

2012, The Frankfurt School on Religion, Religion Compass, 6 (3), pp. 204-212.

Casanova, J.
2000, Oltre la secolarizzazione. Le religioni alla riconquista della sfera pubblica, 11
Mulino, Bologna.

Eitler, P

2005, Max Horkheimer’s supposed “Relgious Conversion”: a semantic analysis. M.Geuss,
R.Kohlenbach (a cura di), 7he Early Frankfurt School and Religion, Palgrave,
Basingstoke-New York, pp. 15-28.

Figal, G.

1983, Selbsterhaltung und Selbstverzicht. Zur Kritik der neuzeitlichen Subjektivitit
bei Max Horkheimer und Walter Benjamin, Zeitschrift Fiir Philosophische
Forschung, 37 (2), pp. 161-179.



212 | DaviDE RUGGIERI

Fromm, E.
1991, Schopenhauer: Vordenker des Pessimismus, Dietz, Berlin.

Habermas, ]J.

2008a, Perché siamo Post-secolari?, Reset, pp. 23-32.

2008b, 77a scienza e fede, Laterza, Roma-Bari.

2022, Una storia della filosofia. 1. Per una genealogia del pensiero post-metafisico,
Feltrinelli, Milano.

Honneth, A.

2010, Capitalismo e riconoscimento, Firenze University Press, Firenze.

2012, Patologie della ragione. Storia e attualita della teoria critica, PensaMultimedia,
Lecce.

Horkheimer, M.

1985, Gesammelte Schriften. Bd. 7. Vortrige und Aufzeichnungen 1949-1973, Fischer,
Frankfurt am Main.

2000, Eclisse della ragione. Critica della ragione strumentale, Einaudi, Torino.

2005, Teoria critica ieri e oggi [1972], in Aa.VV., La Scuola di Francoforte. La storia e
i testi, a cura di E.Donaggio, Einaudi, Torino, pp. 370-386.

2011a, Schopenhauer e la societa, M.Horkhemer, Studi di filosofia della societa. Saggi,
discorsi, contributi 1930-1972, Mimesis, Milano-Udine, pp. 103-114.

2011b, Sul dubbio, M.Horkhemer, Studi di filosofia della societa. Saggi, discorsi, con-
tributi 1930-1972, Mimesis, Milano-Udine, pp. 173-184.

2011c, Sul pessimismo oggi, M.Horkhemer, Studi di filosofia della societa. Saggi, discor-
si, contributi 1930-1972, Mimesis, Milano-Udine, pp. 193-201.

2011d, 1l pensiero di Schopenhauer in rapporto alla scienza e alla religione,
M.Horkhemer, Studi di filosofia della societa. Saggi, discorsi, contributi 1930-
1972, Mimesis, Milano-Udine, pp. 203-216.

2019, Nostalgia del totalmente Altro, Queriniana, Brescia.

2022a, Rivoluzione o liberta? Conversazione con Otmar Hersche, PGreco Edizioni,
Milano.

2022b, Il concetto di umanitia, Armando, Roma.

Jaeggi, R. - Celikates, R.
2018, Filosofia sociale. Una introduzione, Le Monnier Universita, Firenze.



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 213

Joas, H.

2013, La fede come opzione. Possibilita di futuro per il Cristianesimo, Queriniana, Brescia.
2014, Valori Societa Religione, Rosenberg&Sellier, Torino.

2024, Under the Spell of Freedom, Oxford University Press, Oxford.

Kast, C. (a cura di).
2021, Pessimistischer Liberalismus. Arthur Schopenhauers Staat, Nomos, Baden Baden.

Kim, A. E.
1996, Critical Theory and the Sociology of Religion: A Reassessment, Social Compass,
43 (2), pp. 267-283.

Liitkehaus, L.

20006, Ist der Pessimismus ein Quietismus? Uberlegungen zu einer Praxisphilosophie des
Als-Ob, in L.Hithn (a cura di), Die Ethik Arthur Schopenhauers im Ausgang
vom Deutschen Idealismus (Fichte/Schelling), Ergon, Wiirzburg, pp. 223-238.

Luhmann, N.
1991, Funzione della religione, Morcelliana, Brescia.
2023, La religione della societa, FrancoAngeli, Milano.

Lukdcs, G.
2011, La distruzione della ragione, 2 voll., Mimesis, Milano-Udine.

Maccarini, A.
2019, Deep Change and Emergent Structures in Global Society. Explorations in Social
Morphogenesis. Springer, Cham.

Marcucci, N.
2023, Il dominio dell’ideale. Durkheim e la critica sociologica, Meltemi, Milano.

McLennan, G.
2010, The postsecular turn, Theory, Culture & Society, 27 (4), pp. 3-20.

Mendieta. E.
2004, The Frankfurt School on Religion: Key Writings by the Major Thinkers, Routledge,
London-New York.



214 | DaviDE RUGGIERI

Michaelis, L.
2023, Critical theory under the sign of Schopenhauer: a reconsideration of Horkheimer’s
interpretative debt, Constellations, 30 (4), pp. 431-444.

Nagl-Docekal, H. - Zacharasiewicz, W. (a cura di)
2023, Religion in the Secular Age: Perspectives from the Humanities, De Gruyter, Berlin
-Boston.

Ott, M.R.

1998, Max Horkheimers Critical Theory of Religion: The Meaning of Religion in the
Struggle for Human Emancipation, Dissertations 1579, Michigan, West
Michigan University.

2007, Max Horkheimer’s Negative Theology and the Totally Other, in M.Ott (a cura
di), The Future of Religion: toward a reconciled Society, Brill, Leiden-Boston,
pp- 167-1806.

Pendenza, M.
2024, Il governo della societa. Durkheim e la critica della societa neoliberale, Castelvecchi,
Roma.

Raulet, G.

2004, Secularisation, myth, anti-semitism: Adorno and Horkheimers Dialectic of
Enlightenment and Cassirer’s philosophy of symbolic forms, in M.Kohlenbach-R.
Geuss (a cura di), The Early Frankfurt School and Religion, Palgrave Macmillan,
London, pp. 171-89.

Rosa, H.
2020, Pedagogia della risonanza: conversazione con Wolfgang Endres, Scholé, Brescia.

Ruggieri, D.

2015, Schopenhauer’s legacy and Critical Theory. Reflections on Max Horkbeimers un-
published Archive material, Schopenhauer Jahrbuch, 96, pp. 93-108.

2025, Societa, religione e wmanesimo: lascendenza schopenhaueriana nel rappor-
to intellettuale tra Max Horkheimer e Paul Tillich, in D.M.Fazio, ECiraci
(a cura di), Schopenhauer, la Schopenhauer-Schule e I'Umanesimo notturno,
PensaMultimedia, Lecce (in corso di stampa).



Il problema della secolarizzazione in Max Horkheimer | 215

Schmidt, A.
2023, La fisionomia spirituale di Max Horkheimer, in M.Horkheimer, Taccuini 1950-
1969, Marietti, Genova, pp. 1-56.

Siebert, R. J.

1985, The Critical Theory of Religion. The Frankfurt School, Mouton, New York.

2005, The Critical Theory of Society: The Longing for the Totally Other, Critical
Sociology, 31 (1-2), pp. 53-113.

Sutterliity, E

2014, Religidse ideen und soziales Handeln. Kirchen zwischen Gesellschaftskritik und
Legitimititsglauben, 1fS Working Paper#5|Juli 2014, herausgegeben vom
Institut fiir Sozialforschung, Frankfurt am Main (www.ifs.uni-frankfurt.de)

Taylor, C.
2004, La modernita della religione, Meltemi, Roma.

Wiggershaus, R.

1992, La Scuola di Francoforte: storia, sviluppo teorico, significato politico, Bollati
Borighieri, Torino.

1998, Max Horkheimer zur Einfiihrung, Junius Verlag, Hamburg.

Davide Ruggieri (PhD) ¢ attualmente Ricercatore t.d. (lett. A) in Sociologia dei processi cultu-
rali e comunicativi presso il Dipartimento di Scienze politiche, giuridiche e Studi Internazionali
dell’'Universita degli Studi di Padova. Ha condotto ricerche in campo internazionale su Georg
Simmel, Teoria critica e Sociologia relazionale, i cui risultati scientifici sono stati presentati in
convegni e riviste scientifiche e monografie di carattere nazionale e internazionale. I recenti
campi di ricerca riguardano la sociologia dell’educazione, le identita socio-culturali e il tema
del rapporto tra culture e religioni. E membro del consiglio direttivo della Georg Simmel
Gesellschaft e collabora con diverse societa scientifiche nel campo della sociologia.


http://www.ifs.uni-frankfurt.de)

