
Quaderni di Teoria Sociale 1-2.2025 
ISSN (online) 2724-0991 | DOI: 10.57611/qts.v5i1-2.574
www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale

Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

Über eine Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie: 
Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione

Abstract: This contribution presents the first Italian translation of Georg Simmel’s 1885 
article, Über eine Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie. Simmel’s essay out-
lines a concept of truth derived from practical needs, aligning it with Pragmatism. The text 
is essential for challenging the restrictive, three-phase periodization of Simmel’s philosophy, 
demonstrating a fundamental continuity in his thought based on a relativist, pragmatist, and 
evolutionist approach to the theory of knowledge. The 1885 essay shows Simmel’s critical en-
gagement with Kant and Neo-Kantianism. While adopting the focus on critique as a theory 
of knowledge, he rejects Kant’s alleged notion of a static, abstract subject whose a priori forms 
are immutable. Simmel contends that the mind’s structure must also participate in the pro-
cess of evolution. Simmel argues that there is no inherent, theoretically valid truth; instead, 
ideas are designated as ‘true’ only if they successfully motivate actions that promote life and 
survival. Truth is thus synonymous with efficacy. Natural selection preserves and validates 
mental representations that prove to be useful for the species. This approach ultimately re-
solves the dualism between the theoretical world of representation and the world of practical 
action: the utility of the knowing subject is what ultimately produces the objects of knowing.

Keywords: evolutionism, Georg Simmel, pragmatism, theory of knowledge, truth.

L’articolo che in questa sede presentiamo nella sua prima traduzione italiana – Über 
eine Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie (Su di una relazione fra teoria 
della selezione e dottrina della conoscenza)1 – viene pubblicato da Georg Simmel all’in-
terno dell’Archiv für systematische Philosophie, edito dal neokantiano Paul Natorp, fra 
i fondatori della scuola di Marburgo. All’altezza cronologica di questo testo, pubbli-
cato nel 1885, Simmel si trova ancora nella sua cosiddetta fase positivista.

Nel 1916, pochi anni prima della sua prematura scomparsa, Simmel redige un 
breve testo di una pagina in cui fa il punto di quello che ritiene essere stato il suo prin-
cipale contributo alla Geistesentwicklung della sua epoca. In questa sede, Über eine 
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie riceve una menzione particolare:

1.   “La grafia originale del saggio di Simmel è Ueber eine Beziehung der Selectionslehre zur 
Erkenntnistheorie. D’ora in avanti, si opta per la grafia tedesca corrente.”



218 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

Se faccio un bilancio, allora forse ho contribuito allo sviluppo dello spirito con i seguenti 
motivi fondamentali originali. La trascendenza della vita, la caratterizzazione della vita, 
secondo cui ogni momento del suo continuo divenire altro da sé non è una sua parte, 
bensì la vita intera nella forma di questo particolare momento, la legge individuale, il 
pensiero fondante della sociologia, il concetto di verità sviluppato a partire dalla vita (che 
in seguito, in modo del tutto grossolano e distorto, ma in maniera indipendente dal mio 
lavoro rimasto nascosto, si è affermato come pragmatismo) [Simmel 2016, 71]2.

Vari sono i motivi di interesse di questo articolo. In primo luogo, Über eine 
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie mostra il lavoro teorico svolto 
da Simmel sui concetti di critica e di verità. Inoltre, permette di osservare i punti 
di contatto e le divergenze sussistenti fra Simmel e il pragmatismo, una corrente 
filosofica che fra Otto e Novecento sta guadagnando importanza oltreoceano 
ed è destinata a diventare centrale nel campo delle scienze sociali nel corso del 
ventesimo secolo [Kusch 2019]. Infine, questo articolo – se posto in relazione 
con i lavori del Simmel maturo, come la Filosofia del denaro (del 1900), oppure 
dell’ultimo Simmel, come la Intuizione della vita (del 1918) – dà testimonianza 
di una sostanziale continuità all’interno del pensiero simmeliano, permettendo 
così di superare la ben nota – e piuttosto rigida – scansione a tre fasi (fase posi-
tivista, fase neokantiana, fase vitalista). In questo articolo Simmel espone infatti 
una posizione relativista, pragmatista ed evoluzionista che resterà di fatto la cifra 
del suo punto di vista nel campo della teoria della conoscenza.

Fondamentale per comprendere questo testo e, con esso, l’evoluzione dell’orien-
tamento filosofico simmeliano è un’analisi del concetto stesso di Erkenntnistheorie 
(“teoria” o “dottrina della conoscenza”, oppure, più liberamente, “epistemologia”), 
citato nel titolo. Non meno importante è poi prendere in esame le nozioni simme-
liane di “critica” e “criticismo”, implicite nel confronto di Simmel con il concetto 
di esperienza. Il termine Erkenntnistheorie è ricorrente nel milieu culturale e acca-

2.   «Wenn ich die Bilanz ziehe, so habe ich vielleicht folgende originale Grundmotive zu 
der Geistesentwicklung beigesteuert. Die Transscendenz des Lebens, die Charakterisierung 
des Lebens, wonach jeder Moment seines kontinuirlichen Anderswerdens nicht ein Theil 
seiner, sondern das ganze Leben in der Form dieses besonderen Momentes ist, das indi-
viduelle Gesetz, der begründende Gedanke der Soziologie, der aus dem Leben entwickel-
te Wahrheitsbegriff (der nachher ganz roh und schief, aber von meiner versteckten Arbeit 
unabhängig, als Pragmatismus aufgekommen ist)». 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 219 

demico in cui si forma Simmel. Affermatasi in Germania negli anni Trenta del XIX 
secolo nel contesto della critica al pensiero di Hegel – come mostrato ad esempio 
da Klaus Köhnke [1981] – e sin dall’inizio esplicitamente posta in relazione con il 
programma di una rifondazione della filosofia alla luce del recupero di Kant, questa 
espressione diventa il vessillo delle varie correnti del neokantismo e persino una 
sorta di disciplina autonoma [Köhnke 1986, 58 ss.]. All’inizio degli anni Ottanta 
dell’Ottocento, nel periodo della formazione di Simmel, l’ispirazione neokantiana 
è infatti egemone nelle università tedesche: tornare a Kant significa cercare nell’au-
tore delle tre Critiche le basi per ripristinare l’unità del mondo nel contesto della 
moderna differenziazione culturale [Podoksik 2016, 601] e della Kulturkrise.

È difficile sopravvalutare l’importanza della figura di Kant per Simmel. In 
generale, nonostante alcune riserve da un punto di vista epistemologico, in Kant 
Simmel ritrova l’autore che ha fornito risposta alle aporie dei tempi moderni. 
Come affermato da Simmel in un celebre frammento incompiuto dedicato al 
suo autoritratto intellettuale (Anfang einer unvollendete Selbstdarstellung), la sua 
formazione ha preso le mosse da «studi epistemologici e kantiani [erkenntnisthe-
oretischen und kantwissenschaftlichen Studien], con cui gli studi storici e sociali 
andarono di pari passo» [Simmel 1958, 9]. 

In effetti, il percorso teorico di Simmel inizia con Kant. La teoria kantiana 
della materia è l’oggetto della sua dissertazione dottorale, pubblicata nel 1881 
con il titolo Das Wesen der Materie nach Kant’s Physischer Mondadologie [Köhnke 
1996, 42-49]. Nel successivo lavoro di abilitazione Simmel si sofferma sulla trat-
tazione kantiana del giudizio sintetico, della pura percezione e della volontà pura 
[Landmann 1958, 20; Köhnke 1996, 51–77]. Inoltre, il primo corso tenuto da 
Simmel come Privatdozent all’Università di Berlino tratta dell’etica kantiana, e 
anche in seguito Simmel per molti anni continuerà a occuparsi di Kant all’inter-
no delle sue lezioni [Gassen-Landmann, 345-349]. 

Quanto ai testi pubblicati, la figura di Kant è affrontata in abbinamento a 
quella di Goethe in un testo del 1906 e a quella di Nietzsche in un lavoro dell’an-
no successivo, mentre nel 1910 compare, insieme ad altri protagonisti della storia 
del pensiero, in uno scritto di carattere prevalentemente divulgativo, I problemi 
fondamentali della filosofia. La discussione più estesa e dettagliata delle tesi kan-
tiane da parte di Simmel è però offerta in un testo del 1904 – Kant. Sedici lezioni 



220 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

berlinesi –, che raccoglie i materiali del corso tenuto all’Università di Berlino nel 
semestre invernale 1902-1903. Finché Simmel è in vita, questo lavoro resta la sua 
opera di maggior successo editoriale: nessun altro suo testo avrà quattro edizioni. 
Simmel è inoltre fra i fondatori del giornale filosofico LOGOS, sorta di piattafor-
ma della scuola neokantiana del Baden [Podoksik 2016, 599].

Pur non avendo mai dedicato un libro o un saggio specifico al concetto di cri-
tica, nel corso della sua vita Simmel ha ampiamente riflettuto sulla sua relazione 
con il criticismo kantiano. Fin dall’inizio del suo percorso intellettuale, Simmel fa 
propria l’idea di critica come teoria della conoscenza (Erkenntnistheorie) e dell’e-
sperienza3: la critica ha infatti come suo compito principale quello di esaminare 
ciò che conosciamo effettivamente e ciò che possiamo conoscere. Gli esponenti 
del movimento neokantiano – Simmel compreso – si concentrano generalmente 
su quella che considerano l’idea più rilevante di Kant: il fatto che il mondo sia 
non tanto una nostra rappresentazione (Vorstellung), quanto piuttosto il risulta-
to del nostro atto del rappresentare (Vorstellen). Le forme in cui il mondo appare 
alla nostra percezione e al nostro intelletto sono quindi il risultato di un «fare 
dello spirito conoscente» (Simmel 1999, 115).

Come altri neokantiani – fra cui, ad esempio, Cohen o Natorp –, Simmel è 
convinto che l’idea del sintetico a priori sia la base della validità della teoria kantia-
na della conoscenza, pur criticando la specifica trattazione delle categorie offerta 
da Kant. Simmel ritiene infatti che l’idea kantiana dell’a priori sia inadeguata per 
comprendere il soggetto moderno. Secondo il pensatore berlinese, non c’è infatti 
ragione per cui la struttura della mente debba essere ritenuta immutabile, ovvero 
che l’evoluzione del mondo non debba riguardare anche le forme della nostra 
conoscenza. In generale, la scoperta kantiana che le nostre esperienze sono con-
dizionate da presupposti che vanno al di là del sensibile e che sono di fatto innati 
nel nostro spirito possiede secondo Simmel un potenziale tutt’altro che esaurito.

Kant ha applicato questa scoperta soltanto alle scienze naturali, ma il mondo 
storico e la psiche umana non sono meno degni di essere indagati nei loro pre-
supposti a priori. Nei principali campi di indagine delle scienze sociali e storiche, 

3.   «For Simmel, Kant’s philosophy is mainly the philosophy of knowledge and experien-
ce. [...] It is this critical aspect which constitutes the philosophical essence of Kant’s ideas» 
[Podoksik 2016, 604–605]. 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 221 

Simmel – raccogliendo l’eredità kantiana –, cerca infatti di sviluppare nuovi postu-
lati a priori per ciascun tipo di conoscenza. L’idea fondamentale espressa da Kant 
consiste, secondo Simmel, nel fatto che «la conformazione del soggetto conoscente 
[…] sia la condizione del conoscere» [Simmel 1999, 91]. L’intellettualismo che 
Simmel imputa a Kant consiste essenzialmente nell’aver concepito un soggetto di-
sincarnato, privo di legami con il mondo della vita e di profondità storica, una 
datità immobile, incapace di evolvere: l’io kantiano ha soltanto «la validità ideale di 
una pura, assoluta, totalmente armonica unità» [ivi, 128]. Il soggetto descritto da 
Kant è allora l’uomo astratto, che si identifica con una ragione sovrastorica e immu-
tabile. Secondo Simmel, invece, anche lo spirito – proprio in quanto è collocato nel 
mondo della vita – deve poter essere trascinato «nel fiume dell’evoluzione», nella 
misura in cui essa costituisce «il destino permanente delle cose» [ivi, 99]. 

In base al programma filosofico portato avanti da Simmel, le forme a priori 
che permettono l’accesso al mondo da parte del soggetto devono allora essere 
calate nel flusso della storia e della vita naturale e sociale. In questo senso, si 
può ritenere che l’intento simmeliano di ripensare il soggetto protagonista della 
modernità filosofica muova dal tentativo di rileggere in chiave evoluzionistica4, 
sociologica e storica tanto l’Estetica quanto l’Analitica trascendentale di Kant: il 
soggetto umano emerge dal mondo della vita, va incontro a una evoluzione na-
turale e si costruisce nel confronto con le forme culturali in cui si organizza e si 
solidifica la vita sociale. Proprio per questa ragione, nell’introdurre a Über eine 
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie si è ritenuto inevitabile pren-
dere lo mosse dal confronto simmeliano con Kant.

[O]gni legge naturale vale soltanto per una determinata struttura spirituale, mentre per 
un’altra la verità comporterebbe una diversa formulazione dello stesso contenuto. Poiché 
dunque lo spirito umano è soggetto ad una evoluzione, per quanto lunga e impercetti-
bile, non può formulare in un momento dato una legge valida che sia sottratta al muta-
mento nel corso dei secoli [Simmel 1984, 715].

Sarebbe tuttavia molto limitato pretendere di ritrovare in Simmel una adesione 
completa e incondizionata a un singolo autore o a una singola scuola di pensiero, 

4.   A questo proposito Pinotti parla di «somatizzazione dell’a priori» [2009, 123].



222 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

inclusa quella neokantiana. L’interesse di Simmel per i filosofi riguarda sempre i pro-
blemi che essi sollevano. Coerentemente con il suo approccio filosofico, Simmel non 
sposa posizioni assolute, ma le supera, indicandone le aporie e le possibili aperture. 
In particolare, quella proposta da Simmel in Über eine Beziehung der Selektionslehre 
zur Erkenntnistheorie è una sintesi tra neokantismo, evoluzionismo e pragmatismo5.

In questo testo, Simmel intende riformulare il concetto di verità in chiave 
pragmatica e alla luce della teoria dell’evoluzione. La tesi centrale esposta da 
Simmel in questo saggio suona come segue: «non c’è proprio alcuna “verità” va-
lida teoricamente, in base alla quale noi agiamo in maniera efficace; al contrario, 
noi chiamiamo vere quelle rappresentazioni che si sono rivelate moventi di un 
agire funzionale e che stimola la vita». La correttezza delle nostre idee non deri-
va quindi dalla conformità con una realtà esterna, bensì dalla loro efficacia nel 
guidare azioni vantaggiose per la nostra sopravvivenza in quanto individui e in 
quanto specie. Per Simmel, il termine “verità” non indica una proprietà teorica 
intrinseca, ma piuttosto la capacità di un’idea di generare esiti pratici favorevoli. 
La forza di una rappresentazione o di un’idea risiede nella sua capacità di inne-
scare processi psicologici e fisiologici che portano a risultati evolutivamente utili. 
Verità è dunque sinonimo di efficacia: la selezione naturale preserva le rappre-
sentazioni che si rivelano utili – cioè quelle che stimolano un agire efficace –, e 
proprio queste vengono poi designate come “vere”. 

Il soggetto umano non è quindi immutabile: l’attuale assetto delle sue facoltà 
conoscitive è il risultato – in perenne divenire – di uno sviluppo evolutivo guida-
to dalla selezione naturale. Il funzionamento della nostra esperienza opera come 
descritto da Kant perché nel corso dell’evoluzione certe caratteristiche specifiche 
si sono rivelate le più utili per la sopravvivenza della specie umana. L’affidabilità 
della nostra conoscenza si basa quindi sulla sua utilità. Benché Simmel finisca poi 
per mitigare questa posizione evoluzionista radicale, il concetto pragmatista – e 
relativista – di verità rimane centrale ne La filosofia del denaro. All’interno della 
sua opera più celebre, pubblicata nel 1900, sostiene che la «verità non è origina-
riamente utile, perché è vera, ma il contrario»: siamo infatti portati ad attribuire 
«dignità di verità a quelle rappresentazioni che agiscono in noi come forze o mo-
vimenti reali, e che ci inducono a un comportamento utile» [Simmel 1984, 163]. 

5.   On Simmel’s relationship with pragmatist philosophy, see Kusch (2019). 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 223 

La tesi della natura pragmatica del conoscere caratterizza l’epistemologia sim-
meliana: «il conoscere umano si è sviluppato partendo da necessità pratiche» ed 
è quindi «un’arma nella lotta per l’esistenza» [Simmel 1998, 5]. Per Simmel, a 
rispondere ad esigenze pratiche sono anche le discipline scientifiche, e la socio-
logia non fa eccezione. La scienza che egli, pur reclamando per sé per tutta la 
sua vita la qualifica di filosofo, ha contribuito a fondare costituisce per Simmel 
«il rispecchiamento teorico della potenza pratica raggiunta nel secolo XIX dalle 
masse rispetto agli interessi dell’individuo» [Ibidem].

Raccogliendo l’eredità di Nietzsche, Simmel abbandona la nozione di verità 
assoluta a favore di molteplici verità relative a determinate organizzazioni psicofisi-
che: come sostenuto da Simmel in riferimento alle differenze fra donne e uomini, 
«un essere diverso comporta anche un conoscere diverso» [Simmel 1993, 226]. 
Nell’ambito dei rapporti fra i sessi, ad esempio, quella che si è imposta come ve-
rità ufficiale è nient’altro che una verità – una, fra le molte possibili – relativa alla 
natura maschile, conforme alle sue necessità e alle modalità specifiche della sua 
esperienza, e valida soltanto per essa. Questa affermazione è contenuta in Cultura 
femminile, ovvero in uno dei più celebri fra i – circa quindici – saggi in cui Simmel 
riflette sulle implicazioni sociologiche e filosofiche della Frauenfrage. A sostenere 
affermazioni come questa è la medesima premessa relativistica: l’accesso conosciti-
vo al mondo da parte di un soggetto è determinato dall’assetto che la vita – tanto 
l’evoluzione naturale quanto il mutamento sociale – gli ha imposto.

Le verità saranno quindi, almeno in linea di principio, tante quante le diver-
se organizzazioni e bisogni vitali. Tuttavia, benché valide soltanto per una certa 
organizzazione psicofisica, queste verità sono sì relative ma non illusorie. Come 
scriverà Nietzsche in un testo soltanto di un anno successivo rispetto a Über eine 
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie, dietro l’attività di pensiero, 
compreso quello filosofico, si nascondono – le «esigenze fisiologiche di una deter-
minata specie di vita»: decisiva anche per Nietzsche non è dunque la validità te-
orica di un determinato giudizio, bensì il fatto che questo «promuova e conservi 
la vita, conservi la specie e addirittura concorra al suo sviluppo» [Nietzsche 1977, 
9]. Abbandonata ogni nozione di verità assoluta, le affermazioni di Simmel sono 
per certi versi ancora più estreme. 



224 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

Questa rinuncia all’idea di verità assoluta deve essere tenuta presente quando 
si considera il passaggio dal relativismo alla metafisica della vita che si registra 
nelle opere di Simmel dopo il 1910, e in particolar modo nei quattro capitoli 
metafisici della Lebensanschauung. L’assunzione da parte dell’ultimo Simmel del 
principio metafisico della vita come luogo di origine dell’infinita varietà di for-
me di rappresentazione del mondo – che a loro volta entrano necessariamente 
in conflitto con l’infinita creatività della vita – non comporta la rinuncia alla 
prospettiva relativista. Mentre ne La filosofia del denaro l’assoluto appare acces-
sibile nei termini di una relazione di elementi soggettivi, cioè proprio attraverso 
la realizzazione del principio di relatività, nell’Intuizione della vita Simmel pone 
come assoluto il sottostante movimento creativo delle forme, cioè la radice ulti-
ma della Lebensanschauung, la vita. La metafisica simmeliana ha l’intento critico 
di definire – sulla scia di Kant – i confini dell’esperienza, espandendo però – in 
questo, diversamente da Kant – la portata di quest’ultima oltre la conoscenza in-
tellettuale, reagendo alla tirannia che l’intellettualismo ha esercitato sull’Erlebnis. 
In questo, la metafisica di Simmel rimane coerente con il suo relativismo, che è 
di per sé una rivolta contro la tirannia della pura immagine logica del mondo.

Il testo che presentiamo in questa sede è quindi destinato ad avere effetti 
durevoli all’interno del pensiero di Simmel. Come si è cercato – seppur sintetica-
mente – di argomentare, la sua rilevanza non risiede soltanto nel fatto di costitu-
ire una tappa all’interno dello sviluppo intellettuale del suo autore. In Über eine 
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie risuona infatti l’eco di alcuni 
fra i principali riferimenti intellettuali di Simmel (Kant, Nietzsche, Darwin) e ot-
tiene la sua prima formulazione compiuta una tesi fortemente inserita nel dibat-
tito filosofico del suo tempo, e che resterà sostanzialmente stabile all’interno del 
pensiero simmeliano. Peraltro, la tesi del carattere pragmatico della conoscenza, 
cruciale in riferimento a Simmel, merita a nostro avviso di essere considerata con 
attenzione alla luce della sua validità teorica intrinseca, e dunque non soltanto 
come un capitolo della storia del pensiero o dello sviluppo intellettuale di un 
autore del passato.



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 225 

Riferimenti bibliografici

Coleman, M.
2002, Taking Simmel seriously in evolutionary epistemology, Studies in History and 

Philosophy of Science, n. 1, a. XXXIII, pp. 55-74.

Gassen, K., & Landmann, M. (a cura di).
1985, Buch des Dankes an Gerg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, Duncker 

& Humblot, Berlin.

Köhnke, K.C. 
1981, Über den Ursprung des Wortes Erkenntnis-theorie—und dessen vermeintliche 

Synonyme, Archiv für Begriffsgeschichte, a. XV, pp. 185–210. 
1986, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus: Die deutsche Universitätsphilosophie 

zwischen Idealismus und Positivismus, Suhrkamp, Frankfurt a.M.
1996, Der junge Simmel in Theoriebeziehungen und sozialen Bewegungen, Suhrkamp, 

Frankfurt a.M.

Kusch, M. 
2019, Georg Simmel and Pragmatism, European Journal of Pragmatism and American 

Philosophy, n. 1, a. XI, pp. 1-17.

Landmann, M. 
1958, Bausteine zur Biographie, in K. Gassen, M. Landmann (a cura di), Buch des 

Dankes an Georg Simmel, Duncker & Humblot, Berlin, pp. 11-33.

Nietzsche, F.
1977, Al di là del bene e del male, Adelphi, Milano (ed. or. 1886).

Pinotti, A. 
2009, Nascita della metropoli e storia della percezione: Georg Simmel, in M. Vegetti (a 

cura di), Filosofie della metropoli. Spazio, potere, architettura nel pensiero del 
Novecento, Carocci, Roma, pp. 119-152.

Podoksik, E.
2016, Neo-Kantianism and Georg Simmel’s Interpretation of Kant, Modern Intellectual 

History, n. 3 a. XIII, pp. 597–622.



226 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

Simmel, G.
1958, Anfang einer unvollendeten Selbstdarstelllung, in K. Gassen, M. Landmann (a 

cura di), Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, 
Duncker & Humblot, Berlin, pp. 9-10.

1984, Filosofia del denaro, UTET, Torino (ed. or. 1900).
1992, Ueber eine Beziehung der Selectionslehre zur Erkenntnistheorie, in G. Simmel, 

Aufsätze und Abhandlungen 1894-1900. Gesamtausgabe Band 5, Suhrkamp, 
Frankfurt a.M., pp. 62-74 (ed. or. 1885).

1993, Saggi di cultura filosofica, Guanda, Parma (ed. or. 1911). 
1998, Sociologia, Edizioni di Comunità, Torino (ed. or. 1908).
1999, Kant. Sedici lezioni berlinesi, Unicopli, Milano (ed. or. 1905).
2016, Wenn ich die Bilanz ziehe... in G. Simmel, Gesamtausgabe Band 24: Nachträge. 

Dokumente. Bibliographien. Auflistungen. Indices, p. 71, Suhrkamp, Frankfurt 
a.M.

Francesco Azzarone è dottorando in Filosofia presso la Scuola Normale Superiore di Pisa. 
I suoi ambiti di ricerca includono la filosofia politica, l’estetica sociale e la storia della socio-
logia, con particolare riferimento al contesto di lingua tedesca. Si interessa inoltre alla que-
stione della formazione della soggettività e alle riflessioni sull’individualismo. La sua ricerca 
dottorale esplora le implicazioni filosofico-politiche dell’estetica sociale a partire da Simmel.

Vincenzo Mele, PhD, è professore associato in sociologia generale presso il Dipartimento 
di Scienze Politiche dell’Università di Pisa. Ha conseguito il suo dottorato in co-tutela tra 
l’Università di Pisa e l’Università di Bielefeld in Germania, dove è stato borsista DAAD. È 
stato Visiting Professor presso la William Paterson University (USA) e lecturer in sociology 
dal 2008 al 2012 alla Monmouth University, USA, dove è anche stato Faculty Fellow presso 
l’Institute for Global Understanding. Tra i suoi temi di ricerca c’è la metropoli come origine 
della modernità e post-modernità, il rapporto tra estetica e sociologia, la teoria sociologica 
classica e contemporanea, l’immaginario del crimine organizzato e la sociologia degli intellet-
tuali. È editor in chef  della rivista “Simmel Studies”.



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 227 

Georg Simmel

Su di una relazione tra teoria della selezione e dottrina della 
conoscenza6

Da tempo è stata espressa l’idea [Vorstellung7] che la conoscenza umana abbia avu-
to origine da necessità pratiche di conservazione e cura della vita. Il suo presupposto 
generale è che esista una verità oggettiva il cui contenuto non sia influenzato dagli 
interessi pratici del soggetto: soltanto il fatto che noi afferriamo questa verità oggettiva 
e che la nostra facoltà rappresentativa [unser Vorstellen] la attualizzi avverrebbe sulla 
base dell’utilità (che è ciò che il rappresentare il vero ha in più rispetto al rappresentare 
il falso). Questa idea [Vorstellung] è comune alle più varie correnti della teoria della 
conoscenza: al realismo – secondo cui il conoscere è un immediato registrare e rispec-
chiare una realtà assoluta –, così come all’idealismo, che fa determinare la conoscenza 
da forme di pensiero a priori. Anche per l’idealismo, infatti, il contenuto del conoscere 
si pre-struttura [präformiert] attraverso la relazione di queste forme fra di loro o con un 
fattore [Faktor] trascendente. La conoscenza si rapporta a questi elementi come la con-
clusione di un sillogismo alle sue premesse, in cui si trova, in un certo senso, latente.

L’efficacia del principio di utilità o di un qualche altro che ci spinga al cono-
scere non avrebbe perciò alcun influsso formativo sul contenuto del conoscere. 
Piuttosto, il principio di utilità farebbe soltanto in modo che questo stesso con-
tenuto (che può essere solo così e mai diverso) ottenga realizzazione psichica 
[psychisch realisiert wird]. Allo stesso modo, l’utilità può senz’altro far sì che noi 
eseguiamo un calcolo, ma non che otteniamo un risultato diverso da quello che è 
fondato nei rapporti oggettivi tra i fattori – vogliamo o meno eseguire il calcolo. 
Come si è detto, questi fattori possono essere intesi tanto come dotati di esistenza 
empirica esterna [als äusserlich empirische] quanto come ideali a priori. Così, in 

6.   Ueber die Beziehung der Selectionslehre zur Erkenntnistheorie, in G. Simmel, Aufsätze 
und Abhandlungen 1894-1900. Gesamtausgabe Band 5, a cura di H.-J. Dahme, D. Frisby e O. 
Rammstedt, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1992, pp. 62-74.

7.   In questo testo, il termine Vorstellung appare a nostro avviso in almeno due significati: 
perlopiù, ha il senso kantiano di “rappresentazione”, mentre più di rado va reso con “idea” (o 
“concezione”), come in questo caso.



228 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

riferimento a ciascuna delle posizioni fondamentali in teoria della conoscenza, il 
fine della selezione psichica può – a quanto pare – essere espresso nei termini di 
un parallelismo fra il pensare e l’oggettività. La sola certezza sarebbe infatti che 
la prassi che si fonda sul pensare non entrerà in collisione con la dura realtà delle 
cose e non subirà una correzione che risulterebbe molto spiacevole. 

A proposito dei pensieri il poeta si immagina che essi convivano leggeri l’uno 
accanto all’altro, mentre le cose si urtano duramente nello spazio. Tuttavia, dal mo-
mento che, in un certo senso, nella sfera pratica noi stessi siamo cose nello spazio, le 
reazioni da parte delle altre cose che seguono al nostro agire ci insegnano ben presto 
a ridimensionare questa presunta leggerezza dei pensieri, non appena essi diventano 
il fondamento dell’agire. Se anche una interna utilità e leggi puramente psicolo-
giche sono quindi realmente i fattori esclusivi della formazione del pensare, esse 
devono – almeno nel loro risultato – rappresentare e produrre la stessa cosa di un 
rispecchiamento oggettivo della realtà. Dal momento che soltanto il pensiero vero 
può essere il fondamento dell’agire che promuove la vita [des lebensförderlichen 
Handelns], la verità del rappresentare deve venire nutrita come la forza muscolare.

Di contro a questa – pur plausibile – ipotesi vorrei ora domandare se non si 
possa trovare un dualismo contenuto in essa: da un lato i bisogni pratici vitali, 
dall’altro il mondo conoscibile oggettivamente, che a essi si contrappone; e se per 
questo dualismo non si possa trovare un principio unitario. Vorrei domandare se 
questi due elementi a prima vista indipendenti l’uno dall’altro – la realtà esterna 
e l’utilità soggettiva –, che soltanto sulla base del conoscere sarebbero da porre in 
relazione, non si siano già incontrati in una radice che si trova più in profondità.

Quando si dice che – affinché l’agire che su di esse si fonda sia utile – le nostre 
rappresentazioni [Vorstellungen] devono essere vere, allora non abbiamo altra prova 
per la verità delle nostre rappresentazioni se non l’effettivo stimolo [Förderung] di 
cui abbiamo fatto esperienza attraverso l’agire fondato su di esse. Se perciò realmente 
è solo l’utilità a nutrire il corretto pensare, allora la sua correttezza – sarebbe a dire il 
suo accordo con una realtà ideale o materiale – sarebbe conoscibile soltanto attraverso 
una deduzione dall’effetto alla causa. Tuttavia, se certamente il conoscere si è affermato 
come un dominio autonomo dotato di propri criteri determinati, è allora in base a 
questi criteri che – in maniera immediata e puramente teorica – si decide a proposito 
della verità o della falsità della singola rappresentazione. 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 229 

Se però questi stessi criteri ovvero l’intero del nostro conoscere siano in generale 
veri o falsi – conformemente con il nostro presupposto – non è da stabilire nuova-
mente in modo teorico, ma soltanto in base all’utilità o al danno dell’agire che ne 
consegue. Si potrebbe forse dire così: non c’è proprio alcuna «verità» valida teorica-
mente, in base alla quale noi agiamo in maniera efficace; al contrario, noi chiamiamo 
vere quelle rappresentazioni che si sono rivelate moventi di un agire funzionale e che 
stimola la vita [des zweckmässigen, lebenfördernden Handelns]. In questo modo il 
dualismo messo in evidenza prima sarebbe superato. La verità delle rappresentazioni 
non riposerebbe più su di un accordo con una qualche realtà effettiva, ma sarebbe 
quella certa qualità delle rappresentazioni che le rende moventi dell’agire vantag-
gioso. Con ciò resta in sospeso se il contenuto di tali rappresentazioni possieda una 
somiglianza o un’altra relazione costante con un ordine oggettivo delle cose.

La domanda qui è soltanto se il concetto di verità possa sopportare che si eli-
mini l’oggettività contrapposta al rappresentare, sia che la si pensi nel senso del 
realismo trascendentale o in quello del valere [Gelten] ideale di Lotze oppure in 
un significato puramente empirico, che anche ogni idealismo lascia sussistere. In 
questo modo viene però a cadere la sua autosufficienza. La verità non è più una 
qualità delle rappresentazioni da stabilire in base a criteri teorici, che, già pronta, 
serva da fondamento dell’agire funzionale. Piuttosto, tra le innumerevoli rappre-
sentazioni che affiorano, attraverso la selezione naturale vengono contrassegnate 
e conservate quelle che grazie alle loro conseguenze ulteriori si dimostrano utili, e 
la parola «vero» non ci indica nient’altro se non questa conseguenza del pensare, 
regolare e conveniente dal punto di vista pratico.

Se secondo l’idea [Vorstellung] abituale il pensare deve anzitutto avere una ve-
rità autonoma affinché si possa prevedere il successo dell’agire, essa deriva da un 
pregiudizio che ovunque riaffiora, secondo cui la causa deve possedere un’identità 
morfologica con l’effetto. Se si agisce in base alla rappresentazione di una realtà 
esterna – che attraverso questa attività deve essere indotta a risposte funzionali e 
volute in modo certo, dirette verso di noi –, tale rappresentazione sembra però 
dover contenere l’immagine adeguata di questo avvenimento prodottosi esterna-
mente e del percorso che vi ha condotto. Altrimenti, a prodursi come conseguen-
za di questa rappresentazione non sarebbe proprio questo avvenimento esteriore, 
ma anche un qualche altro. 



230 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

Per la prima fase dell’agire si deve prendere in considerazione quanto segue. 
La rappresentazione del movimento che intendo eseguire e che alla fine si verifi-
ca realmente non produce immediatamente la sua realizzazione. Piuttosto, essa 
avvia un processo nervoso e muscolare del tutto diverso, che nella sua forma non 
ricade affatto nella coscienza e che, per parte sua, soltanto attraverso ulteriori 
processi causali realizza quella meta finale che era stata rappresentata. Pertanto, 
nessun processo del volere produce di per sé un effetto che sia morfologicamente 
identico al suo contenuto, bensì uno del tutto differente. Questo effetto viene 
accolto da una ulteriore concatenazione meccanica, che soltanto attraverso sva-
riate trasformazioni produce poi la corrispondente realizzazione visibile di quel 
volere. Tuttavia, questa realizzazione del volere significa soltanto che esso provoca 
un processo esteriore, il quale a sua volta – retroagendo sul soggetto – produce in 
esso la rappresentazione del contenuto del volere realizzato, la sua soddisfazione. 

Se noi ci immaginiamo l’articolazione di una azione della volontà a partire da 
una rappresentazione su cui essa si fonda, il fatto di produrre una forma che le 
corrisponda nel contenuto e che abbia con essa una congruenza morfologica non è 
in alcun modo l’effetto di questa rappresentazione. Il fatto che il volere raggiunga 
il suo scopo e che soddisfi gli impulsi e i bisogni del soggetto non dipende quindi 
dal fatto che la rappresentazione da cui esso prende le mosse abbia una corrispon-
denza di contenuto con la realtà verso cui il volere si dirige. La rappresentazione 
deve invece soltanto sviluppare una forza che – passando attraverso le svariate tra-
sformazioni del mondo spirituale, corporeo e inorganico – si conclude infine in un 
risultato che sia soggettivamente soddisfacente oppure oggettivamente utile.

Non occorre realmente che quelle rappresentazioni fondamentali siano vere nel 
senso abituale, e anche nel senso ammesso condizionatamente dall’idealismo. Esse 
hanno tanto scarsa necessità di avere una somiglianza con le condizioni empiriche 
esterne che esse plasmano, quanta le manovre fatte con il telegrafo ne devono avere 
con le parole di cui causano la trascrizione alla stazione ricevente [an der anderen 
Station]. Oppure, formulato diversamente: le rappresentazioni che determinano il 
nostro agire esercitano i loro effetti non in conformità con il loro contenuto, ma in 
conformità con la reale forza psicologica che esse devono mettere in moto. 

Si potrebbe dire così: a produrre effetti [wirken] non è la rappresentazione 
ma il rappresentare. La rappresentazione, che si manifesta alla coscienza come 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 231 

un determinato contenuto, è l’estremo risultato evolutivo del processo interiore. 
Nella rappresentazione determinata e cosciente il rappresentare raggiunge la sua 
fine, e ciò che inoltre opera [wirkt] è non già questo contenuto, bensì la forza che 
lo sostiene, il processo dinamico di cui tale contenuto è soltanto – in una maniera 
che non è stata ancora spiegata – il lato cosciente che a questo processo è saldato. 
Se per esempio io dico che la rappresentazione M ha l’effetto di richiamare alla 
coscienza la rappresentazione N a essa associata, in questo mondo viene designa-
to il regolare andamento di un processo interiore, dal quale due poli [Stationen] 
emergono alla coscienza come M e N. A operare ulteriormente non è di per sé il 
contenuto rappresentato M ma soltanto l’azione di rappresentarlo [das Vorstellen 
seiner]. M in quanto fenomeno della coscienza finito e concluso nel suo venire 
rappresentato è piuttosto il segnale che a breve N farà capolino, e M ne è la causa 
attiva. Con ciò si indica soltanto che questa causa è presente. 

Dunque, il fatto che l’agire che è effetto delle rappresentazioni abbia risultati 
vantaggiosi dal punto di vista pratico non è ancora un giudizio che fornisca una 
determinata qualifica del contenuto di queste rappresentazioni. Piuttosto, esse 
possono esercitare effetti sul mondo esterno come reali forze psicologiche, in 
trasformazioni fisiologiche e psichiche. Il loro successo non è affatto la funzione 
costante o da fissarsi in linea di principio di quella relazione che sussiste fra i loro 
contenuti (la loro coscienza logica) e il mondo esterno. Questa relazione può 
configurarsi nei termini di una corrispondenza, e quindi rispettare il concetto 
tradizionale di «verità», oppure no. In nessun caso è questo che deve decidere 
della direzione che prende l’ulteriore, reale procedere dell’attività rappresentativa 
[Vorstellungshandlung] in quanto tale. 

Attraverso la separazione tra il senso contenutistico o ideale e quello dinamico 
di «rappresentazione» si rende possibile [wird eine Möglichkeit gegeben] sepa-
rare i suoi effetti di utilità dalla corrispondenza di contenuto con l’oggettività, 
compresa quella concepita in chiave del tutto ideale. Perciò, io penso questo: tra 
le innumerevoli rappresentazioni che emergono dal punto di vista psichico, ve 
ne sono alcune che attraverso i loro effetti si dimostrano utili per l’attività del 
soggetto e di stimolo alla vita [lebenfördernd]. Queste rappresentazioni si fissano 
sulle consuete vie della selezione e formano, nel loro complesso, il «vero» mondo 
della rappresentazione. 



232 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

Grazie a Kant, ci era già chiaro che la corretta conoscenza delle cose non si 
realizza per mezzo di un diretto rispecchiamento nello spirito e che quindi la 
verità, anche nella sua compiutezza, non trova il suo criterio nel parallelismo con 
una oggettività assoluta. La domanda è allora questa: qual è il criterio, cos’è che 
fa sì che – tra tutte le rappresentazioni – alcune in generale siano chiamate vere 
e altre false? Deve trattarsi di un rapporto immanente fra le rappresentazioni, dal 
momento che esse non possono andare oltre se stesse, oltre la coerenza interna e 
l’armonia delle singole rappresentazioni con la totalità dell’immagine del mondo. 

Già solo questa coerenza degli elementi singoli fra di loro non è però un 
meccanico combaciare [ein mechanisches Sichdecken], come quello di due figu-
re congruenti. Essa presuppone invece perlomeno degli assiomi in base ai quali 
decidere dell’accordo o della contraddizione. Con ogni evidenza, che questi stessi 
assiomi siano in senso teorico «veri» non è però conoscibile dal punto di vista 
teorico, dal momento che i fondamenti ultimi di un campo non possono mai 
essere giustificati restandovi all’interno, ma semmai soltanto al di fuori dei suoi 
confini: gli assiomi della geometria non devono essere dimostrati per via geome-
trica, né i concetti fondamentali del diritto per via giuridica, e così via. La singola 
proposizione matematica è «vera» nella misura in cui è riconducibile ad altre; la 
verità degli assiomi, in cui sfocia questo ricondurre e che sostengono l’intero, non 
è essa stessa una verità matematica. Perciò si può dire che la verità matematica 
sussiste soltanto tra le singole proposizioni di questa scienza, mentre la scienza 
come un tutto – nella misura in cui è sostenuta dai suoi assiomi – non è vera nello 
stesso senso delle sue singole componenti. In generale, una verità dimostrabile 
si dà quindi sempre soltanto tra i singoli elementi della conoscenza e in seguito 
all’accettazione di certi fatti e principi primi. 

Pertanto, l’intero della conoscenza in generale non è vero nello stesso signifi-
cato delle singolarità al suo interno, dal momento che, di fronte a sé, esso non ha 
niente di teorico a partire da cui potrebbe provare la sua verità, oppure in rappor-
to a cui esso sarebbe «vero». E dal momento che ora questo peculiare rapporto 
consiste nel fatto che le rappresentazioni che soddisfano i criteri di verità siano i 
fondamenti e le cause dell’agire utile, allora si potrebbe considerare come la cosa 
più probabile che il concetto della speciale dignità di queste rappresentazioni – 
che noi chiamiamo verità – si sia formato a partire dalla utilità fattuale [Tatsache 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 233 

dieser Nützlichkeit] dei loro effetti psicologici e psichici. La verità – che per quan-
to riguarda i fondamenti e l’intero del mondo della rappresentazione non può più 
risiedere in qualità teoriche – trova la controparte oggettuale [Gegenwurf ] che 
la legittima, o, più correttamente, la crea in quanto tale nell’utilità che possiede 
come punto di partenza per un agire pratico.

Questa fondazione della verità sull’utilità – non soltanto quanto alla sua ac-
quisizione ma anche quanto al suo contenuto e alla sua essenza – diventa an-
cora più verosimile se si getta uno sguardo a organizzazioni fisiche e psichiche 
situate al di sotto dell’essere umano [auf untermenschliche physisch-psychische 
Organisationen]. Le rappresentazioni sensibili degli animali, grazie alle quali essi 
rispondono alle influenze del mondo esterno, devono in molti casi discostarsi 
dalle nostre nella maniera più decisa possibile. Senza dubbio molti animali hanno 
sensazioni che a noi mancano del tutto: questo è dimostrato tanto da certe loro 
modalità di azione quanto dalla scoperta di apparati di cui noi non possediamo 
alcun analogo. Parimenti, senza dubbio ad altri manca qualche senso, che è no-
stro peculiare. In altri ancora l’intensità di sensazioni qualitativamente uguali è 
maggiore o minore che in noi. 

La causa di questa difformità non può essere che questa: per una specie animale 
la configurazione sensoriale più utile e più adatta alle sue condizioni di vita è que-
sta, per un’altra è quella. Da un così diverso materiale possono però inevitabilmente 
risultare soltanto immagini del mondo del tutto diverse. Nella loro varietà, le rap-
presentazioni dell’essere che gli animali si formano sono quindi condizionate dalle 
loro esigenze vitali soggettive. Senza dubbio, tuttavia, anche per loro, all’interno 
della sfera della loro intuizione, c’è una differenza fra vero e falso: abbiamo prove 
sufficienti del fatto che anche gli animali sono soggetti a illusioni sensoriali e a erro-
ri suscettibili di correzione. Per loro una correzione non può però significare che la 
rappresentazione falsa sia trasformata in una verità assoluta, ma soltanto in una rap-
presentazione normale per l’animale in questione. Per l’animale la rappresentazione 
vera è quella sulla base della quale esso si comporta nella maniera più vantaggiosa 
per le sue condizioni, poiché proprio l’esigenza di questo tipo di comportamento 
ha plasmato gli organi che in generale danno forma al suo rappresentare. 

La profonda difformità [Verschiedenheit] dei mondi sensoriali effettivamente 
presenti dimostra che tali molteplici verità devono darsi. A partire da questo variare 



234 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

della verità in conformità con il variare della prassi si rende chiaro come nemme-
no noi possiamo possedere una verità autosufficiente [selbständige] di fronte alle 
esigenze della prassi, una verità rispetto alla quale la prassi sia posta in un qualche 
rapporto soltanto a posteriori. Al contrario, è chiaro come anche nel nostro caso 
quelle esigenze pratiche possiedano la facoltà di determinare – attraverso la realizza-
zione della nostra organizzazione fisica e psichica – ciò che per noi deve chiamarsi 
verità. Che anche rappresentazioni che in seguito noi giudichiamo errate ci siano 
utili – cioè che possano spingere ad azioni utili – è semplicemente dovuto al fatto 
che, data la complessità della nostra essenza, i nostri interessi sono spesso reciproca-
mente contraddittori. Conta come errore quella rappresentazione che a lungo an-
dare non può durare e che viene soppiantata da rappresentazioni la cui accoglienza 
è la più funzionale ai nostri interessi prevalenti e durevoli.

A partire dal punto di vista proposto in questa sede si risolve una difficoltà 
che persino una teoria che va ancora indicata come idealistica deve incontrare 
nel rapporto fra il rappresentare e l’agire. Mentre si accetta che il rappresentare 
sia del tutto determinato dalle specifiche energie degli organi psichici e che non 
raggiunga la realtà delle cose in sé, sembra invece che l’agire sia in uno stretto 
rapporto con esse. Nell’agire guadagniamo infatti un rapporto determinante con 
quella realtà degli oggetti che nel conoscere ci appare soltanto attraverso le forme 
soggettive della rappresentazione. Volendo ci si può esprimere così: nel volere e 
nell’agire noi stessi siamo cose in sé; oppure si può inquadrare la differenza in 
questione come una differenza relativa all’interno del campo dell’apparenza. In 
ogni caso essa continua a sussistere fintanto che noi, nell’agire, contribuiamo a 
plasmare quella realtà la cui retro-azione [Rückwirkung] su di noi diventa nuo-
vamente l’oggetto di una apparenza. Comunque, per noi in quanto esseri che 
agiscono il mondo non è un’apparenza nello stesso senso in cui lo è per noi in 
quanto esseri che se lo rappresentano. 

Da un lato abbiamo rappresentazioni teoriche, delle quali sappiamo che esse 
non forniscono la pura oggettività delle cose ma soltanto il loro fenomeno sog-
gettivo; dall’altro, sulla base di tali rappresentazioni instauriamo con la realtà 
un rapporto pratico e non fenomenico – o perlomeno non nello stesso senso. 
E tuttavia questo rapporto soddisfa nell’insieme le nostre aspettative di un suo 
successo e risulta vantaggioso per la conservazione e la promozione della nostra 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 235 

esistenza. Con ciò si presenta evidentemente una corrispondenza di due fattori 
che hanno una essenza e una origine del tutto diverse. 

Tale corrispondenza è un enigma non minore di quello del dualismo fra pen-
siero ed estensione scoperto da Cartesio. Come il dualismo cartesiano si risolve in 
una armonia prestabilita fra la sostanza del mondo interiore e quella del mondo 
esterno, così, in questo caso, la stessa armonia sembra sussistere fra la funzione 
del rappresentare e quella dell’agire. Quest’ultima è dunque fondata sulla prima 
e, se quelle rappresentazioni sono vere, produce risultati che mentono in una 
certa direzione che si configura come utile [in einer bestimmten förderlichen 
Richtung], benché anche le rappresentazioni vere si muovano all’interno del pia-
no fenomenico, mentre l’agire e i suoi risultati si muovono all’interno di una 
realtà, perlomeno relativa. 

In base alla visione qui esposta, questo prodigio – che inizialmente sembra 
rimandare a un prestabilismo – si riduce a questo. Le rappresentazioni non sono 
punti di partenza dell’agire in base al loro contenuto ma come forze psichiche 
reali. Tra le azioni originatesi in questo modo alcune si mostrate vantaggiose per 
la conservazione della specie, altre svantaggiose. Attraverso la selezione naturale, 
quei modi della rappresentazione sulla cui base si sono edificate azioni del primo 
tipo si sono conservati, si sono intensificati e si sono cristallizzati. Ai contenuti di 
quelle rappresentazioni è stato fornito il predicato di vero, il quale non rimanda 
[bedeutet] quindi a una qualità teorica autosufficiente bensì al fatto di annuncia-
re una conseguenza utile dal punto di vista pratico.

Questa teoria non è in alcun modo equivalente a quella che con essa appare in 
correlazione, secondo cui l’individuo ragionevole, che per lo più pensa in maniera 
logica, ha un vantaggio sui suoi concorrenti nella lotta per l’esistenza. In questo 
modo, questa qualità diventa una base per la selezione naturale e si intensifica così a 
lungo da diffondersi, alla massima intensità possibile, all’intera specie. L’utilità del 
conoscere è così anche il fondamento della sua supremazia [Herrschaft].

Per quanto corretta, questa considerazione non sostituisce però, sotto due 
aspetti, quella svolta in questa sede. In primo luogo, essa proclama infatti l’utilità 
dell’agire fondato su di un corretto pensare come un dato di fatto in sé compiu-
to [fertige Tatsache], mentre noi in questa sede intendiamo soprattutto andare 
alla ricerca della connessione che sussiste fra il conoscere che è chiamato vero e 



236 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

la accresciuta possibilità di sopravvivere [Lebenschance]. Presupponendo che la 
verità del conoscere sia una sua qualità autosufficiente, di principio indipendente 
dalla sua utilità, resta la difficoltà a proposito di come un conoscere determinato 
in maniera soltanto soggettiva possa pervenire a fondare un agire vantaggioso 
per la nostra esistenza reale. Ciò diventa comprensibile soltanto quando l’utilità 
dell’agire appare come il fattore primario che alimenta certi modi di agire e, con 
essi, i loro fondamenti psicologici. Sotto l’aspetto teorico sono poi questi ultimi 
a valere come il «vero» conoscere. 

In origine il conoscere non è prima vero e poi utile, bensì è in primo luogo 
utile e viene in seguito chiamato vero. Secondariamente, ammesso che in linea 
di principio sia possibile ottenere una conoscenza puramente teorica, indipen-
dente da qualsiasi considerazione rivolta alla prassi, la sua acquisizione sarebbe 
soprattutto affare della prassi. In ogni caso, si avrebbe ancora necessità di una 
particolare esperienza di quali azioni si possano intraprendere sulla base di quella 
immagine oggettiva del mondo. Tra queste – che rappresentano ciò che è corret-
to dal punto di vista teorico –, deve avere luogo una nuova selezione, a partire 
dalla considerazione che le innervazioni soggettive dell’azione [die subjektiven 
Handlungsinnervationen] possono seguire in maniera più o meno vantaggiosa. 

Perciò, se anche l’intera immagine del mondo si trova dispiegata in me in una 
assoluta correttezza empirica, nella misura in cui io sono un essere dotato di volontà 
[Willenswesen] a proposito del mio comportamento nulla è già deciso, tanto più 
che la coordinazione di rappresentazione e impulso del volere – di cui si tratta qui 
– si compie in genere in una maniera inconscia, conforme alla specie, istintiva. Il 
processo della selezione, che deve fissare la modalità di azione più vantaggiosa, non 
ci è dunque risparmiato nemmeno assumendo una verità a priori indipendente 
dalla prassi. La nostra congettura supera invece il dualismo di una verità che se ne 
sta da una parte e di una esperienza che se ne sta dall’altra, o di una selezione fon-
data sull’influenza pratica sul mondo che è oggetto di conoscenza [auf die erkannte 
Welt], poiché l’esperienza dell’effetto dell’agire crea, nello stesso tempo, la verità. 

Anche solo in virtù del mero punto di vista di metodo Principia praeter ne-
cessitatem non sunt augenda è quindi da preferire una teoria per cui un singolo 
processo è sufficiente a determinare tanto la prassi quanto la conoscenza. Lo stesso 
atto che cristallizza certe modalità di azione conferisce necessariamente anche alle 



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 237 

sue precondizioni psicologiche e intellettuali la validità per la specie. Se questa 
validità è stabilita con certezza e ha ottenuto significato autosufficiente, allora si 
può dire che l’atto che è in particolar modo fornito di queste qualità intellettuali 
sorpassa dal punto di vista pratico quelli portatori di minore vantaggio e in questo 
modo produce nella specie l’incremento di quelle cognizioni e qualità intellettuali. 
Tuttavia, ciò può avvenire soltanto in quanto a questo riguardo la prassi ha già sta-
bilito in anticipo che proprio questi contenuti teorici siano quelli più vantaggiosi e 
più degni di essere conservati. Il fatto che chi agisce ora si orienti secondo la verità 
conosciuta, e di certo con buon successo, si rende comprensibile in virtù di questo: 
originariamente la «verità» si è orientata secondo l’agire e il suo successo.

La difficoltà di questa dottrina poggia sullo stesso pregiudizio con cui anche la dot-
trina kantiana dello spazio avrà sempre da combattere. Secondo l’idea [Vorstellung] 
volgare, lo spazio appare come un contenitore esistente fuori di noi, nel quale il no-
stro io ha il suo posto affianco a tutte le altre cose. Una volta che ci si basa su questa 
concezione, deve però certamente apparire come un paradosso dell’idealismo il fatto 
di infilare in questo io tutte le altre cose e lo spazio stesso. Allorché si pone l’anima 
nello spazio, di certo non si può più porre lo spazio nell’anima. Soltanto dopo che 
ci si è liberati dal pregiudizio volgare secondo cui lo spazio è una datità oggettiva esi-
stente in senso assoluto al di fuori di noi, diventa in generale concepibile [denkbar] 
l’idea [Vorstellung] secondo cui lo spazio è la forma dell’intuizione. 

Il nostro caso si trova in piena corrispondenza. Se ci si rappresenta la verità 
delle cose – cioè il loro relazionarsi in forme logiche – innanzitutto come qual-
cosa di oggettivo in senso assoluto, che la nostra coscienza dovrebbe riprodur-
re in sé (il che è possibile tanto nella teoria della conoscenza idealistica quanto 
in quella realistica), allora è certamente molto bizzarro il fatto di voler deriva-
re le origini psicologiche di queste forme dai meri bisogni soggettivi dell’essere 
cosciente. Come in quel caso non era possibile trasferire nella facoltà intuitiva 
[Anschauungsvermögen] lo spazio esistente sic et simpliciter [schlechthin] fuori 
di noi, così in questo caso non è ammissibile far sviluppare la assoluta verità og-
gettiva di nuovo a partire dalle necessità pratiche del soggetto. Piuttosto, come 
il processo intuitivo – seguendo le sue leggi immanenti, di cui le proposizioni 
matematiche costituiscono l’espressione scientifica – produce anzitutto ciò che 
chiamiamo spazio, così per il nostro pensare si producono – conformemente al 



238 | Francesco Azzarone, Vincenzo Mele

principio di utilità – certe norme della sua condotta, attraverso le quali in gene-
rale si realizza ciò che chiamiamo verità, e che si presentano in una formulazione 
astratta in quanto leggi logiche. 

Se Kant ha superato il dualismo tra rappresentare ed essere concependo anche 
l’essere nei termini di una rappresentazione, così ora l’unificazione compiuta qui 
si approfondisce ulteriormente. Il dualismo tra il mondo come apparenza – per 
come esiste logicamente e teoricamente per noi – e il mondo come quella realtà 
che risponde al nostro agire pratico viene superato in questo modo: anche le 
forme del pensiero, che producono il mondo in quanto rappresentazione, sono 
plasmate dalle azioni e reazioni pratiche che danno forma alla nostra costituzione 
spirituale, non diversamente da quella corporea, secondo necessità evolutive. E 
se uno, in conclusione a questo discorso, può riassumere la dottrina kantiana 
in una frase, ovvero: la possibilità del conoscere produce per noi gli oggetti del 
conoscere; allora la teoria proposta in questa sede significa: l’utilità del conoscere 
produce per noi gli oggetti del conoscere.


