Quaderni di Teoria Sociale 1-2.2025
ISSN (online) 2724-0991 | DOI: 10.57611/qts.v5il-2.574

www.riviste.morlacchilibri.com/index.php/quaderniditeoriasociale 8
OPEN ACCESS

FraNCEsco AzZARONE, VINCENZO MELE

Uber eine Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie:
Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione

Abstract: This contribution presents the first Italian translation of Georg Simmel’s 1885
article, Uber eine Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie. Simmel’s essay out-
lines a concept of truth derived from practical needs, aligning it with Pragmatism. The text
is essential for challenging the restrictive, three-phase periodization of Simmel’s philosophy,
demonstrating a fundamental continuity in his thought based on a relativist, pragmatist, and
evolutionist approach to the theory of knowledge. The 1885 essay shows Simmel’s critical en-
gagement with Kant and Neo-Kantianism. While adopting the focus on critique as a theory
of knowledge, he rejects Kant’s alleged notion of a static, abstract subject whose a priori forms
are immutable. Simmel contends that the mind’s structure must also participate in the pro-
cess of evolution. Simmel argues that there is no inherent, theoretically valid truth; instead,
ideas are designated as ‘true’ only if they successfully motivate actions that promote life and
survival. Truth is thus synonymous with efficacy. Natural selection preserves and validates
mental representations that prove to be useful for the species. This approach ultimately re-
solves the dualism between the theoretical world of representation and the world of practical
action: the utility of the knowing subject is what ultimately produces the objects of knowing.

Keywords: evolutionism, Georg Simmel, pragmatism, theory of knowledge, truth.

Larticolo che in questa sede presentiamo nella sua prima traduzione italiana — Uber
eine Beziehung der Selektionslebre zur Erkenntnistheorie (Su di una relazione fra teoria
della selezione e dottrina della conoscenza)' — viene pubblicato da Georg Simmel all’in-
terno dell Archiv fiir systematische Philosophie, edito dal neokantiano Paul Natorp, fra
i fondatori della scuola di Marburgo. All’altezza cronologica di questo testo, pubbli-
cato nel 1885, Simmel si trova ancora nella sua cosiddetta fase positivista.

Nel 1916, pochi anni prima della sua prematura scomparsa, Simmel redige un
breve testo di una pagina in cui fa il punto di quello che ritiene essere stato il suo prin-
cipale contributo alla Geistesentwicklung della sua epoca. In questa sede, Uber eine
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie riceve una menzione particolare:

1. “La grafia originale del saggio di Simmel ¢ Ueber eine Beziehung der Selectionslebhre zur
Erkenntnistheorie. D’ora in avanti, si opta per la grafia tedesca corrente.”



218 | FraNCESCO AZZARONE, VINCENZO MELE

Se faccio un bilancio, allora forse ho contribuito allo sviluppo dello spirito con i seguenti
motivi fondamentali originali. La trascendenza della vita, la caratterizzazione della vita,
secondo cui ogni momento del suo continuo divenire altro da sé non ¢ una sua parte,
bensi la vita intera nella forma di questo particolare momento, la legge individuale, il
pensiero fondante della sociologia, il concetto di verita sviluppato a partire dalla vita (che
in seguito, in modo del tutto grossolano e distorto, ma in maniera indipendente dal mio
lavoro rimasto nascosto, si ¢ affermato come pragmatismo) [Simmel 2016, 71]°.

Vari sono i motivi di interesse di questo articolo. In primo luogo, Uber eine
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie mostra il lavoro teorico svolto
da Simmel sui concetti di ¢ritica e di verita. Inoltre, permette di osservare i punti
di contatto e le divergenze sussistenti fra Simmel e il pragmatismo, una corrente
filosofica che fra Otto e Novecento sta guadagnando importanza oltreoceano
ed ¢ destinata a diventare centrale nel campo delle scienze sociali nel corso del
ventesimo secolo [Kusch 2019]. Infine, questo articolo — se posto in relazione
con i lavori del Simmel maturo, come la Filosofia del denaro (del 1900), oppure
dell’ultimo Simmel, come la Intuizione della vita (del 1918) — da testimonianza
di una sostanziale continuitd all'interno del pensiero simmeliano, permettendo
cosl di superare la ben nota — e piuttosto rigida — scansione a tre fasi (fase posi-
tivista, fase neokantiana, fase vitalista). In questo articolo Simmel espone infatti
una posizione relativista, pragmatista ed evoluzionista che restera di fatto la cifra
del suo punto di vista nel campo della teoria della conoscenza.

Fondamentale per comprendere questo testo e, con esso, I'evoluzione dell’orien-
tamento filosofico simmeliano ¢ un’analisi del concetto stesso di Erkenntnistheorie
(“teoria” o “dottrina della conoscenza’, oppure, pili liberamente, “epistemologia”),
citato nel titolo. Non meno importante ¢ poi prendere in esame le nozioni simme-
liane di “critica” e “criticismo”, implicite nel confronto di Simmel con il concetto
di esperienza. Il termine Erkenntnistheorie ¢ ricorrente nel milieu culturale e acca-

2. «Wenn ich die Bilanz ziche, so habe ich vielleicht folgende originale Grundmotive zu
der Geistesentwicklung beigesteuert. Die Transscendenz des Lebens, die Charakterisierung
des Lebens, wonach jeder Moment seines kontinuirlichen Anderswerdens nicht ein Theil
seiner, sondern das ganze Leben in der Form dieses besonderen Momentes ist, das indi-
viduelle Gesetz, der begriindende Gedanke der Soziologie, der aus dem Leben entwickel-
te Wahrheitsbegriff (der nachher ganz roh und schief, aber von meiner versteckten Arbeit
unabhingig, als Pragmatismus aufgekommen ist)».



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 219

demico in cui si forma Simmel. Affermatasi in Germania negli anni Trenta del XIX
secolo nel contesto della critica al pensiero di Hegel — come mostrato ad esempio
da Klaus Kéhnke [1981] — e sin dall'inizio esplicitamente posta in relazione con il
programma di una rifondazione della filosofia alla luce del recupero di Kant, questa
espressione diventa il vessillo delle varie correnti del neokantismo e persino una
sorta di disciplina autonoma [Kéhnke 1986, 58 ss.]. All'inizio degli anni Ottanta
dell'Ottocento, nel periodo della formazione di Simmel, l'ispirazione neokantiana
¢ infatti egemone nelle universita tedesche: tornare a Kant significa cercare nell’au-
tore delle tre Critiche le basi per ripristinare 'unita del mondo nel contesto della
moderna differenziazione culturale [Podoksik 2016, 601] e della Kulturkrise.

E difficile sopravvalutare l'importanza della figura di Kant per Simmel. In
generale, nonostante alcune riserve da un punto di vista epistemologico, in Kant
Simmel ritrova I'autore che ha fornito risposta alle aporie dei tempi moderni.
Come affermato da Simmel in un celebre frammento incompiuto dedicato al
suo autoritratto intellettuale (Anfang einer unvollendete Selbstdarstellung), la sua
formazione ha preso le mosse da «studi epistemologici e kantiani [erkenntnisthe-
oretischen und kantwissenschaftlichen Studien], con cui gli studi storici e sociali
andarono di pari passo» [Simmel 1958, 9].

In effetti, il percorso teorico di Simmel inizia con Kant. La teoria kantiana
della materia ¢ 'oggetto della sua dissertazione dottorale, pubblicata nel 1881
con il titolo Das Wesen der Materie nach Kant's Physischer Mondadologie [Kohnke
1996, 42-49]. Nel successivo lavoro di abilitazione Simmel si sofferma sulla trat-
tazione kantiana del giudizio sintetico, della pura percezione e della volonta pura
[Landmann 1958, 20; Kéhnke 1996, 51-77]. Inoltre, il primo corso tenuto da
Simmel come Privatdozent all’'Universita di Berlino tratta dell’etica kantiana, e
anche in seguito Simmel per molti anni continuera a occuparsi di Kant all’inter-
no delle sue lezioni [Gassen-Landmann, 345-349].

Quanto ai testi pubblicati, la figura di Kant ¢ affrontata in abbinamento a
quella di Goethe in un testo del 1906 e a quella di Nietzsche in un lavoro dell’an-
no successivo, mentre nel 1910 compare, insieme ad altri protagonisti della storia
del pensiero, in uno scritto di carattere prevalentemente divulgativo, / problemi
Jfondamentali della filosofia. La discussione piu estesa e dettagliata delle tesi kan-
tiane da parte di Simmel ¢ pero offerta in un testo del 1904 — Kant. Sedici lezioni



220 | FraNCESCO AZZARONE, VINCENZO MELE

berlinesi —, che raccoglie i materiali del corso tenuto all'Universita di Berlino nel
semestre invernale 1902-1903. Finché Simmel ¢ in vita, questo lavoro resta la sua
opera di maggior successo editoriale: nessun altro suo testo avra quattro edizioni.
Simmel ¢ inoltre fra i fondatori del giornale filosofico LOGOS, sorta di piattafor-
ma della scuola neokantiana del Baden [Podoksik 2016, 599].

Pur non avendo mai dedicato un libro o un saggio specifico al concetto di cri-
tica, nel corso della sua vita Simmel ha ampiamente riflettuto sulla sua relazione
con il criticismo kantiano. Fin dall'inizio del suo percorso intellettuale, Simmel fa
propria I'idea di critica come teoria della conoscenza (Erkenntnistheorie) e dell’e-
sperienza’: la critica ha infatti come suo compito principale quello di esaminare
cid che conosciamo effettivamente e cio che possiamo conoscere. Gli esponenti
del movimento neokantiano — Simmel compreso — si concentrano generalmente
su quella che considerano I'idea pit rilevante di Kant: il fatto che il mondo sia
non tanto una nostra rappresentazione (Vorstellung), quanto piuttosto il risulta-
to del nostro atto del rappresentare (Vorstellen). Le forme in cui il mondo appare
alla nostra percezione e al nostro intelletto sono quindi il risultato di un «fare
dello spirito conoscente» (Simmel 1999, 115).

Come altri neokantiani — fra cui, ad esempio, Cohen o Natorp —, Simmel ¢
convinto che I'idea del sintetico a priori sia la base della validita della teoria kantia-
na della conoscenza, pur criticando la specifica trattazione delle categorie offerta
da Kant. Simmel ritiene infatti che I'idea kantiana dell’z priori sia inadeguata per
comprendere il soggetto moderno. Secondo il pensatore berlinese, non c’¢ infatti
ragione per cui la struttura della mente debba essere ritenuta immutabile, ovvero
che l'evoluzione del mondo non debba riguardare anche le forme della nostra
conoscenza. In generale, la scoperta kantiana che le nostre esperienze sono con-
dizionate da presupposti che vanno al di 1a del sensibile e che sono di fatto innati
nel nostro spirito possiede secondo Simmel un potenziale tutt’altro che esaurito.

Kant ha applicato questa scoperta soltanto alle scienze naturali, ma il mondo
storico e la psiche umana non sono meno degni di essere indagati nei loro pre-
supposti  priori. Nei principali campi di indagine delle scienze sociali e storiche,

3. «For Simmel, Kant’s philosophy is mainly the philosophy of knowledge and experien-
ce. [...] It is this critical aspect which constitutes the philosophical essence of Kant’s ideas»

[Podoksik 2016, 604-605].



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 221

Simmel — raccogliendo I'eredita kantiana —, cerca infatti di sviluppare nuovi postu-
lati @ priori per ciascun tipo di conoscenza. Lidea fondamentale espressa da Kant
consiste, secondo Simmel, nel fatto che «la conformazione del soggetto conoscente
[...] sia la condizione del conoscere» [Simmel 1999, 91]. Lintellettualismo che
Simmel imputa a Kant consiste essenzialmente nell’aver concepito un soggetto di-
sincarnato, privo di legami con il mondo della vita e di profondita storica, una
datitad immobile, incapace di evolvere: I'io kantiano ha soltanto «la validita ideale di
una pura, assoluta, totalmente armonica unitd» [ivi, 128]. Il soggetto descritto da
Kant ¢ allora 'uomo astratto, che si identifica con una ragione sovrastorica e immu-
tabile. Secondo Simmel, invece, anche lo spirito — proprio in quanto ¢ collocato nel
mondo della vita — deve poter essere trascinato «nel fiume dell’evoluzione», nella
misura in cui essa costituisce «il destino permanente delle cose» [ivi, 99].

In base al programma filosofico portato avanti da Simmel, le forme @ priori
che permettono I'accesso al mondo da parte del soggetto devono allora essere
calate nel flusso della storia e della vita naturale e sociale. In questo senso, si
puo ritenere che I'intento simmeliano di ripensare il soggetto protagonista della
modernita filosofica muova dal tentativo di rileggere in chiave evoluzionistica®,
sociologica e storica tanto I Estetica quanto UAnalitica trascendentale di Kant: il
soggetto umano emerge dal mondo della vita, va incontro a una evoluzione na-
turale e si costruisce nel confronto con le forme culturali in cui si organizza e si
solidifica la vita sociale. Proprio per questa ragione, nell'introdurre a Uber eine
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie si ¢ ritenuto inevitabile pren-
dere lo mosse dal confronto simmeliano con Kant.

[Olgni legge naturale vale soltanto per una determinata struttura spirituale, mentre per
un’altra la veritd comporterebbe una diversa formulazione dello stesso contenuto. Poiché
dunque lo spirito umano ¢ soggetto ad una evoluzione, per quanto lunga e impercetti-
bile, non pud formulare in un momento dato una legge valida che sia sottratta al muta-
mento nel corso dei secoli [Simmel 1984, 715].

Sarebbe tuttavia molto limitato pretendere di ritrovare in Simmel una adesione
completa e incondizionata a un singolo autore o a una singola scuola di pensiero,

4. A questo proposito Pinotti parla di «somatizzazione dell’z priori» [2009, 123].



222 | FraNCESCO AZZARONE, VINCENZO MELE

inclusa quella neokantiana. Linteresse di Simmel per i filosofi riguarda sempre i pro-
blemi che essi sollevano. Coerentemente con il suo approccio filosofico, Simmel non
sposa posizioni assolute, ma le supera, indicandone le aporie e le possibili aperture.
In particolare, quella proposta da Simmel in Uber eine Beziehung der Selektionslehre
zur Erkenntnistheorie & una sintesi tra neokantismo, evoluzionismo e pragmatismo’.

In questo testo, Simmel intende riformulare il concetto di verita in chiave
pragmatica e alla luce della teoria dell’evoluzione. La tesi centrale esposta da
Simmel in questo saggio suona come segue: «non c’¢ proprio alcuna “veritd” va-
lida teoricamente, in base alla quale noi agiamo in maniera efficace; al contrario,
noi chiamiamo vere quelle rappresentazioni che si sono rivelate moventi di un
agire funzionale e che stimola la vita». La correttezza delle nostre idee non deri-
va quindi dalla conformita con una realtd esterna, bensi dalla loro efficacia nel
guidare azioni vantaggiose per la nostra sopravvivenza in quanto individui e in
quanto specie. Per Simmel, il termine “veritd” non indica una proprieta teorica
intrinseca, ma piuttosto la capacita di un’idea di generare esiti pratici favorevoli.
La forza di una rappresentazione o di un’idea risiede nella sua capacita di inne-
scare processi psicologici e fisiologici che portano a risultati evolutivamente utili.
Verita ¢ dunque sinonimo di efficacia: la selezione naturale preserva le rappre-
sentazioni che si rivelano utili — cio¢ quelle che stimolano un agire efficace —, e
proprio queste vengono poi designate come “vere”.

Il soggetto umano non ¢ quindi immutabile: I'attuale assetto delle sue facolta
conoscitive ¢ il risultato — in perenne divenire — di uno sviluppo evolutivo guida-
to dalla selezione naturale. Il funzionamento della nostra esperienza opera come
descritto da Kant perché nel corso dell’evoluzione certe caratteristiche specifiche
si sono rivelate le pitt utili per la sopravvivenza della specie umana. Laffidabilita
della nostra conoscenza si basa quindi sulla sua utilita. Benché Simmel finisca poi
per mitigare questa posizione evoluzionista radicale, il concetto pragmatista — e
relativista — di verita rimane centrale ne La filosofia del denaro. All'interno della
sua opera piu celebre, pubblicata nel 1900, sostiene che la «verita non ¢ origina-
riamente utile, perché ¢ vera, ma il contrario»: siamo infatti portati ad attribuire
«dignita di verita a quelle rappresentazioni che agiscono in noi come forze o mo-
vimenti reali, e che ci inducono a un comportamento utile» [Simmel 1984, 163].

5. On Simmel’s relationship with pragmatist philosophy, see Kusch (2019).



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 223

La tesi della natura pragmatica del conoscere caratterizza I'epistemologia sim-
meliana: «il conoscere umano si ¢ sviluppato partendo da necessita pratiche» ed
¢ quindi «un’arma nella lotta per U'esistenza» [Simmel 1998, 5]. Per Simmel, a
rispondere ad esigenze pratiche sono anche le discipline scientifiche, e la socio-
logia non fa eccezione. La scienza che egli, pur reclamando per sé per tutta la
sua vita la qualifica di filosofo, ha contribuito a fondare costituisce per Simmel
«l rispecchiamento teorico della potenza pratica raggiunta nel secolo XIX dalle
masse rispetto agli interessi dell’individuo» [Zbidem].

Raccogliendo l'eredita di Nietzsche, Simmel abbandona la nozione di verita
assoluta a favore di molteplici verita relative a determinate organizzazioni psicofisi-
che: come sostenuto da Simmel in riferimento alle differenze fra donne e uomini,
«un essere diverso comporta anche un conoscere diverso» [Simmel 1993, 226].
Nell’ambito dei rapporti fra i sessi, ad esempio, quella che si ¢ imposta come ve-
ritd ufficiale ¢ nient’altro che una verita — #na, fra le molte possibili — relativa alla
natura maschile, conforme alle sue necessita e alle modalita specifiche della sua
esperienza, e valida soltanto per essa. Questa affermazione ¢ contenuta in Cultura
femminile, ovvero in uno dei pit celebri fra i — circa quindici — saggi in cui Simmel
riflette sulle implicazioni sociologiche e filosofiche della Frauenfrage. A sostenere
affermazioni come questa ¢ la medesima premessa relativistica: 'accesso conosciti-
vo al mondo da parte di un soggetto ¢ determinato dall’assetto che la vita — tanto
I'evoluzione naturale quanto il mutamento sociale — gli ha imposto.

Le verita saranno quindi, almeno in linea di principio, tante quante le diver-
se organizzazioni e bisogni vitali. Tuttavia, benché valide soltanto per una certa
organizzazione psicofisica, queste verita sono si relative ma non illusorie. Come
scrivera Nietzsche in un testo soltanto di un anno successivo rispetto a Uber eine
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie, dietro I'attivita di pensiero,
compreso quello filosofico, si nascondono — le «esigenze fisiologiche di una deter-
minata specie di vita»: decisiva anche per Nietzsche non ¢ dunque la validita te-
orica di un determinato giudizio, bensi il fatto che questo «promuova e conservi
la vita, conservi la specie e addirittura concorra al suo sviluppo» [Nietzsche 1977,
9]. Abbandonata ogni nozione di verita assoluta, le affermazioni di Simmel sono
per certi versi ancora piu estreme.



224 | FraNCESCO AZZARONE, VINCENZO MELE

Questa rinuncia all’idea di verita assoluta deve essere tenuta presente quando
si considera il passaggio dal relativismo alla metafisica della vita che si registra
nelle opere di Simmel dopo il 1910, e in particolar modo nei quattro capitoli
metafisici della Lebensanschauung. Uassunzione da parte dell'ultimo Simmel del
principio metafisico della vita come luogo di origine dell’infinita varieta di for-
me di rappresentazione del mondo — che a loro volta entrano necessariamente
in conflitto con linfinita creativitd della vita — non comporta la rinuncia alla
prospettiva relativista. Mentre ne La filosofia del denaro I'assoluto appare acces-
sibile nei termini di una relazione di elementi soggettivi, cio¢ proprio attraverso
la realizzazione del principio di relativita, nell’ Intuizione della vita Simmel pone
come assoluto il sottostante movimento creativo delle forme, cio¢ la radice ulti-
ma della Lebensanschauung, la vita. La metafisica simmeliana ha I'intento critico
di definire — sulla scia di Kant — i confini dell'esperienza, espandendo perd — in
questo, diversamente da Kant — la portata di quest’'ultima oltre la conoscenza in-
tellettuale, reagendo alla tirannia che I'intellettualismo ha esercitato sull’ Erlebnis.
In questo, la metafisica di Simmel rimane coerente con il suo relativismo, che ¢
di per sé una rivolta contro la tirannia della pura immagine logica del mondo.

Il testo che presentiamo in questa sede ¢ quindi destinato ad avere effetti
durevoli all’interno del pensiero di Simmel. Come si ¢ cercato — seppur sintetica-
mente — di argomentare, la sua rilevanza non risiede soltanto nel fatto di costitu-
ire una tappa all’interno dello sviluppo intellettuale del suo autore. In Uber eine
Beziehung der Selektionslehre zur Erkenntnistheorie risuona infatti I'eco di alcuni
fra i principali riferimenti intellettuali di Simmel (Kant, Nietzsche, Darwin) e ot-
tiene la sua prima formulazione compiuta una tesi fortemente inserita nel dibat-
tito filosofico del suo tempo, e che restera sostanzialmente stabile all’interno del
pensiero simmeliano. Peraltro, la tesi del carattere pragmatico della conoscenza,
cruciale in riferimento a Simmel, merita a nostro avviso di essere considerata con
attenzione alla luce della sua validit teorica intrinseca, e dunque non soltanto
come un capitolo della storia del pensiero o dello sviluppo intellettuale di un
autore del passato.



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 225

Riferimenti bibliografici

Coleman, M.
2002, Taking Simmel seriously in evolutionary epistemology, Studies in History and
Philosophy of Science, n. 1, a. XXXIII, pp. 55-74.

Gassen, K., & Landmann, M. (a cura di).
1985, Buch des Dankes an Gerg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie, Duncker
& Humblot, Berlin.

Kshnke, K.C.

1981, Uber den Ursprung des Wortes Erkenntnis-theorie—und dessen vermeintliche
Synonyme, Archiv fir Begriffsgeschichte, a. XV, pp. 185-210.

19806, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus: Die deutsche Universititsphilosophie
zwischen Idealismus und Positivismus, Suhrkamp, Frankfurt a.M.

1996, Der junge Simmel in Theoriebeziehungen und sozialen Bewegungen, Suhrkamp,
Frankfurt a.M.

Kusch, M.
2019, Georg Simmel and Pragmatism, European Journal of Pragmatism and American
Philosophy, n. 1, a. XI, pp. 1-17.

Landmann, M.
1958, Bausteine zur Biographie, in K. Gassen, M. Landmann (a cura di), Buch des
Dankes an Georg Simmel, Duncker & Humblot, Berlin, pp. 11-33.

Nietzsche, F.
1977, Al di la del bene e del male, Adelphi, Milano (ed. or. 1886).

Pinotti, A.

2009, Nascita della metropoli e storia della percezione: Georg Simmel, in M. Vegetti (a
cura di), Filosofie della metropoli. Spazio, potere, architettura nel pensiero del
Novecento, Carocci, Roma, pp. 119-152.

Podoksik, E.
2016, Neo-Kantianism and Georg Simmel’s Interpretation of Kant, Modern Intellectual
History, n. 3 a. XIII, pp. 597-622.



226 | FrancEscO AzZARONE, VINCENZO MELE

Simmel, G.

1958, Anfang einer unvollendeten Selbstdarstelllung, in K. Gassen, M. Landmann (a
cura di), Buch des Dankes an Georg Simmel. Briefe, Erinnerungen, Bibliographie,
Duncker & Humblot, Berlin, pp. 9-10.

1984, Filosofia del denaro, UTET, Torino (ed. or. 1900).

1992, Ueber eine Beziehung der Selectionslehre zur Erkenntnistheorie, in G. Simmel,
Aufsitze und Abhandlungen 1894-1900. Gesamtausgabe Band 5, Suhrkamp,
Frankfurt a.M., pp. 62-74 (ed. or. 1885).

1993, Saggi di cultura filosofica, Guanda, Parma (ed. or. 1911).

1998, Sociologia, Edizioni di Comunita, Torino (ed. or. 1908).

1999, Kant. Sedici lezioni berlinesi, Unicopli, Milano (ed. or. 1905).

2016, Wenn ich die Bilanz ziebe... in G. Simmel, Gesamtausgabe Band 24: Nachtrige.
Dokumente. Bibliographien. Auflistungen. Indices, p. 71, Suhrkamp, Frankfurt
a.M.

Francesco Azzarone ¢ dottorando in Filosofia presso la Scuola Normale Superiore di Pisa.
I suoi ambiti di ricerca includono la filosofia politica, I’estetica sociale e la storia della socio-
logia, con particolare riferimento al contesto di lingua tedesca. Si interessa inoltre alla que-
stione della formazione della soggettivita e alle riflessioni sull’individualismo. La sua ricerca
dottorale esplora le implicazioni filosofico-politiche dell’estetica sociale a partire da Simmel.

Vincenzo Mele, PhD, ¢ professore associato in sociologia generale presso il Dipartimento
di Scienze Politiche dell’Universita di Pisa. Ha conseguito il suo dottorato in co-tutela tra
I'Universita di Pisa e I'Universita di Bielefeld in Germania, dove ¢ stato borsista DAAD. E
stato Visiting Professor presso la William Paterson University (USA) e lecturer in sociology
dal 2008 al 2012 alla Monmouth University, USA, dove ¢ anche stato Faculty Fellow presso
I'Institute for Global Understanding. Tra i suoi temi di ricerca c¢’¢ la metropoli come origine
della modernita e post-modernita, il rapporto tra estetica e sociologia, la teoria sociologica
classica e contemporanea, 'immaginario del crimine organizzato e la sociologia degli intellet-
tuali. E editor in chef della rivista “Simmel Studies”.



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 227

GEORG SIMMEL

Su di una relazione tra teoria della selezione e dottrina della
conoscenza®

Da tempo ¢ stata espressa I'idea [Vorstellung’] che la conoscenza umana abbia avu-
to origine da necessita pratiche di conservazione e cura della vita. Il suo presupposto
generale ¢ che esista una verita oggettiva il cui contenuto non sia influenzato dagli
interessi pratici del soggetto: soltanto il fatto che noi afferriamo questa verita oggettiva
e che la nostra facolta rappresentativa [unser Vorstellen] la attualizzi avverrebbe sulla
base dell'utilita (che ¢ cid che il rappresentare il vero ha in piu rispetto al rappresentare
il falso). Questa idea [Vorstellung] & comune alle piti varie correnti della teoria della
conoscenza: al realismo — secondo cui il conoscere ¢ un immediato registrare e rispec-
chiare una realti assoluta —, cosi come all'idealismo, che fa determinare la conoscenza
da forme di pensiero a priori. Anche per l'idealismo, infatti, il contenuto del conoscere
si pre-struttura [priformiert] attraverso la relazione di queste forme fra di loro o con un
fattore [Faktor] trascendente. La conoscenza si rapporta a questi elementi come la con-
clusione di un sillogismo alle sue premesse, in cui si trova, in un certo senso, latente.
Lefficacia del principio di utilitd o di un qualche altro che ci spinga al cono-
scere non avrebbe percio alcun influsso formativo sul contenuto del conoscere.
Piuttosto, il principio di utilita farebbe soltanto in modo che questo stesso con-
tenuto (che pud essere solo cosi e mai diverso) ottenga realizzazione psichica
[psychisch realisiert wird]. Allo stesso modo, l'utilitd puo senz’altro far si che noi
eseguiamo un calcolo, ma non che otteniamo un risultato diverso da quello che ¢
fondato nei rapporti oggettivi tra i fattori — vogliamo o meno eseguire il calcolo.
Come si ¢ detto, questi fattori possono essere intesi tanto come dotati di esistenza
empirica esterna [als dusserlich empirische] quanto come ideali a priori. Cosi, in

6. Ueber die Beziehung der Selectionslehre zur Erkenntnistheorie, in G. Simmel, Aufsitze
und Abhandlungen 1894-1900. Gesamtausgabe Band 5, a cura di H.-]. Dahme, D. Frisby e O.
Rammstedt, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1992, pp. 62-74.

7. In questo testo, il termine Vorstellung appare a nostro avviso in almeno due significati:
perlopity, ha il senso kantiano di “rappresentazione”, mentre pitt di rado va reso con “idea” (o
“concezione”), come in questo caso.



228 | FraNCESCO AZZARONE, VINCENZO MELE

riferimento a ciascuna delle posizioni fondamentali in teoria della conoscenza, il
fine della selezione psichica pud — a quanto pare — essere espresso nei termini di
un parallelismo fra il pensare e I'oggettivitd. La sola certezza sarebbe infatti che
la prassi che si fonda sul pensare non entrera in collisione con la dura realta delle
cose e non subird una correzione che risulterebbe molto spiacevole.

A proposito dei pensieri il poeta si immagina che essi convivano leggeri 'uno
accanto all’altro, mentre le cose si urtano duramente nello spazio. Tuttavia, dal mo-
mento che, in un certo senso, nella sfera pratica noi stessi siamo cose nello spazio, le
reazioni da parte delle altre cose che seguono al nostro agire ci insegnano ben presto
a ridimensionare questa presunta leggerezza dei pensieri, non appena essi diventano
il fondamento dell’agire. Se anche una interna utilita e leggi puramente psicolo-
giche sono quindi realmente i fattori esclusivi della formazione del pensare, esse
devono — almeno nel loro risultato — rappresentare e produrre la stessa cosa di un
rispecchiamento oggettivo della realtd. Dal momento che soltanto il pensiero vero
puo essere il fondamento dell’agire che promuove la vita [des lebensforderlichen
Handelns], la verita del rappresentare deve venire nutrita come la forza muscolare.

Di contro a questa — pur plausibile — ipotesi vorrei ora domandare se non si
possa trovare un dualismo contenuto in essa: da un lato i bisogni pratici vitali,
dall’altro il mondo conoscibile oggettivamente, che a essi si contrappone; e se per
questo dualismo non si possa trovare un principio unitario. Vorrei domandare se
questi due elementi a prima vista indipendenti 'uno dall’altro — la realtd esterna
e l'utilita soggettiva —, che soltanto sulla base del conoscere sarebbero da porre in
relazione, non si siano gia incontrati in una radice che si trova pitl in profondita.

Quando si dice che — affinché I'agire che su di esse si fonda sia utile — le nostre
rappresentazioni [Vorstellungen] devono essere vere, allora non abbiamo altra prova
per la verita delle nostre rappresentazioni se non l'effettivo stimolo [Forderung] di
cui abbiamo fatto esperienza attraverso l'agire fondato su di esse. Se percio realmente
¢ solo l'udlita a nutrire il corretto pensare, allora la sua correttezza — sarebbe a dire il
suo accordo con una realta ideale o materiale — sarebbe conoscibile soltanto attraverso
una deduzione dall’effetto alla causa. Tuttavia, se certamente il conoscere si & affermato
come un dominio autonomo dotato di propri criteri determinadi, ¢ allora in base a
questi criteri che — in maniera immediata e puramente teorica — si decide a proposito
della verita o della falsita della singola rappresentazione.



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 229

Se perd questi stessi criteri ovvero l'intero del nostro conoscere siano in generale
veri o falsi — conformemente con il nostro presupposto — non ¢ da stabilire nuova-
mente in modo teorico, ma soltanto in base all'utilitd o al danno dell’agire che ne
consegue. Si potrebbe forse dire cosi: non c’¢ proprio alcuna «verita» valida teorica-
mente, in base alla quale noi agiamo in maniera efficace; al contrario, noi chiamiamo
vere quelle rappresentazioni che si sono rivelate moventi di un agire funzionale e che
stimola la vita [des zweckmissigen, lebenférdernden Handelns]. In questo modo il
dualismo messo in evidenza prima sarebbe superato. La verita delle rappresentazioni
non riposerebbe piti su di un accordo con una qualche realta effettiva, ma sarebbe
quella certa qualitd delle rappresentazioni che le rende moventi dell’agire vantag-
gioso. Con cid resta in sospeso se il contenuto di tali rappresentazioni possieda una
somiglianza o un’altra relazione costante con un ordine oggettivo delle cose.

La domanda qui ¢ soltanto se il concetto di verita possa sopportare che si eli-
mini 'oggettivita contrapposta al rappresentare, sia che la si pensi nel senso del
realismo trascendentale o in quello del valere [Gelten] ideale di Lotze oppure in
un significato puramente empirico, che anche ogni idealismo lascia sussistere. In
questo modo viene perd a cadere la sua autosufficienza. La verita non ¢ pili una
qualita delle rappresentazioni da stabilire in base a criteri teorici, che, gia pronta,
serva da fondamento dell’agire funzionale. Piuttosto, tra le innumerevoli rappre-
sentazioni che affiorano, attraverso la selezione naturale vengono contrassegnate
e conservate quelle che grazie alle loro conseguenze ulteriori si dimostrano utili, e
la parola «vero» non ci indica nient’altro se non questa conseguenza del pensare,
regolare e conveniente dal punto di vista pratico.

Se secondo l'idea [Vorstellung] abituale il pensare deve anzitutto avere una ve-
ritd autonoma affinché si possa prevedere il successo dell’agire, essa deriva da un
pregiudizio che ovunque riaffiora, secondo cui la causa deve possedere un’identita
morfologica con leffetto. Se si agisce in base alla rappresentazione di una realta
esterna — che attraverso questa attivita deve essere indotta a risposte funzionali e
volute in modo certo, dirette verso di noi —, tale rappresentazione sembra perod
dover contenere 'immagine adeguata di questo avvenimento prodottosi esterna-
mente e del percorso che vi ha condotto. Altrimenti, a prodursi come conseguen-
za di questa rappresentazione non sarebbe proprio questo avvenimento esteriore,
ma anche un qualche altro.



230 | FrRaNCESco AZzZARONE, VINCENZO MELE

Per la prima fase dell’agire si deve prendere in considerazione quanto segue.
La rappresentazione del movimento che intendo eseguire e che alla fine si verifi-
ca realmente non produce immediatamente la sua realizzazione. Piuttosto, essa
avvia un processo nervoso e muscolare del tutto diverso, che nella sua forma non
ricade affatto nella coscienza e che, per parte sua, soltanto attraverso ulteriori
processi causali realizza quella meta finale che era stata rappresentata. Pertanto,
nessun processo del volere produce di per sé un effetto che sia morfologicamente
identico al suo contenuto, bensi uno del tutto differente. Questo effetto viene
accolto da una ulteriore concatenazione meccanica, che soltanto attraverso sva-
riate trasformazioni produce poi la corrispondente realizzazione visibile di quel
volere. Tuttavia, questa realizzazione del volere significa soltanto che esso provoca
un processo esteriore, il quale a sua volta — retroagendo sul soggetto — produce in
esso la rappresentazione del contenuto del volere realizzato, la sua soddisfazione.

Se noi ci immaginiamo l'articolazione di una azione della volonta a partire da
una rappresentazione su cui essa si fonda, il fatto di produrre una forma che le
corrisponda nel contenuto e che abbia con essa una congruenza morfologica non ¢
in alcun modo l'effetto di questa rappresentazione. Il fatto che il volere raggiunga
il suo scopo e che soddisfi gli impulsi e i bisogni del soggetto non dipende quindi
dal fatto che la rappresentazione da cui esso prende le mosse abbia una corrispon-
denza di contenuto con la realta verso cui il volere si dirige. La rappresentazione
deve invece soltanto sviluppare una forza che — passando attraverso le svariate tra-
sformazioni del mondo spirituale, corporeo e inorganico — si conclude infine in un
risultato che sia soggettivamente soddisfacente oppure oggettivamente utile.

Non occorre realmente che quelle rappresentazioni fondamentali siano vere nel
senso abituale, e anche nel senso ammesso condizionatamente dall’idealismo. Esse
hanno tanto scarsa necessita di avere una somiglianza con le condizioni empiriche
esterne che esse plasmano, quanta le manovre fatte con il telegrafo ne devono avere
con le parole di cui causano la trascrizione alla stazione ricevente [an der anderen
Station]. Oppure, formulato diversamente: le rappresentazioni che determinano il
nostro agire esercitano i loro effetti non in conformita con il loro contenuto, ma in
conformita con la reale forza psicologica che esse devono mettere in moto.

Si potrebbe dire cosi: a produrre effetti [wirken] non ¢ la rappresentazione
ma il rappresentare. La rappresentazione, che si manifesta alla coscienza come



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 231

un determinato contenuto, ¢ 'estremo risultato evolutivo del processo interiore.
Nella rappresentazione determinata e cosciente il rappresentare raggiunge la sua
fine, e cid che inoltre opera [wirkt] ¢ non gid questo contenuto, bensi la forza che
lo sostiene, il processo dinamico di cui tale contenuto ¢ soltanto — in una maniera
che non ¢ stata ancora spiegata — il lato cosciente che a questo processo ¢ saldato.
Se per esempio io dico che la rappresentazione M ha l'effetto di richiamare alla
coscienza la rappresentazione N a essa associata, in questo mondo viene designa-
to il regolare andamento di un processo interiore, dal quale due poli [Stationen]
emergono alla coscienza come M e N. A operare ulteriormente non ¢ di per sé il
contenuto rappresentato M ma soltanto I'azione di rappresentarlo [das Vorstellen
seiner]. M in quanto fenomeno della coscienza finito e concluso nel suo venire
rappresentato ¢ piuttosto il segnale che a breve N fara capolino, e M ne ¢ la causa
attiva. Con ¢io si indica soltanto che questa causa ¢ presente.

Dungque, il fatto che I'agire che ¢ effetto delle rappresentazioni abbia risultati
vantaggiosi dal punto di vista pratico non ¢ ancora un giudizio che fornisca una
determinata qualifica del contenuto di queste rappresentazioni. Piuttosto, esse
possono esercitare effetti sul mondo esterno come reali forze psicologiche, in
trasformazioni fisiologiche e psichiche. Il loro successo non ¢ affatto la funzione
costante o da fissarsi in linea di principio di quella relazione che sussiste fra i loro
contenuti (la loro coscienza logica) e il mondo esterno. Questa relazione puo
configurarsi nei termini di una corrispondenza, e quindi rispettare il concetto
tradizionale di «verith», oppure no. In nessun caso ¢ guesto che deve decidere
della direzione che prende I'ulteriore, reale procedere dell’attivita rappresentativa
[Vorstellungshandlung] in quanto tale.

Attraverso la separazione tra il senso contenutistico o ideale e quello dinamico
di «rappresentazione» si rende possibile [wird eine Moglichkeit gegeben] sepa-
rare i suoi effetti di utilitd dalla corrispondenza di contenuto con 'oggettivita,
compresa quella concepita in chiave del tutto ideale. Percio, io penso questo: tra
le innumerevoli rappresentazioni che emergono dal punto di vista psichico, ve
ne sono alcune che attraverso i loro effetti si dimostrano utili per l'attivita del
soggetto e di stimolo alla vita [lebenfordernd]. Queste rappresentazioni si fissano
sulle consuete vie della selezione e formano, nel loro complesso, il «vero» mondo
della rappresentazione.



232 | FrRaNCESco AZzZARONE, VINCENZO MELE

Grazie a Kant, ci era gia chiaro che la corretta conoscenza delle cose non si
realizza per mezzo di un diretto rispecchiamento nello spirito e che quindi la
verita, anche nella sua compiutezza, non trova il suo criterio nel parallelismo con
una oggettivita assoluta. La domanda ¢ allora questa: qual ¢ il criterio, cos’¢ che
fa si che — tra tutte le rappresentazioni — alcune in generale siano chiamate vere
e altre false? Deve trattarsi di un rapporto immanente fra le rappresentazioni, dal
momento che esse non possono andare oltre se stesse, oltre la coerenza interna e
'armonia delle singole rappresentazioni con la totalita dell'immagine del mondo.

Gia solo questa coerenza degli elementi singoli fra di loro non ¢ perd un
meccanico combaciare [ein mechanisches Sichdecken], come quello di due figu-
re congruenti. Essa presuppone invece perlomeno degli assiomi in base ai quali
decidere dell’accordo o della contraddizione. Con ogni evidenza, che questi stessi
assiomi siano in senso teorico «veri» non ¢ perd conoscibile dal punto di vista
teorico, dal momento che i fondamenti ultimi di un campo non possono mai
essere giustificati restandovi all'interno, ma semmai soltanto al di fuori dei suoi
confini: gli assiomi della geometria non devono essere dimostrati per via geome-
trica, né i concetti fondamentali del diritto per via giuridica, e cosi via. La singola
proposizione matematica ¢ «vera» nella misura in cui ¢ riconducibile ad altre; la
verita degli assiomi, in cui sfocia questo ricondurre e che sostengono I'intero, non
¢ essa stessa una veritd matematica. Percio si puo dire che la verita matematica
sussiste soltanto tra le singole proposizioni di questa scienza, mentre la scienza
come un tutto — nella misura in cui ¢ sostenuta dai suoi assiomi — non ¢ vera nello
stesso senso delle sue singole componenti. In generale, una verita dimostrabile
si da quindi sempre soltanto tra i singoli elementi della conoscenza e in seguito
all’accettazione di certi fatti e principi primi.

Pertanto, I'intero della conoscenza in generale non ¢ vero nello stesso signifi-
cato delle singolarita al suo interno, dal momento che, di fronte a sé, esso non ha
niente di teorico a partire da cui potrebbe provare la sua verita, oppure in rappor-
to a cui esso sarebbe «vero». E dal momento che ora questo peculiare rapporto
consiste nel fatto che le rappresentazioni che soddisfano i criteri di verita siano i
fondamenti e le cause dell’agire utile, allora si potrebbe considerare come la cosa
pitl probabile che il concetto della speciale dignita di queste rappresentazioni —
che noi chiamiamo verita — si sia formato a partire dalla utilita fattuale [Tatsache



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 233

dieser Niitzlichkeit] dei loro effetti psicologici e psichici. La verita — che per quan-
to riguarda i fondamenti e I'intero del mondo della rappresentazione non puo piti
risiedere in qualit teoriche — trova la controparte oggettuale [Gegenwurf] che
la legittima, o, pil correttamente, la crea in quanto tale nell’utilita che possiede
come punto di partenza per un agire pratico.

Questa fondazione della verita sull’utilitd — non soltanto quanto alla sua ac-
quisizione ma anche quanto al suo contenuto e alla sua essenza — diventa an-
cora pil verosimile se si getta uno sguardo a organizzazioni fisiche e psichiche
situate al di sotto dell’essere umano [auf untermenschliche physisch-psychische
Organisationen]. Le rappresentazioni sensibili degli animali, grazie alle quali essi
rispondono alle influenze del mondo esterno, devono in molti casi discostarsi
dalle nostre nella maniera piti decisa possibile. Senza dubbio molti animali hanno
sensazioni che a noi mancano del tutto: questo ¢ dimostrato tanto da certe loro
modalita di azione quanto dalla scoperta di apparati di cui noi non possediamo
alcun analogo. Parimenti, senza dubbio ad altri manca qualche senso, che ¢ no-
stro peculiare. In altri ancora l'intensita di sensazioni qualitativamente uguali ¢
maggiore o minore che in noi.

La causa di questa difformita non puo essere che questa: per una specie animale
la configurazione sensoriale pili utile e pili adatta alle sue condizioni di vita & que-
sta, per un’altra ¢ quella. Da un cosi diverso materiale possono pero inevitabilmente
risultare soltanto immagini del mondo del tutto diverse. Nella loro varieta, le rap-
presentazioni dell’essere che gli animali si formano sono quindi condizionate dalle
loro esigenze vitali soggettive. Senza dubbio, tuttavia, anche per loro, all'interno
della sfera della loro intuizione, ¢’¢ una differenza fra vero e falso: abbiamo prove
sufficienti del fatto che anche gli animali sono soggetti a illusioni sensoriali e a erro-
ri suscettibili di correzione. Per loro una correzione non pud pero significare che la
rappresentazione falsa sia trasformata in una verita assoluta, ma soltanto in una rap-
presentazione normale per 'animale in questione. Per 'animale la rappresentazione
vera ¢ quella sulla base della quale esso si comporta nella maniera piti vantaggiosa
per le sue condizioni, poiché proprio I'esigenza di questo tipo di comportamento
ha plasmato gli organi che in generale danno forma al suo rappresentare.

La profonda difformitd [Verschiedenheit] dei mondi sensoriali effettivamente
presenti dimostra che tali molteplici verita devono darsi. A partire da questo variare



234 | FrRaNCESco AZzZARONE, VINCENZO MELE

della verita in conformita con il variare della prassi si rende chiaro come nemme-
no noi possiamo possedere una verita autosufhiciente [selbstindige] di fronte alle
esigenze della prassi, una verita rispetto alla quale la prassi sia posta in un qualche
rapporto soltanto a posteriori. Al contrario, ¢ chiaro come anche nel nostro caso
quelle esigenze pratiche possiedano la facolta di determinare — attraverso la realizza-
zione della nostra organizzazione fisica e psichica — cid che per noi deve chiamarsi
veritd. Che anche rappresentazioni che in seguito noi giudichiamo errate ci siano
utili — cio¢ che possano spingere ad azioni utili — ¢ semplicemente dovuto al fatto
che, data la complessita della nostra essenza, i nostri interessi sono spesso reciproca-
mente contraddittori. Conta come errore quella rappresentazione che a lungo an-
dare non pud durare e che viene soppiantata da rappresentazioni la cui accoglienza
¢ la pit funzionale ai nostri interessi prevalenti e durevoli.

A partire dal punto di vista proposto in questa sede si risolve una difficolta
che persino una teoria che va ancora indicata come idealistica deve incontrare
nel rapporto fra il rappresentare e I'agire. Mentre si accetta che il rappresentare
sia del tutto determinato dalle specifiche energie degli organi psichici e che non
raggiunga la realta delle cose in sé, sembra invece che I'agire sia in uno stretto
rapporto con esse. Nell’agire guadagniamo infatti un rapporto determinante con
quella realta degli oggetti che nel conoscere ci appare soltanto attraverso le forme
soggettive della rappresentazione. Volendo ci si pud esprimere cosi: nel volere e
nell’agire noi stessi siamo cose in sé; oppure si pud inquadrare la differenza in
questione come una differenza relativa all'interno del campo dell’apparenza. In
ogni caso essa continua a sussistere fintanto che noi, nell’agire, contribuiamo a
plasmare quella realta la cui retro-azione [Riickwirkung] su di noi diventa nuo-
vamente 'oggetto di una apparenza. Comunque, per noi in quanto esseri che
agiscono il mondo non ¢ un’apparenza nello stesso senso in cui lo ¢ per noi in
quanto esseri che se lo rappresentano.

Da un lato abbiamo rappresentazioni teoriche, delle quali sappiamo che esse
non forniscono la pura oggettivita delle cose ma soltanto il loro fenomeno sog-
gettivo; dall’altro, sulla base di tali rappresentazioni instauriamo con la realta
un rapporto pratico e non fenomenico — o perlomeno non nello stesso senso.
E tuttavia questo rapporto soddisfa nell'insieme le nostre aspettative di un suo
successo e risulta vantaggioso per la conservazione e la promozione della nostra



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 235

esistenza. Con cio si presenta evidentemente una corrispondenza di due fattori
che hanno una essenza e una origine del tutto diverse.

Tale corrispondenza ¢ un enigma non minore di quello del dualismo fra pen-
siero ed estensione scoperto da Cartesio. Come il dualismo cartesiano si risolve in
una armonia prestabilita fra la sostanza del mondo interiore e quella del mondo
esterno, cosi, in questo caso, la stessa armonia sembra sussistere fra la funzione
del rappresentare e quella dell’agire. Quest'ultima ¢ dunque fondata sulla prima
e, se quelle rappresentazioni sono vere, produce risultati che mentono in una
certa direzione che si configura come utile [in einer bestimmten forderlichen
Richtung], benché anche le rappresentazioni vere si muovano all’interno del pia-
no fenomenico, mentre I'agire e i suoi risultati si muovono all’interno di una
realtd, perlomeno relativa.

In base alla visione qui esposta, questo prodigio — che inizialmente sembra
rimandare a un prestabilismo — si riduce a questo. Le rappresentazioni non sono
punti di partenza dell’agire in base al loro contenuto ma come forze psichiche
reali. Tra le azioni originatesi in questo modo alcune si mostrate vantaggiose per
la conservazione della specie, altre svantaggiose. Attraverso la selezione naturale,
quei modi della rappresentazione sulla cui base si sono edificate azioni del primo
tipo si sono conservati, si sono intensificati e si sono cristallizzati. Ai contenuti di
quelle rappresentazioni ¢ stato fornito il predicato di vero, il quale non rimanda
[bedeutet] quindi a una qualita teorica autosufficiente bensi al fatto di annuncia-
re una conseguenza utile dal punto di vista pratico.

Questa teoria non ¢ in alcun modo equivalente a quella che con essa appare in
correlazione, secondo cui I'individuo ragionevole, che per lo piti pensa in maniera
logica, ha un vantaggio sui suoi concorrenti nella lotta per lesistenza. In questo
modo, questa qualita diventa una base per la selezione naturale e si intensifica cosi a
lungo da diffondersi, alla massima intensita possibile, all'intera specie. Lutilita del
conoscere ¢ cosi anche il fondamento della sua supremazia [Herrschaft].

Per quanto corretta, questa considerazione non sostituisce pero, sotto due
aspetti, quella svolta in questa sede. In primo luogo, essa proclama infatti I'utilita
dell’agire fondato su di un corretto pensare come un dato di fatto in sé compiu-
to [fertige Tatsache], mentre noi in questa sede intendiamo soprattutto andare
alla ricerca della connessione che sussiste fra il conoscere che ¢ chiamato vero e



236 | FranCESCO AZZARONE, VINCENZO MELE

la accresciuta possibilita di sopravvivere [Lebenschance]. Presupponendo che la
verita del conoscere sia una sua qualita autosufhiciente, di principio indipendente
dalla sua utilitd, resta la difficolta a proposito di come un conoscere determinato
in maniera soltanto soggettiva possa pervenire a fondare un agire vantaggioso
per la nostra esistenza reale. Cid diventa comprensibile soltanto quando I'utilita
dell’agire appare come il fattore primario che alimenta certi modi di agire e, con
essi, i loro fondamenti psicologici. Sotto I'aspetto teorico sono poi questi ultimi
a valere come il «vero» conoscere.

In origine il conoscere non ¢ prima vero e poi utile, bensi ¢ in primo luogo
utile e viene in seguito chiamato vero. Secondariamente, ammesso che in linea
di principio sia possibile ottenere una conoscenza puramente teorica, indipen-
dente da qualsiasi considerazione rivolta alla prassi, la sua acquisizione sarebbe
soprattutto affare della prassi. In ogni caso, si avrebbe ancora necessita di una
particolare esperienza di quali azioni si possano intraprendere sulla base di quella
immagine oggettiva del mondo. Tra queste — che rappresentano cio che ¢ corret-
to dal punto di vista teorico —, deve avere luogo una nuova selezione, a partire
dalla considerazione che le innervazioni soggettive dell’azione [die subjektiven
Handlungsinnervationen] possono seguire in maniera pitt 0 meno vantaggiosa.

Percio, se anche I'intera immagine del mondo si trova dispiegata in me in una
assoluta correttezza empirica, nella misura in cui io sono un essere dotato di volonta
[Willenswesen] a proposito del mio comportamento nulla ¢ gia deciso, tanto pil
che la coordinazione di rappresentazione e impulso del volere — di cui si tratta qui
— si compie in genere in una maniera inconscia, conforme alla specie, istintiva. Il
processo della selezione, che deve fissare la modalita di azione piti vantaggiosa, non
ci ¢ dunque risparmiato nemmeno assumendo una verita a priori indipendente
dalla prassi. La nostra congettura supera invece il dualismo di una verita che se ne
sta da una parte e di una esperienza che se ne sta dall’altra, o di una selezione fon-
data sull'influenza pratica sul mondo che ¢ oggetto di conoscenza [auf die erkannte
Welt], poiché I'esperienza dell’effetto dell’agire crea, nello stesso tempo, la verita.

Anche solo in virtt del mero punto di vista di metodo Principia praeter ne-
cessitatem non sunt augenda ¢ quindi da preferire una teoria per cui un singolo
processo ¢ sufficiente a determinare tanto la prassi quanto la conoscenza. Lo stesso
atto che cristallizza certe modalita di azione conferisce necessariamente anche alle



Simmel fra pragmatismo e teoria dell’evoluzione | 237

sue precondizioni psicologiche e intellettuali la validita per la specie. Se questa
validita ¢ stabilita con certezza e ha ottenuto significato autosufficiente, allora si
puod dire che l'atto che ¢ in particolar modo fornito di queste qualita intellettuali
sorpassa dal punto di vista pratico quelli portatori di minore vantaggio e in questo
modo produce nella specie 'incremento di quelle cognizioni e qualita intellettuali.
Tuttavia, cid pud avvenire soltanto in quanto a questo riguardo la prassi ha gia sta-
bilito in anticipo che proprio questi contenuti teorici siano quelli piti vantaggiosi e
pit degni di essere conservati. Il fatto che chi agisce ora si orienti secondo la verita
conosciuta, e di certo con buon successo, si rende comprensibile in virtii di questo:
originariamente la «verita» si ¢ orientata secondo Iagire e il suo successo.

La difhcolta di questa dottrina poggia sullo stesso pregiudizio con cui anche la dot-
trina kantiana dello spazio avra sempre da combattere. Secondo I'idea [Vorstellung]
volgare, lo spazio appare come un contenitore esistente fuori di noi, nel quale il no-
stro io ha il suo posto affianco a tutte le altre cose. Una volta che ci si basa su questa
concezione, deve pero certamente apparire come un paradosso dell'idealismo il fatto
di infilare in questo io tutte le altre cose e lo spazio stesso. Allorché si pone 'anima
nello spazio, di certo non si puo pitt porre lo spazio nell’anima. Soltanto dopo che
cisi ¢ liberati dal pregiudizio volgare secondo cui lo spazio ¢ una datita oggettiva esi-
stente in senso assoluto al di fuori di noi, diventa in generale concepibile [denkbar]
l'idea [Vorstellung] secondo cui lo spazio ¢ la forma dell’intuizione.

Il nostro caso si trova in piena corrispondenza. Se ci si rappresenta la verita
delle cose — cio¢ il loro relazionarsi in forme logiche — innanzitutto come qual-
cosa di oggettivo in senso assoluto, che la nostra coscienza dovrebbe riprodur-
re in sé (il che ¢ possibile tanto nella teoria della conoscenza idealistica quanto
in quella realistica), allora ¢ certamente molto bizzarro il fatto di voler deriva-
re le origini psicologiche di queste forme dai meri bisogni soggettivi dell’essere
cosciente. Come in quel caso non era possibile trasferire nella facolta intuitiva
[Anschauungsvermogen] lo spazio esistente sic et simpliciter [schlechthin] fuori
di noi, cosi in questo caso non ¢ ammissibile far sviluppare la assoluta verita og-
gettiva di nuovo a partire dalle necessita pratiche del soggetto. Piuttosto, come
il processo intuitivo — seguendo le sue leggi immanenti, di cui le proposizioni
matematiche costituiscono I'espressione scientifica — produce anzitutto cid che
chiamiamo spazio, cosi per il nostro pensare si producono — conformemente al



238 | FrRaNCESco AZzZARONE, VINCENZO MELE

principio di utilita — certe norme della sua condotta, attraverso le quali in gene-
rale si realizza cio che chiamiamo veritd, e che si presentano in una formulazione
astratta in quanto leggi logiche.

Se Kant ha superato il dualismo tra rappresentare ed essere concependo anche
Pessere nei termini di una rappresentazione, cosi ora I'unificazione compiuta qui
si approfondisce ulteriormente. I dualismo tra il mondo come apparenza — per
come esiste logicamente e teoricamente per noi — e il mondo come quella realta
che risponde al nostro agire pratico viene superato in questo modo: anche le
forme del pensiero, che producono il mondo in quanto rappresentazione, sono
plasmate dalle azioni e reazioni pratiche che danno forma alla nostra costituzione
spirituale, non diversamente da quella corporea, secondo necessita evolutive. E
se uno, in conclusione a questo discorso, pud riassumere la dottrina kantiana
in una frase, ovvero: la possibilita del conoscere produce per noi gli oggetti del
conoscere; allora la teoria proposta in questa sede significa: I'uzilita del conoscere
produce per noi gli oggetti del conoscere.



